
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

TRASCENDENCIA EN LA HISTORIA
EL ALCANCE CRÍTICO DE LA FILOSOFÍA DE LA 

REALIDAD HISTÓRICA DE I. ELLACURÍA

TRANSCENDENCE IN HISTORY 
THE CRITICAL SCOPE OF I. ELLACURÍA’S 
PHILOSOPHY OF HISTORICAL REALITY

José Manuel Romero Cuevas

Universidad de Alcalá*

Resumen: El presente artículo se ocupa de la filosofía de la realidad histórica del 
filósofo y teólogo Ignacio Ellacuría, posiblemente el discípulo y colaborador más estre-
cho de Xavier Zubiri. Nuestra pretensión es afrontar el alcance crítico de la filosofía de 
Ellacuría, plasmada sobre todo en un libro inacabado y en sus artículos redactados en 
las décadas de los 70 y 80 pasadas. Para ello, abordaremos cuatro cuestiones relevantes 
para nuestro asunto: si se trata de una filosofía del progreso, si aporta criterios norma-
tivos convincentes para la crítica socio-política, si se trata de una filosofía pura (como 
fue el caso de Zubiri) y si su punto de fuga es teológico. Todo ello va a permitir valorar 
la coherencia de la filosofía de Ellacuría y su posible actualidad.

Palabras clave: Filosofía de la historia, Filosofía Iberoamericana, Praxis, Historicidad.

Abstract: This article deals with the philosophy of historical reality of the philo-
sopher and theologian Ignacio Ellacuría, possibly Xavier Zubiri’s closest disciple and 
collaborator. Our aim is to address the critical scope of Ellacuría’s philosophy, which 
is reflected above all in an unfinished book and in his articles written in the 1970s 
and 1980s. To this end, we will discuss four questions relevant to our subject: whether 
this is a philosophy of progress, whether it provides convincing normative criteria for 
socio-political critique, whether it is a pure philosophy (as was the case of Zubiri) and 
whether its vanishing point is theological. All this will allow us to assess the coherence 
of Ellacuría’s philosophy and its possible relevance today. 

Keywords: Philosophy of history, Ibero-American Philosophy, Praxis, Historicity.

* Profesor Titular, Departamento de Historia y Filosofía, Facultad de Filosofía y Letras, C/ 
Colegios 2, 28801 Alcalá de Henares.



178	 José Manuel Romero Cuevas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

1. Introducción

Ignacio Ellacuría (Portugalete, 1930-San Salvador, 1989) fue filósofo, rele-
vante representante de la teología de la liberación y, posiblemente, el discípulo y 
colaborador más estrecho de Xavier Zubiri. Desde los años 70, Ellacuría trabajó en 
lo que debía ser su obra filosófica más importante. Entre 1974 y 1976 redactó un 
amplio material que Antonio González publicó en 1990 con el título de Filosofía 
de la realidad histórica (ver Ellacuría, 1990). En los capítulos conservados de esta 
obra, Ellacuría se propuso elaborar una filosofía de la historia sobre la base de la 
filosofía de Zubiri, aunque la presencia de otros pensadores como Hegel, Marx 
y Bloch es también relevante. El texto expone de manera sistemática los factores 
materiales y biológicos sobre los que se sostiene la historia y sus componentes 
social y personal. Todo ello establece las condiciones que hacen posible determinar 
aquello en lo que formalmente consiste la historia: un proceso de capacitación y 
posibilitación, mediado por la acción y la elección humana, en el que se transmi-
ten y se modifican las formas humanas de estar en la realidad. Este planteamien-
to culmina en la concepción de este proceso en función trascendental, es decir, 
atendiendo al tipo de realidad constituido en él. Conduce a la idea de una forma 
de realidad, la realidad histórica, configurada por este dinamismo, una realidad 
en la que se conservan los dinamismos anteriores, pero que encarna la forma más 
alta de realidad por ser la más rica en posibilidades (ver González, 1990; Samour, 
2003; Ribera, 2007; Brito, 2020 y Carrera, 2020).

Este planteamiento está formulado, en cuanto a su enfoque y contenidos, en 
clara continuidad con la obra de Zubiri. Los conceptos que parecen definitorios 
de la filosofía de Ellacuría, a saber, realidad histórica y praxis histórica, pueden ser 
entendidos como articulados a partir de una determinada interpretación, a todas 
luces legítima, de la obra de Zubiri y no en discontinuidad con ella. La pregunta 
que se nos plantea a partir de ello es: ¿no afecta esta continuidad con la obra de 
Zubiri al estatuto del discurso filosófico plasmado en Filosofía de la realidad históri-
ca? Lo que quiero decir es que la filosofía de la realidad histórica, tal como está 
plasmada en los capítulos conservados de la obra, aparece a primera vista como una 
teoría, en sentido tradicional, de la realidad histórica, no distinguible del enfoque 
filosófico de Zubiri. Efectivamente, Zubiri caracterizó a la filosofía como un «saber 
trascendental» (Zubiri, 1981: 27). Ello significa que su objeto es trascendental: la 
filosofía enfoca «la talidad de las cosas en función trascendental» (Ellacuría, 1999: 
381). La filosofía es, así, filosofía primera, pues estudia la realidad intramundana 
en cuanto realidad (Ellacuría, 1999: 386, 390-392). Es cierto que, según Zubiri, 



Trascendencia en la historia. El alcance crítico de la filosofía de la realidad...	 179

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

la filosofía «es una operación concreta, ejecutada desde una situación» (Zubiri, 
1981: 28), pero a la concepción zubiriana de la filosofía es constitutiva, como 
bien sabe Ellacuría, «la contemplación pura y desinteresada, el análisis de la 
realidad tal como es» (Ellacuría, 1999: 370). Según Corominas y Vicens, Zubiri 
habría hecho suya una práctica de la filosofía como «pura filosofía», a saber, 
como «búsqueda filosófica no supeditada a intereses extrafilosóficos» (Corominas 
y Vicens, 2006: 269). Zubiri concibe y practica la filosofía como una labor 
racional en la que han sido desconectados todos los intereses ajenos a la vida 
intelectual, todo interés político, incluso ético-moral. ¿Se mantiene Ellacuría 
en Filosofía de la realidad histórica en esta concepción de la filosofía? ¿Adopta 
la filosofía plasmada en esta obra la forma de un saber trascendental, de una 
filosofía primera que se ocupa de la realidad intramundana en cuanto realidad, 
que aborda los dinamismos de la realidad en función trascendental, definiendo 
así su objeto propio, la realidad en su figura más real? Porque, si es así, ¿posee 
una pretensión crítica? ¿Cómo puede articularse esta pretensión a partir de tal 
concepción de la filosofía?

Para afrontar estas cuestiones, voy a tratar una serie de temas que resultan 
relevantes para determinar la complejidad y posibles tensiones del planteamiento 
de Ellacuría. En primer lugar, vamos a considerar si la caracterización de lo for-
malmente histórico como un proceso de capacitación y posibilitación conduce a 
una concepción de la historia como progreso, aportando así una visión unilateral 
de la complejidad del proceso histórico (2). En segundo lugar, veremos si logra 
aportar un criterio para la crítica de las realidades y procesos históricos concretos 
(3). Posteriormente, nos confrontaremos con la cuestión, decisiva, de cuál es la 
concepción de la filosofía que hace suya Ellacuría (4). Para finalizar, y como con-
clusión a nuestra contribución, abordaremos la cuestión de si Ellacuría postula 
una idea de trascendencia en la historia que confiere a su filosofía de la realidad 
histórica un punto de fuga explícitamente teológico (5). 

2. ¿Implica Filosofía de la realidad histórica una afirmación del 
progreso?

El proceso de capacitación y posibilitación es caracterizado por Ellacuría, 
siguiendo a Zubiri, como un proceso que se retroalimenta, en principio, indefini-
damente. Se trata de un proceso abierto, en el que la adquisición de nuevas capa-
cidades (a partir de la apropiación e incorporación de las posibilidades históricas 



180	 José Manuel Romero Cuevas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

por las que se ha optado en virtud del proyecto asumido de autorrealización) 
redefine, en términos más amplios, nuestro poder de posibilitación. Esta carac-
terización de lo formalmente histórico, ¿confiere al proceso histórico un carác-
ter constitutivamente progresivo? ¿Estamos ante una filosofía que consagra y 
legitima una concepción metafísica de la historia como progreso? En diversos 
pasajes del texto de Ellacuría encontramos efectivamente que la tendencia de 
su argumentación apunta a tal visión progresiva de la historia: «la humanidad 
[…] se ha ido instalando en diferentes alturas de los tiempos, que en conjunto 
han sido ascendentes» (Ellacuría, 1990: 465). Esta imagen de progreso parece 
proyectarse en determinados pasajes al proceso de capacitación/posibilitación en 
cuanto tal: en la historia 

aumentan los saberes, crece la memoria de lo ocurrido, se desarrollan 
los recursos, aparecen nuevas instituciones, surgen determinadas tensiones 
entre las fuerzas productivas y las relaciones de producción… […]. Hay un 
aumento constante de posibilidades, un enriquecimiento y complicación del 
sistema de posibilidades (Ellacuría, 1990: 552). 

El resultado de ello es que el «proceso histórico […] va haciendo cada vez 
más capaz al cuerpo social y a la humanidad entera» (Ellacuría, 1990: 552). De 
manera que «puede admitirse que, en la historia, considerada universalmente, 
se da un crecimiento» (Ellacuría, 1990: 533). Ahora bien, ¿en qué consiste este 
enriquecimiento, en qué se plasma? 

En la historia se da un enriquecimiento, […] hoy hay más recursos eco-
nómicos, científicos, militares, sanitarios, culturales, etc., […] estos recursos 
lo que hacen es que hoy “se puedan hacer” más cosas de las que se podían 
hacer en el siglo primero […]: hoy se “puede” volar, se “puede” destruir el 
mundo, se “pueden” curar una serie de enfermedades, etc. Con ello se ha 
enriquecido la realidad de la humanidad, como se enriquece la realidad de 
cada individuo, cuando actualmente “puede hacer” cosas cualitativamente 
distintas de las que antes podía hacer (Ellacuría, 1990: 542). 

El concepto de enriquecimiento que utiliza aquí Ellacuría no deja de ser lla-
mativo: sostener que se ha enriquecido la realidad humana dado que actualmente 
puede hacer cosas que antes no podía hacer como volar, curar enfermedades o 
destruir el mundo implica, efectivamente, un concepto de enriquecimiento redu-
cido en términos de capacidad de acción, en términos de mero poder, sin que ello 
implique ningún componente de tipo normativo, ético-moral. Resulta claro que 



Trascendencia en la historia. El alcance crítico de la filosofía de la realidad...	 181

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

calificar la capacidad de destruir la vida en la Tierra como un enriquecimiento 
de la realidad de la humanidad suena a profundamente paradójico y sólo puede 
comprenderse si de lo que se está tratando es únicamente del incremento del 
poder de disposición y de modificación del medio por parte de la humanidad. 
El propio Ellacuría es consciente de que este aumento del poder de destrucción 
hasta alcanzar una situación en que «parece estar en manos de los hombres la 
posibilidad de destruir la vida humana y, tal vez, hasta toda vida en la Tierra» 
tiene un significado muy preciso. Se trata de «un hecho radicalmente nuevo en 
la historia» que hace posible, paradójicamente, «la autodestrucción del hombre 
y de la historia» (Ellacuría, 1990: 467-468). Su significado es, en consecuencia, 
catastrófico. Respecto al desarrollo científico-técnico, la posición de Ellacuría es 
consciente de su ambivalencia. Piensa que cabe hablar de 

un progreso formal, el cual posibilita y llega a realizar positivos avances, 
que, por lo mismo, tienen carácter creacional; que este progreso implique 
retrasos o aun retrocesos en otras líneas de humanización no obsta para 
el reconocimiento de su formal carácter progresivo en su línea (Ellacuría, 
1990: 558).

Aquí se es consciente de que el progreso de la ciencia y de la técnica, indis-
cutible por los avances conseguidos, puede provocar retrocesos en otros ámbitos. 
Esta tesis se sitúa lejos de una visión de la historia en general como progreso y 
apunta a una visión de la historia como un proceso ambivalente, ambiguo, en el 
que se dan avances y retrocesos simultáneos y provocados por las mismas causas 
históricas. 

La conciencia de una «ambigüedad» (Ellacuría, 2009: 126) o ambivalencia 
esencial del proceso histórico está plasmada de manera expresa en varios pasajes 
de Filosofía de la realidad histórica. Tal ambivalencia surge a partir de la definición 
misma de lo formalmente histórico como proceso de actualización de determi-
nadas posibilidades históricas, elegidas de entre las que resultan alumbrables, en 
virtud de nuestras capacidades, a partir del sistema de posibilidades objetivado en 
la formación social vigente. Esta opción de unas posibilidades concretas implica 
necesariamente, por definición, desechar las restantes. Aquí se abre para Ellacu-
ría la incertidumbre de que «en el camino de alumbramiento y realización de 
posibilidades pudiera suceder que se hubieran abandonado irremediablemente 
las mejores» (Ellacuría, 1990: 523). 



182	 José Manuel Romero Cuevas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

Esta temática está también presente en la obra de Zubiri. No cabe afirmar 
que para Zubiri la concepción de la historia como actualización de posibilidades 
implique una visión de la misma como proceso progresivo. Pues lo que sostiene 
es que la historia, formalmente, es «un alumbramiento y una obturación de 
posibilidades» (Zubiri, 1989: 269) y esto abre la pregunta acerca de si a lo largo 
de la historia se han elegido las mejores posibilidades o si ha habido pérdidas 
quizá irreparables (Zubiri, 1981: 339 y 157). De manera que la concepción de 
la historia de Zubiri no legitima o sustenta una concepción progresiva de la mis-
ma. Mantiene la conciencia de que las posibilidades efectivamente realizadas no 
hayan sido las más fecundas. La orientación de la historia depende de la elección 
histórica que se realice en cada caso acerca de cuáles posibilidades actualizar y 
cuáles excluir. Lo que sí sustenta el planteamiento de Zubiri es una concepción 
de la historia como un proceso abierto, en el que, en virtud de las posibilidades 
recibidas, aparece como factible la transformación de las estructuras que definen 
a un presente, es decir, lo que Zubiri de manera enfática en 1968 denomina «la 
Revolución» (Zubiri, 1989: 270). En el caso de Ellacuría, la inquietud generada 
por la historia conduce a constatar el carácter de «riesgo permanente» que posee 
la historia: 

la historia como totalidad es la que está en juego por la apropiación de 
unas u otras posibilidades, apropiación que va a suponer la existencia de 
unas capacidades y la no existencia de otras. […] Es un riesgo cada vez más 
grave, porque las posibilidades son cada vez más englobantes, mientras que 
las oportunidades más escasas y difíciles. La carta, por ejemplo, del desarrollo 
y del consumo como motor fundamental del proceso histórico ha obturado, 
sin duda, otras posibilidades de vida, de momento, social y mundialmente 
irrecuperables (Ellacuría, 1990: 551). 

En otro lugar de Filosofía de la realidad histórica, se hace referencia al «riesgo 
constitutivo» del «proceso creacional» que es la historia y formula las siguientes 
sospechas decisivas: «¿son los poderes desarrollados los verdaderos poderes que 
necesita la humanidad para humanizarse? ¿No se habrán desarrollado unos pode-
res con mengua y aun aniquilación de otros poderes más importantes?» (Ellacu-
ría, 1990: 563). Aquí se introduce un criterio para diferenciar cualitativamente 
entre los poderes adquiridos históricamente por la humanidad y que cabe enten-
der en términos de acrecentamiento, como hemos visto. Efectivamente, cabe 
hablar de verdaderos poderes como aquellos que «necesita la humanidad para 
humanizarse». La humanización de la humanidad, el establecimiento de con-
diciones de vida que posibiliten la autorrealización de los individuos mediante 



Trascendencia en la historia. El alcance crítico de la filosofía de la realidad...	 183

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

la consecución de una vida digna, establece el criterio para diferenciar entre 
poderes que colaboran en la realización de esta meta y poderes que lo sabotean. 
El desarrollo de estos últimos conduce a que una civilización adopte una «ruta 
falsa», que conduce a la desintegración social, el aumento de la desigualdad y 
la violencia social o, directamente, a la autodestrucción: «¿No ha habido en las 
historias particulares de los pueblos rutas falsas en el acrecentamiento de su 
poder que los han llevado a su destrucción o, al menos, a su empobrecimiento?» 
(Ellacuría, 1990: 563). El hecho de que un determinado poder se imponga 
históricamente no es indicativo de su valor para la humanidad (Ellacuría, 1990: 
563). Ellacuría, como el primer Nietzsche, cuestiona que el hecho de que una 
opción se imponga y, en este sentido, tenga éxito, sea el índice de que era la 
opción mejor. El triunfo, la victoria de una opción, no es criterio que permita 
establecer qué opciones son las mejores para la humanidad. El aumento del poder 
de disposición técnica sobre el medio es históricamente ambivalente. Como tal 
no puede valer como índice del progreso. Sólo su sometimiento a un proyecto 
de humanización de la humanidad hace del desarrollo técnico un progreso. 

Los peligros apuntados por los ecologistas y las lamentaciones de los 
males que surgen en los países superdesarrollados representan una llamada de 
atención. Y, sobre todo, constituyen una gravísima llamada de atención los 
tremendos costes sociales que implica el desarrollo de poderes en manos de 
quienes se estiman la vanguardia de la historia, la punta de lanza del avance 
histórico (Ellacuría, 1990: 563). 

El peligro de la historia reside pues en la falta de democracia en el desarrollo 
de los poderes de disposición técnica del medio, que determina que este desarro-
llo se realice en interés de la élite que monopoliza los procesos de decisión. Y este 
peligro es, crudamente formulado, el de la socavación de las condiciones de vida 
en el planeta por el expolio desenfrenado de la naturaleza. La ruta falsa adoptada 
por la civilización nos confronta con la problemática ecológica fundamental de 
en qué medida la historia llega a socavar los equilibrios naturales hasta tal punto 
que haga inviable la continuidad de la historia misma: «La apertura de la historia 
es así un desafío para el hombre: puede avanzarse indefinidamente hasta que la 
naturaleza no soporte ya más la carga de la historia. Y esto es una posibilidad real 
con la cual ha de contar la historia» (Ellacuría, 1990: 563). Ante esta conciencia 
del carácter ambivalente y problemático del proceso histórico, ¿defiende Ellacuría 
como propia una determinada concepción del progreso? En un texto de 1970 se 
confronta con esta cuestión y sostiene: 



184	 José Manuel Romero Cuevas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

El progreso es, efectivamente una abstracción. Prescinde o ignora […] 
que la multitudinaria y gravísima realidad del tercer mundo se presenta 
realmente en su concreto conjunto total en términos de revolución. […] Y 
entonces, me pregunto si, en el actual estado de cosas, es posible un progreso, 
un desarrollo integral, sin que adopte la forma de una revolución integral 
(Ellacuría, 2000: 268). 

Pero, ¿cabe hablar de revolución en el marco de Filosofía de la realidad his-
tórica? Porque, en esta obra, la acción humana, la praxis histórica, es entendida 
como ya sabemos en términos de «creación de capacidades y apropiación de 
posibilidades» (Ellacuría, 1990: 594) y esto da a entender que nos encontramos 
ante un proceso gradual y acumulativo. Ahora bien, las posibilidades con las que 
podemos contar son sólo las alumbrables dentro de un determinado sistema de 
posibilidades, el objetivado en la formación social. Tal sistema de posibilidades 
delimita y, en este sentido, restringe lo actualizable como posible. Es cierto que 
un sistema de posibilidades puede dar margen de juego para una actualización 
de posibilidades en diversas direcciones, de manera que 

es posible que con un mismo sistema de posibilidades se pueda adoptar 
una figura u otra; así, por ejemplo, hoy podría desaparecer el hambre del 
mundo, con lo cual la figura de nuestra humanidad en vez de ser una figura 
de desesperación y de guerra podría comenzar a ser una figura de libertad y 
conciliación (Ellacuría, 1990: 446). 

Pero también puede ocurrir que un sistema de posibilidades genere una 
situación en la que «el hombre queda apresado y dominado por las posibilidades 
ofrecidas, de modo que éstas, más que como posibilidades históricas, se le pue-
den llegar a convertir en forzosidades naturales» (Ellacuría, 1990: 532). Aquí se 
definiría una tarea política que podríamos calificar de revolucionaria, pero para 
encontrar referencias en torno a ella hay que buscar en los borradores que Ella-
curía redactó de los capítulos planeados y no acabados de Filosofía de la realidad 
histórica. Así, en el póstumo «El sentido del hacer histórico» se caracteriza esta 
tarea como «la transformación del sistema de posibilidades» (Ellacuría, 2009: 
123-4). En el curso «El sujeto de la historia» la cuestión es formulada así: «Dadas 
ciertas condiciones generales de un sistema de posibilidades, hay muchas cosas 
determinadas que no admiten opción, pero queda la opción por otro “sistema” 
y el trabajar porque esa opción sea posible» (Ellacuría, 2009: 322). Esta idea 
aparece también en Filosofía de la realidad histórica, donde se nos dice que «pue-
de cambiarse el sistema de posibilidades» (Ellacuría, 1990: 562). Y este cambio 



Trascendencia en la historia. El alcance crítico de la filosofía de la realidad...	 185

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

tiene un estatuto decisivo, pues marca el cambio de época, el cambio en la altura 
de los tiempos: «mientras no hay cambio del sistema de posibilidades no puede 
decirse que se ha cambiado cualitativamente de edad» (Ellacuría, 1990: 446). 
Según Ellacuría, cuando la creación humana de nuevas capacidades 

se refiere […] al cuerpo social entero, la creación cobra un carácter pecu-
liar: es una creación que no queda reducida a tal o cual posibilidad, sino al 
sistema mismo de posibilidades. Es entonces […] cuando la historia cambia 
de edad y los hombres empiezan a vivir a otra altura de los tiempos (Ellacu-
ría, 2009: 132-133). 

En todo caso, para Ellacuría no todo cambio es representable como posible, 
pues la transformación del sistema de posibilidades vigente «implica el apo-
yo en otro sistema, que no permite cualquier cambio sistemático» (Ellacuría, 
2009: 133). En cada situación histórica, las condiciones existentes delimitan el 
horizonte de lo posible, incluso en relación a la transformación del sistema de 
posibilidades vigente. 

3. ¿Ofrece Filosofía de la realidad histórica un criterio normativo 
para la crítica?

La definición de lo formalmente histórico aporta en Ellacuría, al igual que 
en Zubiri, un criterio, que podemos calificar de metafísico, para diferenciar 
un decurso propiamente histórico de un decurso no-histórico o históricamente 
degradado. El decurso histórico es aquél constituido por sucesos, acontecimien-
tos, definidos estos como actualización de posibilidades históricas por media-
ción de la elección y acción humanas. De modo que «lo formalmente histórico 
comienza cuando los momentos y dinamismos de la sociedad se convierten en 
posibilidades […]. Precisamente, lo formalmente histórico está en este concepto 
de posibilidades y posibilitación» (Ellacuría, 1990: 530-531). El decurso natural 
está integrado, en cambio, por hechos, entendidos como los actos de potencias 
naturales (Zubiri, 1981: 315-331). Esta distinción se realiza en principio entre 
naturaleza e historia. No obstante, podríamos decir también que tal distinción 
se lleva a cabo, sobre todo por parte de Ellacuría, dentro de lo que en principio 
aparece como historia (en cuanto realizado por la acción humana), entre decurso 
propiamente histórico y formas degradadas de historia: 



186	 José Manuel Romero Cuevas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

El proceso de los sucesos es, efectivamente, lo histórico; donde no haya 
más que hechos o deje de haber proceso ya no puede hablarse de historia. 
[…] De ahí que sólo sea realmente, esto es, verdadera y formalmente históri-
co aquello que surja a la realidad por actualización procesual de posibilidades 
(Ellacuría, 1990: 553-554). 

La definición de lo formalmente histórico actúa, así, como criterio metafísico 
para la crítica de aquellas situaciones de degradación del decurso histórico a algo 
análogo al decurso natural: posibilita una crítica a la naturalización o cosificación 
de lo histórico, a su transformación en algo parecido a una segunda naturaleza 
que se impone sobre la capacidad social de alumbramiento y actualización de 
posibilidades definiéndose como un destino (ver Nicolás, 2009). 

	 En concordancia con esto, Ellacuría se apropia del concepto zubiriano de 
«pecado histórico» o «pecado de los tiempos» (Zubiri, 1981: 394) y le aporta un 
contenido propio. El concepto de pecado histórico, y el correlativo de «maldad 
histórica», refiere no tanto a las acciones de los individuos en un determina-
do contexto, sino al sistema de posibilidades objetivado en la formación social 
vigente (Ellacuría, 1990: 590). Ya lo hemos indicado en un apartado anterior: 
cuando un sistema ofrece una serie de posibilidades no como opciones entre las 
que cabe elegir, sino como «forzosidades naturales», contradice el carácter abierto 
que define al proceso histórico como dinamismo de capacitación y posibilitación: 

La historia, en efecto, implica un sistema de posibilidades, que en cada 
momento tiene una altura procesual precisa […]; ciertamente sólo si ese 
sistema de posibilidades se presenta como tal, es decir, sólo en cuanto es 
posibilidad respecto de una opción y no necesidad respecto de una potencia 
o facultad, se puede hablar formalmente de historia (Ellacuría, 2009: 123). 

La definición de lo histórico como dinamismo abierto permite denunciar 
toda detención coactiva, ya sea por medios políticos, violentos o legales, de tal 
dinamicidad: «La dinamicidad de la realidad es tan trascendental como la reali-
dad misma, con lo cual toda concepción quieta y quietadora no es sólo una huida 
de la realidad, sino una reacción contra ella, una verdadera contra-realización» 
(Ellacuría, 1990: 594). 



Trascendencia en la historia. El alcance crítico de la filosofía de la realidad...	 187

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

4. ¿Es Filosofía de la realidad histórica filosofía pura?

Constituye un importante problema para la interpretación de Filosofía de la 
realidad histórica el hecho de que no dispongamos de la introducción de Ella-
curía a dicha obra. La publicación del artículo «El objeto de la filosofía» como 
introducción a la edición póstuma de la obra por parte de Antonio González 
pretendió colmar esta ausencia. La cuestión es que tal artículo fue redactado en 
1981 y los capítulos conservados de la obra parece que recibieron una primera 
redacción entre 1974 y 1976, por lo que se presenta un desfase temporal entre 
ambos textos que hay que tener en cuenta, pues no hay que descartar que en 
estos años se haya producido una evolución o maduración del pensamiento de 
Ellacuría. En los capítulos conservados de Filosofía de la realidad histórica no 
encontramos ninguna indicación acerca de la concepción de la filosofía a la que 
corresponde el discurso ahí expuesto. Sobre todo, nada parece indicar que se 
establezca una discontinuidad con la concepción de la filosofía como filosofía 
pura de Zubiri, es decir, como filosofía trascendental de la realidad intramundana 
en cuanto realidad. 

Esta ausencia de todo distanciamiento respecto a la concepción de la filo-
sofía de Zubiri es coherente con su texto «Persona y comunidad», de 1974-75, 
elaborado a partir del texto «Persona y comunidad en Zubiri», de 1974 (ver 
Ellacuría, 2009: 113-141) y donde Ellacuría esboza cuestiones que, al parecer, 
corresponden a la conclusión proyectada de Filosofía de la realidad histórica (ver 
Ellacuría, 2001: 65). En este texto se afronta la cuestión del sentido de la his-
toria en completa sintonía con el planteamiento de Zubiri y concluye con este 
significativo pasaje: respecto al «problema del hombre, de la sociedad y de la 
historia», sostiene que «la resolución real de este problema se logrará por aquellos 
medios reales que realmente se acomoden más a este dinamismo real, que hemos 
mostrado en estas páginas. Cuáles son, no compete decirlos a la pura filosofía» 
(Ellacuría, 2001: 113). ¿A quién atribuye aquí Ellacuría la pura filosofía, a Zubiri 
o a su propia filosofía de la realidad histórica? Es tal la fusión de la exposición 
de Ellacuría de los contenidos de la filosofía de Zubiri (fusión que constituye el 
auténtico hilo conductor de los capítulos redactados de Filosofía de la realidad 
histórica) que la respuesta no puede ser sino que Ellacuría asume para su propia 
filosofía tal carácter: su filosofía de la historia (en estos términos es caracterizada 
su labor teórica en esta obra) sobre la base de la filosofía de Zubiri compartiría 
con este tal carácter de ser pura filosofía. Esto es coherente con el siguiente pasaje 
de la obra inacabada: 



188	 José Manuel Romero Cuevas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

en el camino de alumbramiento y realización de posibilidades pudiera 
suceder que se hubieran abandonado irremediablemente las mejores, aunque 
fuera difícil determinar el criterio, según el cual las posibilidades puedan 
considerarse mejores o peores en orden a lo que el género humano pueda 
dar de sí por esta vía de la realización de las posibilidades (Ellacuría, 1990, 
523-524). 

Ellacuría parece sostener aquí que, como filósofo, no puede decir nada res-
pecto a la cuestión de cuáles posibilidades son mejores o peores para la autorrea-
lización del género humano porque está adoptando la perspectiva de la pura filo-
sofía, a la cual no compete aportar nada a tal cuestión. Esta valoración de la pura 
filosofía contrasta con lo sostenido por Ellacuría en otros lugares. Posteriormente, 
su apreciación de la filosofía de Zubiri se va a matizar y se va a tomar respecto 
de ella cierta distancia, aunque sin llegar a una crítica explícita. Ellacuría va a 
plantear más bien un reparto de tareas entre el filósofo, ocupado con cuestiones 
relativas a la fundamentación filosófica, y los ocupados con otros «menesteres 
teóricos y prácticos». Es cierto que en Inteligencia sentiente «Zubiri reemprende la 
tarea cartesiana, kantiana y husserliana de hacer de la filosofía un saber estricto y 
riguroso. Pero no por ello esta obra de filosofía pura es una obra de pura filosofía, 
es decir, no es un trabajo de pura especulación sobre temas irrelevantes» (Ella-
curía, 2001: 345). Aquí introduce Ellacuría una distinción entre pura filosofía, 
definida claramente en términos negativos, y una filosofía pura, entendida como 
«saber estricto y riguroso», en este caso, sobre la inteligencia humana. En Zubiri 
encontramos un planteamiento marcado por la «tensión de algo que es filosofía 
pura y que no es, sin embargo, pura filosofía» (Ellacuría, 2001: 346). En virtud 
de esta diferenciación, Ellacuría encuentra su lugar respecto a esta concepción de 
la filosofía pura, la cual no coincide con la orientación de su propia labor teórica, 
pero sí le puede servir de base y fundamento: 

Embriagados de filosofía pura, impregnados de ella –lo cual tiene ya de 
por sí su propia función catártica–, uno se puede lanzar responsablemente a 
servirse de ella en los menesteres teóricos y prácticos que cultive. Zubiri que 
siga haciendo lo suyo, que es lo que sabe hacer; los demás podremos hacer 
desde Zubiri lo que podamos y debamos, que será tanto más responsable y 
significativo cuanto más a fondo nos armemos de una seria fundamentación 
filosófica (Ellacuría, 2001: 346).

Más allá de este aparente reparto de tareas al que parece apuntar aquí Ellacuría, 
cabe encontrar en dos relevantes artículos, uno anterior y el otro posterior a la 



Trascendencia en la historia. El alcance crítico de la filosofía de la realidad...	 189

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

redacción de Filosofía de la realidad histórica, una propuesta de reformulación de 
la filosofía misma que marca de modo claro un distanciamiento respecto de la 
concepción de la filosofía de Zubiri y un genuino camino propio para la labor 
teórica de Ellacuría. Y tal reformulación, como vamos a ver, resulta difícilmente 
compatible con el discurso plasmado en la obra inacabada. 

En «Filosofía y política» (1972), Ellacuría se hace cargo de la tesis de Zubiri 
de que «el origen y la puesta en marcha de la filosofía» reside en «la entrada de la 
inteligencia […] en la situación concreta y radical en que se encuentra instalada» 
(Zubiri, 1981: 111). Ahora bien, de este estar situada la filosofía en cada caso en 
una situación concreta extrae Ellacuría, de manera coherente, consecuencias que 
van más allá de la concepción de la filosofía de Zubiri: «El filósofo –si realmente 
lo es– filosofa desde su situación, y esta situación es hoy más que nunca una 
situación pública y política» (Ellacuría, 1993: 49). En este texto, anticipando 
el planteamiento de Filosofía de la realidad histórica, sostiene que «la filosofía 
pretende ocuparse de lo que es últimamente la realidad» (Ellacuría, 1993: 50). 
Sin embargo, dado que la realidad de la que se ocupa la filosofía es una realidad 
histórica, una realidad en la que «entran a una la actualización de posibilidades 
y la socialización –en sentido metafísico– de esa actualización» (Ellacuría, 1993: 
51), esto implica que la realidad resulta politizada metafísicamente (puesto que 
la opción entre qué posibilidades realizar es en cada caso una decisión política 
del cuerpo social) y resulta politizada la filosofía que adopta como objeto a dicha 
realidad. Ellacuría parte del «intrínseco carácter político que corresponde a todo 
intento filosófico» (Ellacuría, 1993: 52) en virtud de su necesaria incardinación 
en una situación concreta: «la debida politización de la filosofía consistiría radi-
calmente en hacer del filosofar un pensar efectivo desde la más concreta situación 
real sobre la realidad más total y concreta» (Ellacuría, 1993: 53). Ahora bien, 
Ellacuría añade a esto el hecho de que el carácter histórico de la realidad de la 
que se ocupa la filosofía hace de ella una filosofía histórica y, en consecuencia, 
política. La filosofía deviene histórica y política porque «el orden trascendental 
es un orden histórico» (Ellacuría, 2009: 131). Y «la filosofía –por estar ubicada 
históricamente– está, quiérase o no, politizada» (Ellacuría, 1993: 60). De esta 
manera, 

la politización implicaría también que la filosofía contribuyera filosófi-
camente a la configuración del mundo al que responde y al que debe dirigir 
[…]; un mundo que por ser en su última determinación y cada vez más 
un mundo histórico y político obliga a la filosofía a ser histórica y política 
(Ellacuría, 1993: 60-61). 



190	 José Manuel Romero Cuevas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

La conciencia de la propia historicidad impulsa a asumir responsablemente 
la tarea de incidir en la historia: «La conciencia histórica de ser sujeto histórico 
es ya un principio de enfrentar responsablemente el curso histórico y de poder 
incidir sobre él» (Ellacuría, 2009: 325). El decisivo artículo «Función liberadora 
de la filosofía» (1985) culmina la tarea de autorreflexión que Ellacuría prescribe a 
la filosofía. La tesis de Ellacuría aquí es que la filosofía «debe recuperar consciente 
y reflejamente su papel como el momento teórico adecuado de la praxis histó-
rica adecuada» y, para ello, «tiene que preguntarse por lo que representa como 
parte del conjunto de la praxis social» (Ellacuría, 1993: 112-113). Esta labor de 
autorreflexión adopta la forma de un situarse consciente en la posición, dentro 
del asimétrico mundo social, que constituye «el lugar de la verdad histórica», el 
«lugar-que-da-verdad» (Ellacuría, 1993: 115). Ese lugar en el que debe instalarse 
una filosofía con interés liberador es el lugar «que constituyen los despojados, 
los injustamente tratados y los que sufren» (Ellacuría, 1993: 117). Ese lugar es 
decisivo desde un punto de vista teórico, pues «el lugar primario desde el cual 
se filosofa […] determina las cuestiones principales, las categorías apropiadas 
y, en definitiva, el horizonte de todo el quehacer filosófico» (Ellacuría, 1993: 
116): constituye, en definitiva, lo que con Heidegger podríamos denominar su 
situación hermenéutica de partida. Esta asunción de su lugar en el antagónico 
y desigualitario mundo social hace de la filosofía «lo que está llamada a ser, un 
momento privilegiado de la praxis verdadera» (Ellacuría, 1993: 118).

5. ¿Es el punto de fuga de Filosofía de la realidad histórica teológico?

La relación entre Filosofía de la realidad histórica y la teología de Ellacuría es 
algo que sólo podemos apuntar aquí, puesto que hemos limitado nuestro enfo-
que a la filosofía de este autor. Ahora bien, un pasaje de la obra culminante de 
Ellacuría nos obliga a afrontar, aunque sea superficialmente, este tema. En un 
momento determinado de su exposición, casi al final del manuscrito conservado, 
hace referencia Ellacuría al poder de la realidad histórica. Se apoya aquí en la 
idea de Zubiri de un «poder de lo real» (Ellacuría, 1990: 588-590), categoría 
decisiva de la teología de este último. Según Zubiri, el fundamento de la persona 
es la realidad. La persona se apoya en la realidad, dado que esta funda sus posi-
bilidades y es lo que impele a la persona a esbozar un proyecto en cuyo marco 
quedan alumbradas las posibilidades entre las que la persona ha de elegir cuáles 
actualizar para dar forma a su vida (Zubiri, 1985: 82-83). Tal fundamentalidad 
de la realidad respecto a la persona determina que la realidad, en cuanto tal, sea 



Trascendencia en la historia. El alcance crítico de la filosofía de la realidad...	 191

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

vivida como poder: «la realidad como fundante de mi realidad personal ejerce 
sobre mí un poder. La realidad es el poder de lo real. […] El poder de lo real 
se apodera de mí. Y gracias a este apoderamiento es como me hago persona» 
(Zubiri, 1985: 88). El poder de lo real fundamenta a la persona apoderándose 
de ella, pues tal apoderamiento implanta a la persona en la realidad. Ahora bien, 
la tesis de Zubiri es que cabe concebir a Dios como el fundamento del poder 
de lo real. Él es el fundamento de la realidad de las cosas y está presente en ellas 
constituyéndolas como reales. Esto es decisivo, pues funda una tesis central de 
la teología de Zubiri: «Este carácter según el cual Dios está presente en las cosas 
con una presencia intrínseca y formal, y que sin embargo las cosas no sean Dios 
es justo lo que yo llamo transcendencia de Dios “en” la realidad» (Zubiri, 1985: 
174). La trascendencia de Dios es, pues, un modo de estar en las cosas, 

aquel modo según el cual éstas no serían reales en ningún sentido sino, 
por así decirlo, incluyendo formalmente en su realidad la realidad de Dios, 
sin que por ello Dios sea idéntico a la realidad de las cosas. El modo de estar 
Dios en las cosas es ser transcendente en ellas. Y esto es, a mi modo de ver, 
lo esencial de la transcendencia divina; no es ser “transcendente a” las cosas, 
sino ser “transcendente en” las cosas mismas (Zubiri, 1985: 175). 

Dios es en las cosas siendo más que ellas. Esta forma de trascendencia propia 
de Dios tiene consecuencias teológicas decisivas: «La trascendencia “en” hace que 
Dios sea en cierto modo intramundano. […] Dios no es extramundano, sino que 
es absolutamente intramundano. […] Dios es sencillamente transcendente “en” 
el mundo» (Zubiri, 1985: 176-177). El pasaje de Filosofía de la realidad histórica 
en el que se constata la apropiación de estas ideas de Zubiri es el siguiente: 

Zubiri ha desarrollado la idea de la realidad como poder para ir desde 
la constitución personal a través de la religación hacia la deidad y aun hacia 
Dios mismo. Es menester ampliar su idea al campo de lo histórico, donde 
también, por la vía del poder, es accesible una presencia de lo absoluto en 
la historia. […] el dinamismo de la poderosidad nos abre el campo de la 
significación transmundana de la historia, que no nos saca de ella, sino que 
nos introduce más profundamente, porque ese “trans”, esa transcendencia, 
lo es “en” la historia, por más que sea “de” ella (Ellacuría, 1990: 590-591).

Esta cuestión es afrontada también en los textos filosóficos publicados por 
Ellacuría a continuación de la redacción de Filosofía de la realidad histórica. 
Este es el vaso comunicante entre su filosofía y su teología, en un contexto en 



192	 José Manuel Romero Cuevas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

el que Ellacuría reivindica para su labor teórica el título de «filosofía cristiana» 
(Ellacuría, 1993: 116-117 y 121). En «El objeto de la filosofía» se mantiene 
que «si hay una apertura viva a la transcendencia es la de la historia» (Ellacuría, 
1993: 89). La realidad histórica está abierta «a lo que no es necesaria y exclusi-
vamente intramundano» (Ellacuría, 1993: 89). Para Ellacuría «la realidad más 
plena de Dios sólo se ha hecho presente y sólo puede hacerse presente en una 
realidad histórica»: «hay […] un Dios de la historia» (Ellacuría, 1993: 90). En 
resumen, «la historia puede descubrir en la intramundanidad […] una reali-
dad transmundana y transhistórica, pero cuya transcendencia real es del mundo 
y de la historia» (Ellacuría, 1993: 90). Con esta problemática transitamos sin 
solución de continuidad de la filosofía a la teología de Ellacuría. En su artículo 
«Historicidad de la salvación cristiana», de 1984, Ellacuría retoma el problema 
de la trascendencia y sostiene que hay que «ver la transcendencia como algo que 
transciende “en” y no como algo que transciende “de”, como algo que física-
mente impulsa a “más”, pero no sacando “fuera de”» (Ellacuría, 2000: 542). En 
consecuencia, «la trascendencia de la que hablamos se presenta como histórica 
y la historia se presenta como transcendente» (Ellacuría, 2000: 543). En el pro-
ceso histórico hay «un “más”, que es la presencia histórica de lo transcendente» 
(Ellacuría, 2000: 580). Es por ello, que, tal como vimos arriba, para caracterizar 
la detención del dinamismo histórico reserva Ellacuría el concepto de pecado 
(Ellacuría, 2000: 579-580). La salvación a la que Ellacuría va a apelar va a tener 
también el carácter de una trascendencia en la historia: la salvación «es algo que 
debe operar y estar presente históricamente en las situaciones reales de los hom-
bres, de suerte que éstas vayan siendo paulatinamente transformadas hasta irse 
acercando a ser presencia real, aunque no definitiva, del reino de Dios» (Ellacuría, 
2000: 586). La praxis histórica de liberación implica, así, una trascendencia en 
la historia (Castellón, 2003), pues la abolición de las situaciones en las que los 
seres humanos son humillados, explotados y oprimidos, pone las condiciones 
para la realización, ya aquí en el plano histórico, del núcleo moral y político del 
concepto cristiano de Reino de Dios: la constitución de una comunidad humana 
reconciliada (Sols, 1999).



Trascendencia en la historia. El alcance crítico de la filosofía de la realidad...	 193

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

6. A modo de conclusión

A pesar de su prematura desaparición, Ellacuría alcanzó a formular un pro-
yecto filosófico enormemente consistente y ambicioso. Sobre la base de la obra 
de Zubiri, llegó a articular una aproximación metafísica a la forma realidad que, 
mediada por la praxis histórica, ostenta las más ricas y diversas posibilidades: la 
realidad histórica. Esta metafísica de la realidad histórica, por un lado, establece 
los fundamentos filosóficos de su teología de la liberación y, por otro, aporta un 
criterio metafísico para la crítica de aquellos procesos sociales que, en virtud de 
la pérdida de libertad de los agentes, aparecen como cosificados, naturalizados, 
como habiendo perdido su carácter histórico en sentido enfático. Por último, 
hay que reseñar que el pensamiento de Ellacuría estaba embarcado en un pro-
ceso de autorreflexión de su propia labor filosófica, que apuntaba a la toma de 
conciencia de la función y del lugar que la filosofía debe adoptar en el marco 
escindido y antagónico de la vida social. Todo esto otorga a Ellacuría un lugar a 
todas luces relevante, no sólo en la historia del pensamiento español del siglo xx, 
sino indudablemente en el ámbito del pensamiento latinoamericano (Beorlegui, 
2004, Villacañas, 2019). 

Bibliografía

Beorlegui, C. (2004). Historia del pensamiento filosófico latinoamericano. Bilbao: Uni-
versidad de Deusto.

Brito, M. (2020). “Génesis y evolución de la categoría realidad histórica en Ignacio 
Ellacuría”. Realidad, 155, pp. 17-46.

Carrera, R. (2020). “Sobre la esencia y Estructura dinámica de la realidad, textos cla-
ves en la construcción del pensamiento filosófico de Ignacio Ellacuría”. Realidad, 
155, pp. 47-66.

Castellón, J. J. (2003). Ellacuría y la filosofía de la praxis. Huelva: Hergué Editorial.

Corominas, J. y Vicens, J.A. (2006). Xavier Zubiri. La soledad sonora. Madrid: Taurus.

Ellacuría, I. (2009). Cursos universitarios. San Salvador: UCA Editores.

— (2001). Escritos filosóficos III. San Salvador: UCA Editores.

— (2000). Escritos teológicos I. San Salvador: UCA Editores.

— (1999). Escritos filosóficos II. San Salvador: UCA Editores.



194	 José Manuel Romero Cuevas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 177 - 194. UNED, Madrid

— (1996). Escritos filosóficos I. San Salvador: UCA Editores.

— (1993). Veinte años de historia en El Salvador (1969-1989). Escritos políticos I. San 
Salvador: UCA Editores.

— (1990). Filosofía de la realidad histórica. San Salvador: UCA Editores.

González, A. (1990). “Aproximación a la obra filosófica de Ignacio Ellacuría”, en Estu-
dios Centroamericanos, 505-506, pp. 979-989.

Nicolás, J. A. (2009). “Liberation Philosophy as Critique”. The Xavier Zubiri Review, 
11, pp. 107-118.

Ribera, R. (2007). “La categoría «realidad histórica» en la filosofía de Ignacio Ellacu-
ría”. J.A. Nicolás y H. Samour (eds.), Historia, ética y ciencia. Granada: Comares, 
pp. 157-173.

Samour, H. (2003). Voluntad de liberación. La filosofía de Ignacio Ellacuría. Granada: 
Comares.

Sols, J. (1999). La teología histórica de Ignacio Ellacuría. Madrid: Trotta.

Villacañas, J.L. (2019). “Ellacuría: reflexiones sobre las condiciones de posibilidad de 
la historia”. O.A. Castro, L.M. Izazaga, H. Varela (coords.), Ignacio Ellacuría en las 
fronteras. México: Universidad Iberoamericana, pp. 251-276. 

Zubiri, X. (2006). Tres dimensiones del ser humano: individual, social, histórica. Madrid: 
Alianza Editorial.

— (1989). Estructura dinámica de la realidad. Madrid: Alianza Editorial.

— (1986). Sobre el hombre. Madrid: Alianza Editorial.

— (1985). El hombre y Dios. Madrid: Alianza Editorial. 

— (1981). Naturaleza, historia, Dios. Madrid: Editora Nacional.

Recibido: 23/07/2021

Aceptado: 24/10/2021

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

