
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

MODERNIDAD Y MUERTE DE DIOS EN HEGEL
UNA INTERPRETACIÓN DEL RENDIMIENTO 

ESPECULATIVO DEL CRISTIANISMO

MODERNITY AND THE DEATH OF GOD IN 
HEGEL’S THINKING. AN INTERPRETATION OF 
THE SPECULATIVE YIELD OF CHRISTIANITY

José Manuel Chillón Lorenzo*

Universidad de Valladolid

Resumen: El artículo investiga cómo la comprensión hegeliana de la muerte de 
Dios puede ayudar a reconstruir su propio diagnóstico de la modernidad. Se trata de 
descubrir en qué medida la muerte de Dios supone la radicalización de la idea fundante 
que, según Hegel, sostiene toda esa época: la de la separación de los dominios de lo 
finito y de lo infinito. Sin embargo, desde la perspectiva especulativa, desde la razón y 
no ya desde el entendimiento, la muerte de Dios da cuenta de la negación del absoluto 
como momento necesario de la revelación de Dios de la que debe hacer causa la filo-
sofía ya no como idealismo de lo finito, sino como conditio sine qua non para ser saber 
absoluto y saber del Absoluto.

Palabras Clave: Hegel; Filosofía de la Religión; Espíritu; Muerte de Dios; Modernidad.

Abstract: This paper investigates how Hegel’s understanding of the death of God 
can help reconstruct his own diagnosis of modernity. Here, we defend that this genui-
nely illustrated event, which decrees the radical separation between the domains of 
knowledge and faith, also refers to the supreme event of a God who dies and whose 
revelation must be assumed by philosophy as absolute knowledge and knowledge of 
the Absolute.

Keywords: Hegel, Philosophy of Religion; Spirit; Death of God; Modernity.

*Profesor de Filosofía Contemporánea. Universidad de Valladolid. jose.chillon@uva.es



72	 José Manuel Chillón Lorenzo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

1. Introducción

En la comprensión hegeliana de la religión puede encontrarse un diagnóstico 
de lo que supone para el propio Hegel la modernidad en filosofía. Así pues, a 
propósito de la religión, Hegel va profundizando en las cuestiones de fondo que 
diferencian las filosofías del entendimiento de la novedad que trae consigo el 
idealismo absoluto1. Estas son las tesis que sostiene este artículo. El tratamiento 
otorgado al objeto de la religión por la modernidad, según Hegel, es consecuen-
cia de la idea que da fundamento al tiempo filosófico de la conciencia: la de la 
separación. El éxito de la ciencia había consistido en discriminar bien los ámbitos 
de lo cognoscible. Dios, como los otros grandes problemas metafísicos, rebasaba 
con creces el límite que la experiencia impone al conocimiento. Conocer, en 
perspectiva moderna, era saber hasta dónde y, por tanto, saber separar. Y este es 
-según Hegel- el problema de la modernidad: la separación que el entendimiento 
impone a lo finito respecto de lo infinito. Separación que, según sostendremos, 
culmina en la comprensión ilustrada de la muerte de Dios. Porque, en realidad, 
lo que va a dirimir Hegel con lo que es –en mi opinión– su diagnóstico de la 
modernidad, es si la filosofía puede seguir teniendo el potencial absoluto al que 
parece renunciar toda vez que la razón se desentiende del dominio de lo infinito. 
Y es que, la cuestión capital es, sin duda, la de la posibilidad de la filosofía cuya 
suerte va unida, en el pensamiento de Hegel, como trataré de exponer, al reco-
nocimiento del valor especulativo de lo religioso.

Esta investigación asume, como presupuesto, la decisiva impronta teológica 
del pensamiento de Hegel2 cuyo interés primordial consiste en volver a colocar 
a Dios como único fundamento de todo3. El idealismo absoluto hegeliano se 

1   Idealismo que no es sino la reacción propicia a un tiempo filosófico marcado por lo que en 
Glauben und Wissen denominará el idealismo de lo finito, es decir, la modernidad. Para la rela-
ción entre la Filosofía de la religión hegeliana y los rendimientos de la modernidad, puede 
verse Rózsa, 2008.
2   «El hegelianismo es la filosofía que más ha aprendido de la teología: es el pensamiento que 
supone acabado el trabajo de la teología» (Lacoste, 2010: 179). 
3   De hecho, ya en la Ciencia de la Lógica, p. 47 se advierte que el comienzo de la filosofía 
especulativa tiene su cénit en el hecho de que la Lógica se explique como la exposición de 
Dios tal y como está en su ser eterno. Y así, el concepto y lo verdadero no son sólo lo último 
sino también lo primero. El resultado es el comienzo «simplemente porque el comienzo es 
fin» (Hegel, 2000: 17. En adelante, Fen.), también, por supuesto, en la Filosofía de la Religión. 
El concepto de Dios opera –explica Hegel, 2014: 104– como el concepto especulativo del 
concepto mismo. El biógrafo de Hegel, Rosenkranz, pudo caracterizar su filosofía como una 
definición permanente de Dios. Cfr. Löwith, 2011: 50. Según Polo, 2010: 25, «la lógica es la 



Modernidad y muerte de Dios en Hegel. Una interpretación del rendimiento...	 73

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

forja como sistema, precisamente, al hacerse cargo de los rendimientos filosó-
ficos que supone el haber descubierto la perspectiva especulativa de la religión, 
fundamentalmente del cristianismo, cuyo centro neurálgico es la encarnación 
(Menschwerdung): el acontecimiento por el que lo infinito de Dios se realiza en 
la finitud de lo humano. Si la filosofía se hace cargo del sentido fundante de la 
revelación cristiana es, precisamente, porque ahí se muestra la ruptura de la sepa-
ración de los dominios y de las lógicas de lo finito y de lo infinito. El cristianismo 
sería, desde este punto de vista, el mejor antídoto contra las pretensiones de la 
modernidad. Y es que el cristianismo lleva en su entraña el acontecimiento del 
abajamiento de lo infinito en lo finito y, por tanto, puede proveer a la filosofía 
de la solidez especulativa que acontece cuando la razón y sus ansias de totalidad 
derriban los muros de cualquier separación entre lo finito y lo infinito (impuesta 
por el entendimiento), para otorgar al pensar un sistema que contenga todo, lo 
albergue todo, lo explique todo. «Lo infinito es la afirmación de la finitud que 
se supera a sí misma, el negar de la negación, lo mediado, pero lo mediado por 
medio de la superación de la mediación» (Hegel, 2014: 220).

En suma, en la cabeza de Hegel no cabe –como en Kant– que la filosofía 
deba abandonar el conocimiento para dar cabida a la fe. Más bien al contrario: 
los dominios del conocimiento absoluto, es decir, los dominios del conocimiento 
del todo donde está la verdad (Das Wahre ist das Ganze) deben abarcar los conte-
nidos de la fe porque, sólo ahí, lo absoluto encuentra su modo especulativo en 
el que la razón toma conciencia de ser toda la realidad. Por eso, la resolución de 
la idea moderna de separación, en Hegel, va exactamente hacia un idealismo en 
el que la objetividad queda asumida como producto de un despliegue del sujeto 
en un periplo que explicita cómo la única forma de liberarse del escepticismo 
moderno es borrar cualquier atisbo de abstracción, de separación, de no verdad. 
Mientras que la deriva kantiana (cuya filosofía terminaba siendo una ancilla 
scientiae) iba abocada a un idealismo constructivista que, por su insistencia en 
los límites del conocimiento, terminaba teniendo miedo a la verdad, el idealismo 
absoluto muestra su pasión por la filosofía al asumir que todo lo finito solo es un 
acontecimiento particular del despliegue del absoluto, una realización concreta 
del mismo, en el que sujeto y sustancia no son opuestos sino momentos de una 
unidad4. 

metafísica, la lógica es el saber absoluto. La lógica es, pues, el estudio de Dios, el proceso de 
Dios en sí».
4   En esto consiste el pensamiento especulativo, en contener en la unidad los opuestos. Cfr. 
Hegel, 1982: 134.



74	 José Manuel Chillón Lorenzo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

Este carácter de la filosofía de Kant, que el saber sea formal y que la razón 
como pura negatividad sea un más allá absoluto, que como más allá y como 
negatividad esté condicionada por el más acá y la positividad; que la infinitud 
y la finitud, ambas con su contraposición, sean igualmente absolutas, he ahí 
el carácter general de las filosofías de la reflexión (Hegel, 1992: 68).

La diferencia entre Verstand y Vernunft determina la novedosa aportación 
filosófica del idealismo absoluto que, tal y como reconoce el propio Hegel, es 
posible gracias a la misma distinción kantiana ahora, si se quiere, radicalizada. 
El entendimiento es el protagonista de la modernidad. Su lógica es la de la 
experiencia y la del límite5. La razón, para la modernidad, es el terreno de lo 
metafísico, de lo que está más allá de lo cognoscible, el lodazal de la dialéctica 
donde todo conocimiento queda embarrado. En Hegel, el entendimiento, «que 
separa estrictamente lo objetivo de lo subjetivo»6 piensa, pero persiste en la iden-
tidad de cada uno de los extremos del conocimiento. «El concepto es concepto 
y el ser es ser. Semejantes unilateralidades permanecen firmes para él» (Hegel, 
2020: 302). En el Vorrede de la Fenomenología sostiene que «la actividad de 
separar es la fuerza y la labor del entendimiento» (Fen. 23). Pues bien, frente a 
esta herencia moderna e ilustrada, la tarea propia del saber absoluto consiste en 
combatir con fuerza tal idea de separación. Eso sí, para afirmar la no separación 
es preciso rescatar el papel de la razón en el conocimiento. Una razón para la que 
lo real, lo verdaderamente real, es lo infinito7. Luego, no queda otra que invertir 
el rendimiento moderno: la verdad de lo finito es más bien su idealidad, esto es, 
su irrealidad, su no verdad. 

La doctrina de la verdad, toda entera, consiste únicamente en esto: ser 
doctrina de Dios y haber revelado su naturaleza y sus actividades. Pero el 
entendimiento, habiendo disuelto todo este contenido, ha recubierto de 
nuevo a Dios y lo ha rebajado a lo que fue anteriormente en los tiempos del 

5   «Mientras que lo eterno está más allá, de modo que para el conocimiento es vacío, y no 
puede llenar ese infinito espacio vacío sino con la subjetividad del anhelo y del presentimien-
to» (Hegel, 1992: 15).
6   El entendimiento separa, precisamente, lo objetivo de lo subjetivo. «Aber das Objektive 
scheidet der Verstand genau von dem Subjektiven» (Hegel, 1992: 16).
7   «Un infinito separado de algo no puede ser infinito. En cambio, el infinito elevado al con-
cepto y el finito elevado a concepto es la segunda negación según la cual se niega la diferencia 
entre ambos, de manera que el infinito lo sea necesariamente; puesto que es una negación 
negativa respecto del procedimiento que lo hace finito» (Polo, 2010: 117).



Modernidad y muerte de Dios en Hegel. Una interpretación del rendimiento...	 75

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

puro anhelo: al incognoscible. A la actividad pensante no le queda, por tan-
to, más materia que la finita anteriormente mencionada (Hegel, 2013a: 96).

La razón lleva a Hegel a penetrar en el ámbito del infinito hasta ahora relega-
do, en las versiones menos radicales, al premio de consolación en el que consiste 
ser un mero postulado del pensar. Así pues, ¿no puede entenderse la concepción 
moderna e ilustrada de la muerte de Dios como una consecuencia de esta idea 
de separación de la que venimos hablando? La Ilustración asume el hecho de que 
Dios ha muerto. Es más, necesita que Dios muera para que quede sitio al hombre 
y a su acción, a su autonomía moral, a su racionalidad legal y a su destino libre. 
Veremos cómo por muerte de Dios, en el fondo, se está queriendo insistir en la 
irrelevancia de la cuestión de Dios para los problemas del conocimiento, de la 
política, de la organización social... todos ellos derivados de la incognoscibilidad 
de Dios como presupuesto indiscutible de la modernidad. Si lo divino –según 
había explicado ya Hegel en sus theologische Jugendschriften– se encuentra donde 
sujeto y objeto se piensan unidos (Cfr. Paredes, 2015: 21), es fácil concluir cómo 
el eclipse de lo religioso corre paralelo a la insistencia en la idea de la separación 
de todo lo trascendente. La muerte de Dios, por tanto, es la única salida cohe-
rente para un pensar preso de la lógica de la modernidad.

Pero, según se va a sostener aquí, para Hegel cabe otro modo de compren-
der la muerte de Dios8 de la que se toma conciencia cuando, superada la lógica 
moderna e ilustrada, viene al pensar ya no el Dios que no ha lugar en el mundo 
del hombre, sino el Dios que, en la finitud de la carne, en el mismo terreno de 
juego que el del ser humano, llega a morir. En esta otra muerte de Dios, en mi 
opinión, se encuentra representado el porvenir especulativo de la filosofía por 
la que queda anulado tanto el carácter abstracto de lo divino (en la medida en 
que Dios se ha hecho concreto en la encarnación y en la cruz), como la pre-
tensión moderna de la finitud humana que quiere alzarse a expensas de toda 
trascendencia, perspectivas ambas derivadas de la idea moderna de separación. 
Pues bien, si una comprensión de la muerte de Dios, la de la Ilustración, amena-
za con la decapitación del pensar como tarea del absoluto, la otra, la muerte de 
Dios en la experiencia histórica de la cruz, sirve a la filosofía especulativa como 
modelo de un pensar absoluto llamado a la síntesis y a la reconciliación. Este es 
el trabajo que nos queda por delante.

8   Creo que esto es lo que aporta decididamente este trabajo frente a una pura consideración 
de la modernidad como expresión de la muerte de Dios, tal y como expone Walter Jaeschke, 
1998.



76	 José Manuel Chillón Lorenzo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

2. El idealismo absoluto ante la revelación cristiana

El cristianismo, para Hegel, puede considerarse el modelo de lo que significa 
la correspondencia total entre el ser del absoluto y su manifestación. El concepto 
y el acontecimiento no encuentran dificultades de ajuste. No en vano, la reli-
gión cristiana se presenta como la esencia de toda religión de la revelación (die 
christliche Religion ist auf diese Weise die Religion der Offenbarung) (Hegel, 1966: 
32). Dios se revela como es para que sea conocido como lo que él es. La revelación 
no es para Dios sino expresión de su propio ser9. Y ese acto de manifestación 
se explicita como proceso mediante el cual la objetivación en lo otro de sí, por 
tanto, la salida de su en sí, tanto como la toma de conciencia de ese proceso en 
el conocimiento, es su acto infinito (unendliche Tat) (cfr. Forte, 2005: 20). Hegel 
extrae las consecuencias especulativas de que Dios sea Espíritu que, en realidad, 
constituirán el modelo representativo de lo que conceptualmente supone que 
deba concebirse la sustancia como sujeto10. El conocimiento de Dios exige una 
perspectiva especulativa que le permita al ser humano captar el acto de la revela-
ción. El espíritu consiste, precisamente, en este ser para otro, en este manifestarse, 
en este revelarse. Y este proceso permanente es el que advierte, a mi modo de 
ver, la tridimensionalidad dialéctica de la infinitud, de la determinación y de la 
Aufhebung tan constitutiva del sistema. 

Que Dios sea espíritu supone, novedosamente, que la determinación de la 
infinitud en lo finito forma parte de su ser. De esta interpretación del aconte-
cimiento teológico se desprenden dos consecuencias. En primer lugar, desde el 
punto de vista de lo real, que el mundo sea (en su entidad y en su consistencia) 
fruto del despliegue divino, hace de la creación más que un acto de gratuidad, 
una necesidad de su ser. Y, en segundo lugar, que Dios sea espíritu deja, para 
el lado del conocimiento, un único acceso: el especulativo. El misterio de Dios 
queda tan abierto al saber absoluto como oculto al entendimiento «que por todas 
partes solo ve finitud en la verdad del ser» (Hegel, 1992: 17). Por eso, desde el 

9   La naturaleza del Espíritu mismo consiste en su propio manifestarse, en su hacerse concre-
to: «Die Natur des Geistes selbst ist es, sich zu manifestieren, sich gegenständlich zu machen» 
(Hegel, 1966: 248).
10   «Todo depende de concebir y expresar lo verdadero no como sustancia, sino igualmente 
como sujeto». Fen. 15. En Hegel, 1997: § 564 (en adelante Enc.) advierte que el principio por 
el cual la sustancia es el espíritu es el saber en la medida en que eleva la sustancia al modo de ser 
del sujeto. «Dios es solo Dios en la medida en que se sabe». La sustancia viviente –proseguirá en 
el Vorrede– es el ser, que es en verdad sujeto, es decir, que es real en la medida en que es el 
mismo movimiento del autoponerse (die Bewegung des Sichselbstsetzens).



Modernidad y muerte de Dios en Hegel. Una interpretación del rendimiento...	 77

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

lado especulativo, lo esencial es la resolución del misterio en su disolución (que 
no en su profanación), en la apertura que define la revelación11. Que Dios sea 
espíritu, además, es el fundamento teológico de la dialéctica hegeliana que no 
es sino la contraparte filosófica de lo que supone el darse divino como modelo 
del proceso racional del absoluto. Todo, en definitiva, queda concentrado en la 
expresión Dios es amor (Hegel, 2020: 231).

Salvar el momento especulativo del cristianismo supuso, ya en los theologische 
Jugendschriften, la línea de trabajo futura para la consideración del cristianismo 
en el sistema. Pues bien, la interpretación filosófica del Dios uno y trino, del Dios 
que en su identidad se hace otro para volver luego a sí, ya entonces se adivinaba 
como la más alta cima de lo especulativo: toda conciencia, para saberse, para ser 
autoconciencia, necesita ponerse a sí misma como siendo otra y así distinguirse 
y determinarse para después recogerse, elevarse y consumarse en la infinitud, en 
un momento superior de identidad en la diferencia, en la oportunidad para que 
acontezca la síntesis absoluta. Ahora bien, todo ponerse, en cuanto modo de salir 
de sí, en cuanto manera de desgajarse de sí, supone también el drama, la pérdida, 
la finitud del infinito, lo vamos a ver más abajo. Verdad es, una vez puestos en el 
modo especulativo de pensar, sinónimo de proceso, de negatividad, de dialéctica 
y de historicidad. Recuperar para el pensar los rendimientos de la ciencia teológi-
ca tiene, según la tesis que intento sostener, imponentes consecuencias filosóficas 
en la restauración de la relación que parecía imposible entre los extremos de lo 
subjetivo y de lo objetivo, de lo racional y de lo real, de la certeza y de la verdad, 
por tanto, en el diagnóstico de los problemas que Hegel vio en la modernidad. 
El cristianismo para Hegel es, en mi opinión, la representación de lo que con-
ceptualmente significa para el sistema que la filosofía haga, por fin, las paces con 
la realidad. La filosofía tiene, entonces, la sublime misión de digerir, mediante 
el duro trabajo del concepto, lo que la religión representa12 en cuanto exposición 
del advenir de lo infinito de Dios en la finitud de la historia, en la concreción 

11   Todo lo especulativo es un misterio para el entendimiento. Cfr. Hegel, 2014: 249. 
12   En el § 573 de la Enciclopedia resuelve la relación entre filosofía y religión determinada 
por «la distinción entre las formas de pensamiento especulativo y las formas de representación 
y del entendimiento reflexivo». La religión, umbral del saber absoluto, está ya a un paso de 
que la verdad sea el contenido (Fen. 467), ya que aquí todavía se mantiene una cierta distan-
cia entre la certeza y la verdad. ¿Por qué el saber –se pregunta Álvarez, 1978: 144– se vuelve 
contra la representación? «Por su propia índole, es decir, porque lleva en sí la exigencia de 
comprenderse a sí mismo, cosa que en el orden de la representación no es posible».



78	 José Manuel Chillón Lorenzo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

de la carne, en la negatividad que supone la cruz para reconciliar en una síntesis 
superior lo que implica un absoluto que da de sí para saberse en sí y para sí13.

3. La comprensión hegeliana de la muerte del Dios en la Ilustración

La centralidad ganada para el hombre en la modernidad y en su consumación 
ilustrada supone el protagonismo absoluto de la razón que ya se sabe dispuesta a 
dejar de andar a tientas en un proyecto de mundo que cuenta con las solas fuerzas 
del ser humano. El endiosamiento de la razón provoca el eclipse y el declive de la 
religión como Weltanschauung, como modelo omniexplicativo y justificador del 
orden de lo real, de lo legal y de lo moral. El ser humano había alcanzado la mayo-
ría de edad que le capacitaba para buscar fundamento, explicación y justificación 
en la mera razón. Los grandes ideales de la Revolución francesa concentraron esta 
expectativa cumplida en el gobierno absoluto de la razón mientras se destronaba 
cualquier tipo de intromisión supra-racional que, por cierto, comenzaba a ser vista 
como enemiga de la propia razón. 

Hegel y tantos intelectuales de su tiempo como Kant, Jacobi, Fichte, Schelling, 
Klopstock, Novalis, Schlegel… se dejaron sorprender por la Ilustración14. Los idea-
les ilustrados ponían sobre el tapete de la historia el cumplimiento de la promesa 
del lema del Reino de Dios en la tierra con el que la tríada de aquellos promete-
dores seminaristas de Tubinga (Hegel-Schelling-Hölderlin) identificaban la feliz 
coincidencia entre la salvación cristiana y el acontecer real (lo que luego será com-
prendido como la plenitud del Espíritu Objetivo en la geschichtliche Realisierung 
de la libertad), como si la Revolución francesa tuviera como legado permanente la 
verdadera revolución, la revolución del espíritu (cfr. Küng, 1979: 193)15. 

13   En este sentido, Valls Plana, 2001, asume que toda la filosofía de Hegel es, en sentido 
lato, filosofía de la religión. Esta es la misma opinión que transmite Löwith, 2011: 73: «Para 
la comprensión de Hegel, más importante que la filosofía del derecho es la Filosofía de la 
religión. Ella no constituye una parte separable del sistema entero, sino que es su punto de 
gravedad espiritual».
14   Parece que el teólogo Karl Barth insistió en que las grandes aspiraciones del hombre ilus-
trado del s. xix estaban presentes en Hegel: tanto la de la confianza en sí mismo hasta liberar-
se de la tutela de un Dios trascendente, y la completa racionalización de la existencia para 
que, libre de temores infundados, fuera capaz de otorgar un sentido pleno al ejercicio de la 
libertad. Cfr. Díaz, 2001: 84.
15   El motivo fundamental de la Fenomenología, explica a este respecto Bloch, es sin duda el 
del yo revolucionario. Cfr. Bloch, 1963: 61. Fueron fundamentalmente Ritter y, recientemen-



Modernidad y muerte de Dios en Hegel. Una interpretación del rendimiento...	 79

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

Voltaire y Hegel respiran el mismo clima ilustrado. Los dos están persuadidos 
del poder de la razón. Entre el rechazo de la religión volteriano al darse cuenta 
de que Dios no existe «aunque no se lo pueda decir a mi criado no siendo que 
me asesine esta noche», y el descubrimiento de cómo el poder de la razón no se 
sabe sino desde la consideración del despliegue del absoluto en la economía de 
la revelación, está, en nuestra opinión, la distinta consideración que cada uno 
tiene acerca de la relación de lo finito y de lo infinito. Mientras que la Ilustración 
a la francesa decreta esa relación como absurda (insistiendo en una separación 
heredera de los presupuestos de la modernidad), Hegel detecta, en la disolución 
de ese horismos, la incorporación de lo finito como momento del despliegue de 
una infinitud que toma conciencia de este proceder y se piensa en su salida de sí 
como naturaleza e historia, y en su volverse a sí como espíritu. 

En el humus ilustrado, racionalidad implica necesariamente secularidad. Y 
secularidad supone, si no eliminación de la religión, sí un modo de resituación de 
la misma. Si no ateísmo militante, sí reducción de lo religioso a la esfera íntima 
y personal. Dos posiciones extremas resultantes del triunfo del secularismo que, 
como veremos enseguida, para los efectos more hegelianos, tienen la misma con-
secuencia devastadora: el oscurecimiento del potencial especulativo de la religión. 
La irracionalidad y contra-racionalidad de la religión que debe ser expulsada 
del conjunto del saber apunta, pues, a esa posible doble dirección que culmina 
en el ateísmo más feroz o en el descubrimiento del sentido de lo religioso en el 
sentimiento, del hallazgo del sentido de lo religioso en la interioridad. Una y 
otra dirección suponen una renuncia de la religión al saber. Y esto, va a sostener 
Hegel, termina desembocando en una renuncia al potencial absoluto de la filo-
sofía que es el auténtico problema de la modernidad, como venimos insistiendo.

De la muerte ilustrada del absoluto, conditio sine qua non de la libertad de 
pensamiento, levanta acta, por ejemplo, el rechazo kantiano a las tradiciona-
les pruebas de la existencia de Dios que (independientemente de la validez de 
los argumentos aristotélico-escolásticos que las sustentan) estaba decretando la 
expulsión de la divinidad como objeto del conocimiento, y de la religión como 
saber16. Dios escapa a la potencia del entendimiento, al dualismo del deísmo 

te, Vieweg, 2019 quienes han puesto de manifiesto el compromiso hegeliano con la libertad 
lejos de aquellas interpretaciones nacionalistas prusianas.
16   Por cierto que, según Hegel, hay un legítimo rechazo a las pruebas porque, en realidad, 
vienen a fundar la infinitud en la existencia evidente de lo finito. Para el pensar especulativo 
hegeliano, sin embargo, la existencia de lo finito cuenta del lado de lo negativo, de la deter-
minación del infinito que debe superarse por lo que tiene de escisión, de extrañamiento, de 



80	 José Manuel Chillón Lorenzo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

sustentador de la marcha del mundo, al esquema gnoseológico que reclama sus 
derechos en lo inmanente dejando lo trascendente en el punto ciego para la teoría 
del conocimiento. Es evidente cómo las tradicionales pruebas de la existencia de 
Dios presuponían una separación entre lo finito y lo infinito, mientras que para 
el pensamiento especulativo probar significaba, sencillamente, tomar conciencia 
de la necesidad, por mucho que sea natural la elevación del espíritu humano 
a Dios. Pues bien, esta elevación, desde la perspectiva del saber absoluto, está 
implicando ya la superación de la unilateralidad del conocimiento y, por tanto, 
la superación de la subjetividad17. La cuestión es que las pruebas llegan a dar 
con la existencia de Dios, sí, pero con un Dios abstracto, con lo Uno, con una 
esencia vacía, con un concepto que no tiene objeto. 

Por el otro lado, Fichte, Jacobi y Scheleiermacher18, entre otros, habían tras-
ladado a la filosofía de la religión la reclusión en la pura interioridad protestante 
que terminó reduciendo toda objetividad del cristianismo a la subjetividad cre-
yente. Protestantismo y secularidad parecían abundar en la misma dirección de 
expulsar la posible racionalidad teológica del conjunto del saber19. Aquel modo 
de experiencia religiosa que proponía la Reforma, y esta atmósfera propicia-
da por la modernidad exhausta, asumían, de hecho, un cierto ateísmo de base 
(Küng, 1979: 203) en el que se fundamentaba la separación entre fe y saber. La 
fe pensada por el fideísmo de Jacobi, Schleiermacher o Fichte asume también 
el dualismo radical, la separación entre el Dios infinito (y sus designios siempre 
incomprensibles) y la finitud de lo humano y de su capacidad de entendimiento. 

Hegel empezaba a atisbar cómo, en el fondo, la obsesiva insistencia en la 
subjetividad haría caer a la modernidad en las redes del nihilismo, en el abismo 
de la nada «donde naufraga todo ser» (Hegel, 1992: 193). La subjetividad es el 

alienación. Por eso lo infinito es, en el sistema, la verdad de lo finito. «No hay una relación de 
mediación entre dos independientes: se trata de una mediación que se supera a sí misma, una 
mediación a través de la superación de la mediación» (Hegel, 2020: 89).
17   Cfr. Hegel, 2014: 82-83. La cuestión es que la demostración de Dios se encuentra en una 
esfera distinta de la propia de la demostración científica. Ibid.: 111.
18   La tesis de Fichte, a este respecto, podría resumirse en que sabemos a Dios como el más 
allá de nuestra subjetividad finita; la de Schleiermacher, en que tenemos un sentimiento de 
absoluta dependencia de Dios; la de Jacobi, por su parte, puede explicitarse en la constatación 
de que tenemos un conocimiento inmediato de Dios. Para Jacobi, según Hegel, sólo podemos 
decir a lo sumo que Dios es, pero no lo que es. Al no servirle ninguna determinación de con-
tenido, Dios sería una palabra vacía (cfr. Hegel, 2014: 86).
19   Para analizar la influencia del contexto filosófico y religioso, fundamentalmente protestan-
te, en las reflexiones sobre la religión de Hegel, cfr. Dickey, 2006.



Modernidad y muerte de Dios en Hegel. Una interpretación del rendimiento...	 81

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

caldo de cultivo del escepticismo. «El punto de vista subjetivo no conoce ningún 
contenido y, por tanto, ninguna verdad» (Hegel, 2020: 278). 

En mi opinión, tanto la Ilustración como su reacción cuasi romántica crecen 
en el mismo humus de escisión dualista, de separación radical. Para aquella, no 
ha lugar al tema de Dios ya que siempre es propio de un tratamiento sospechoso 
por extralimitado. Para esta, la inmediatez del conocimiento, el dogmatismo de 
la fe y la ingenuidad propia de lo emocional, eliminan todo proceso racional, así 
como cualquier atisbo de crítica, convirtiéndose en una teoría del no saber20. Es 
un prejuicio de la época, de este tiempo ilustrado, el asumir que la fe debe que-
dar relegada al saber inmediato e inconsciente, al sentimiento (algo que volverá 
después con Kierkegaard para quien la religión es, ante todo, pasión irracional). 
Sin embargo, «el espíritu consiste justamente en desarrollarse, en producirse, en 
madurar» (Hegel, 2020: 48)21. Afirmar la fe desde el lado especulativo, expli-
ca Hegel, exige la aceptación de un contenido que puede ser racionalmente 
pensado. Con lo cual, el problema de la ingenuidad de la fe lo es por implicar 
nada más y nada menos que el vaciamiento de la misma22.

El Dios de la representación, el Dios de las ideas, ha muerto. Esta es la dura 
prueba por la que ha de pasar la conciencia desgraciada de la Fenomenología. El 
Dios que muere en la Ilustración, al que Hegel denomina el fantasma infinito 

20   «La fe del hombre que no se eleva a reflexión abstracta tiene la ingenuidad de que se no se 
contrapone a la reflexión» (Hegel, 1992: 130). Este repliegue en el sentimiento y en la 
interioridad, casi como reacción al rigorismo racionalista kantiano, fue advertida por el Hegel 
de Berna (1792-1796) como una de las aportaciones del cristianismo por su insistencia en la 
privacidad y en la positividad frente al ámbito puramente público de la religión popular 
griega o frente al racionalismo de la moral kantiana. Cfr. Ferrara, 2015: 280. «Aún así, el 
sentimiento no es rechazado por la filosofía –advierte Hegel– pero de ella recibe el verdadero 
contenido» (Hegel, 1987: 252). «En la conciencia natural puede que el saber de Dios tenga 
la apariencia de un saber meramente inmediato; puede que la inmediatez, según la cual es el 
espíritu, sea considerada como igual a la inmediatez de la percepción de la piedra; pero la 
tarea del saber filosófico estriba en conocer en qué consiste verdaderamente el obrar de 
aquella conciencia, conocer que en ella aquella inmediatez es viva, espiritual y que surge 
solamente en una mediación que se supera a sí misma» (Hegel, 2013b: 63). 
21   Solamente el saber escolar –sostiene Hegel más adelante– se entretiene en la inmediatez 
(Hegel, 2020: 79).
22   Si el saber inmediato (certeza) y el sentimiento se constituyen en el principio de conoci-
miento, se reduce el contenido a máxima abstracción con la formalidad y la arbitrariedad 
relativas. Con el problema añadido de que el sentimiento encierra al individuo en su particu-
laridad y lo cierra a la comunidad. Cfr. Hegel, 2014: 76. «El corazón, en suma, no debe 
temer al conocimiento» (Hegel, 2014: 81).



82	 José Manuel Chillón Lorenzo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

(Hegel, 1984: 5), es consecuencia de esta radical separación que se afirma en la 
comprensión de la autonomía del mundo cuyo inacabamiento motiva la activi-
dad incesante del hombre, la investigación, la ciencia, y la técnica. Sin embargo, 
el problema de la modernidad, agravado por la Ilustración, puede resumirse en 
una pregunta de la que ha de hacerse cargo la filosofía: ¿puede el hombre soportar 
una vida con tan poca verdad? 

La acción humana reclama sus derechos en un campo de juego en el que 
necesariamente Dios sobra y en el que la filosofía tiene la singular tarea de susti-
tuir a la religión en su genuina misión de otorgar el sentido al mundo. La secu-
larización, como después observará la Escuela de Frankfurt en su diagnóstico de 
la Ilustración, se forja a partir de la usurpación filosófica del lugar de la religión. 
Sin embargo, la filosofía está llamada no tanto a usurpar el lugar de la religión, 
sino –según Hegel– a asumir dialécticamente su legado llevando a plenitud su 
ideal: la consumación histórica de la manifestación finita del Dios infinito. 

4. La muerte de Dios que no puede pensar el entendimiento: el valor 
especulativo de la negación

El Dios de la Ilustración muere porque no hace falta. Todo lo que puede 
ofrecer ya está logrado. Los límites que puede imponer ya están establecidos. La 
autosuficiencia del hombre moderno intercambia los papeles de lo absoluto y 
de lo relativo. Pero esa soberbia racionalista no deja ver cuál es el lugar del dolor, 
de la contradicción y del sufrimiento. O, al menos, no permite que quepan en 
un discurso racional. Con los mimbres de la modernidad no es posible tejer una 
teodicea. De esta manera, en nuestra opinión, la separación como eje vertebral 
de la modernidad, pone límites a toda posible captación del infinito a costa de 
llevar hasta la extenuación todo lo finito, a costa de no poder poner límite ya 
nunca más al ser humano. 

El crisol de lo cristiano en el pensar muestra hasta qué punto, sin embargo, 
la racionalidad de lo acontecido no expulsa de ningún modo lo negativo, sino 
que lo asume23; no evita el drama porque lo vive; no expulsa la contradicción, la 

23   Es tremendamente bella y sugerente la metáfora de Cerezo Galán al respecto: «todo lo que 
se asume se consume. De modo que se asume lo dado en la experiencia para poder 
consumirlo, esto es, para poder digerirlo en el valor universal de su contenido y no por 
casualidad» (Cerezo Galán, 2018: 27).



Modernidad y muerte de Dios en Hegel. Una interpretación del rendimiento...	 83

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

incorpora. «La muerte de Dios, comienzo del ateísmo, debe ser pensada y asu-
mida especulativamente por el cristianismo» (Küng, 1979: 32). Y así, derribando 
la frontera impuesta por la modernidad, Hegel presenta a la razón que se hace 
cargo de una historia que también es la historia de la pérdida y de la muerte, de 
la noche y de la tiniebla, que es, en definitiva, la historia dolorosa de lo real. «El 
espíritu transforma la fatalidad en libertad» (Hegel, 2014: 145). Por ello, a pesar 
de la impresión primera de que en Hegel se da un golpe de estado especulativo, 
como diría Adorno, no es tan cierto, al menos si seguimos en la perspectiva de 
nuestra investigación. La realidad no puede decirse que sea simplemente domada 
al son de las imposiciones del sistema que la fuerza y la deforma, sino que es la 
propia razón la que se hace cargo, después, de encontrar un pensar que, al justi-
ficarla y darle sentido, evita toda recurrencia arbitraria, y hace al hombre cons-
ciente de la contingencia y de la fragilidad de su progreso. De ahí la importancia 
de lo que Hegel denomina die Arbeit des Negativen (Hegel, 1952: 16), el trabajo 
de lo negativo sin el que no puede cumplirse la plenitud del enriquecedor trabajo 
del espíritu. En este contexto debe entenderse el rendimiento que, en el diseño 
del sistema, tiene el significado filosófico de la muerte de Dios24.

El Viernes Santo expresa con un realismo existencial de primer orden y con 
un inigualable potencial especulativo el drama de la escisión, del abandono, la 
dureza del ateísmo de la muerte de Dios (Hegel, 1992: 194). La determinación 
del Padre en el Verbo (exitus a Deo) y la culminación de su existencia histórica 
en la cruz, pone a la razón ante el terrible destino de la revelación, ante el dolor 
supremo de que todo lo eterno, de que todo lo verdadero «ya no sea». Esto –sos-
tiene Hegel– es el contenido del pensar más terrible (der fürchterlichste Gedanke) 
(Hegel, 1966: 369). Pero a la vez, siguiendo las consecuencias que para la razón 
tiene ir a la zaga del proceder trinitario, la muerte de Dios supone la muerte de 
la muerte (der Tod des Todes) en una perdición que se levanta y se reafirma en su 
identidad lograda en, a partir de, desde, la conciencia de la diferencia25. Este es el 
verdadero contenido especulativo de la religión consumada, expresión suprema 
de la razón y de la libertad: el proceso de extrañamiento (Entfremdung) hasta su 
máxima expresión en la muerte es la condición de la autoconciencia; la pérdida 
de sí, el medio para recobrarse en el en sí y para sí (reditus ad Deum). «Esta muerte 
es, por tanto, su nacimiento como espíritu» (Fen. 450). 

24   Una exposición sintética de la relevancia de la religión en el sistema en esta clave puede 
verse en D’Hondt, 2010: 55-63.
25   «Sólo la unidad del espíritu salvaguarda a la vez la indispensable unidad que exige la razón 
y la irrenunciable diversidad de lo efectivamente real» (Díaz, 2008: 244).



84	 José Manuel Chillón Lorenzo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

La cruz y la resurrección, la muerte y la vida, el abandono absoluto y el amparo 
final en la vuelta a la eternidad son historia acontecida cuyo valor especulativo lo 
alcanza al proyectarse en la historia del mundo en cuanto constante y permanente 
reproducción de este mismo esquema de acontecimiento teológico y dialéctico. 
Acontecimiento, por cierto, tan contradictorio como soteriológico. Esta es la tarea 
del pensar: captar la esencia de la revelación religiosa en la desaparición de las 
fronteras entre lo trascendente y lo inmanente, asumir el final de todo discurso 
que ampare su escepticismo constitutivo en la separación de lo condicionado y de 
lo incondicionado, advertir el descubrimiento, en definitiva, de hasta qué punto lo 
finito redimido lo es por ser expresión de la determinación del infinito que nece-
sariamente al desplegarse se hace otro, se diferencia en otro. Pero la diversidad y la 
diferencia es sólo apariencia sensible y finita de lo mismo, de lo idéntico. 

La experiencia advierte la evidencia de la pérdida, de la noche, de las sombras. 
Si esa fuera la única palabra, el pesimismo práctico y el escepticismo teórico no 
tendrían revancha. Por eso, que la muerte no sea la última palabra en la historia 
de la redención cristiana, en mi interpretación, posee los rendimientos especula-
tivos suficientes para demostrar lo accidental que es la desgracia y el abandono, 
la noche y el silencio con respecto al triunfo definitivo de la plenitud, de la luz y 
de la razón26. Y así no hay aplazamiento escatológico en el cumplimiento de una 
promesa, sino que la inmanencia revela, en la teleología providente, que toda la 
historia, para Hegel, es Geistesgeschichte, que toda la historia es expresión del Reino 
del Espíritu. La Filosofía de la historia es, ahora sí, teodicea, es exposición racional 
del proceder del Espíritu en un devenir que desde la libertad va haciendo historia. 
Y esta es la necesidad que percibe el ser finito de aquella libertad de la que toma 
conciencia el Espíritu: no hay alternativa en el acontecer histórico. Lo individual 
y lo concreto (a quienes les cabe la posibilidad de actuar de otra manera) no son 
nada más que momento, circunstancia y accidente en la perspectiva final que, a 
toda apariencia de lo atélico, de lo sin sentido, le otorga un papel decisivo en el 
final, en esa soteriología a la que apunta la historia.

La muerte de Dios, entonces, representa mejor que cualquier otro aconteci-
miento lo que significa la ruina y la miseria con la que debe contar todo proyecto 

26   «El poder de lo negativo, en realidad, asegura que el proceso no es falso, que no es una 
imposición ideológica y que no es tampoco una bendición del status quo. Porque todo es tan 
caduco y provisional que, la noche de lo dramático en la que se reconoce la frugalidad de los 
hechos y de los prejuicios, así como la pequeñez de los resultados, es la que da pie a una 
nueva aurora» (Cerezo Galán, 2018: 44).



Modernidad y muerte de Dios en Hegel. Una interpretación del rendimiento...	 85

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

que se quiere hacer realidad. «El Espíritu –había afirmado Hegel (Fen. 24)– sólo 
conquista su verdad cuando es capaz de encontrarse a sí mismo en el absoluto 
desgarramiento (...) cuando mira cara a cara a lo negativo y permanece cerca de 
ello». Si no fuera porque la razón exige la reconciliación de todo lo determinado y 
finito en el saber absoluto, lo real sería la manifestación definitiva de cómo clau-
dica el pensar ante el ser, la idea ante el acontecer. Pero esa realidad, que pone a la 
conciencia ante la patencia de su desgracia, va a ser transfigurada. Lo especulativo 
exige hacerse cargo de la provisionalidad de lo fáctico, de la negación inherente a lo 
finito y, a la vez, hacer acopio de la riqueza, dinamismo y vitalidad de lo singular. 
Eso sí, un hacerse cargo que, al sellar la paz con estas formas de irrealidad, con estas 
maneras de lo que todavía no es real del todo, está incorporando un modo de pensar 
reconciliador que toma su proceder de lo que supone, para el Dios Trinidad, ya no 
solo la Entfremdung de la encarnación, sino la Entäusserung de la cruz, por seguir el 
doble modo de considerar el afuera de sí de la Fenomenología. En la muerte de Dios, 
la divinidad reconcilia consigo al mundo construyendo el paradigma del trayecto 
que Hegel reproduce secularmente. Porque, esa salida de sí, en una determinación 
que finitiza al infinito hasta llegar a su pérdida radical en la real aniquilación de 
su propia identidad, es la expresión suprema de cómo todo dar de sí hacia afuera 
(Aussersichgehen) es el modo genuino de profundización en sí (Insichgehen). En la 
reconciliación sucede esa unidad espiritual (Fen. 452) entendida como la unidad en 
la que todas las diferencias se contemplan, no ya como alternativas a la identidad, 
sino como momentos que han sido incorporados a una nueva universalidad que 
es propia del absoluto y que se da cuando la conciencia abandona su modo repre-
sentativo en un movimiento que no acaba en el fuera de sí, sino que retorna a sí. 

5. Conclusiones

La muerte de Dios en la Ilustración expresa el dolor infinito por el que la reli-
gión queda disuelta en su pretensión de verdad. Pero, en el contexto del sistema, 
tal disolución debe ser considerada solo un momento del devenir objetivo del 
espíritu en su libertad, del espíritu en la historia. Por eso, la perspectiva especu-
lativa, al salvar la contradicción de lo negativo, al relativizar todo momento his-
tórico en su pretensión de ser definitivo, muestra, paradójicamente, la necesidad 
de toda contingencia. No había otra manera de hacer compatible la naturaleza 
y la libertad, el ser y el deber ser, la realidad y el pensamiento.



86	 José Manuel Chillón Lorenzo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

 El cristianismo, en cuanto acontecimiento histórico, datable, situado en 
el tiempo, enclavado en un momento determinado, tiene una validez suprema 
que la filosofía debe saber explotar. La religión, sometida como todo lo demás 
al tiempo, tiene sus procesos contingentes y pasajeros. La verdad que queda de 
ella es la verdad pensada, insoportable para la lógica de la modernidad. Aquella 
revelación de Dios en Jesús, que aconteció una vez y de una vez para siempre, no 
se agota en la particularidad de su circunstancial suceder, sino que, por medio 
del espíritu, la posibilidad del Reino sigue presente. Elevar la dogmática de la 
revelación cristiana a verdad filosófica, además de transformar la providencia 
en teodicea mundana, salva los escollos de las contradicciones entre la libertad 
humana y la divina, entre el mal y el destino final de una salvación universal. Y 
este fue, probablemente uno de los más potentes motivos del rechazo posterior a 
Hegel: ¿podría soportar el hombre moderno –advertía Karl Barth– la intromisión 
de la teología en la determinación de la autonomía de la razón sin que quedaran 
deformadas sus ansias de verdad y de libertad? Hegel representa, pues, el últi-
mo eslabón de una cadena que ha intentado religar constantemente las mutuas 
relaciones entre filosofía y cristianismo. Después de él, la ruptura será definitiva. 

La religión es la más íntima región de la verdad. (Hegel, 2014: 73). Y es 
precisamente el contenido de verdad de lo religioso el que reclama su sitio en el 
saber absoluto. «El objeto de la religión, así como el de la filosofía, es la verdad 
eterna, Dios y nada más que Dios y la explicación de Dios. La filosofía no se 
explicita a sí misma, sino en cuanto explicita la religión» (Hegel, 1984: 60). Otra 
cosa es, si desde la teología cristiana hay un aspecto esencial para el que Hegel ya 
no sirve: exactamente cuando todo lo especulativo ha de rendirse ante el Dios 
personal viviente. 

En cualquier caso, desde el momento en el que la filosofía se haga cargo 
del proceso del absoluto, deberá hacer causa frente a toda la filosofía mundana 
que ha de venir, frente a toda modernidad exhausta, frente a todo ateísmo (que 
parece ya pronosticar el de Jena) consistente en devolver al ser humano su cariz 
de absoluto, su determinación omnipotente; ateísmo que se obceca en resituar 
al ser humano en el lugar que parece corresponderle en tanto único creador y 
ordenador, poseedor y dominador. Quizá aquella filosofía mundana sorprendida 
por el valor de lo individual, de mirada cortoplacista y parca en sus habilidades 
para la trascendencia, esté en el sustrato del devenir científico-técnico que ha 
olvidado el mal que asedia a los seres humanos cuando no cejan en sus intentos 
de querer ser como dioses.



Modernidad y muerte de Dios en Hegel. Una interpretación del rendimiento...	 87

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

Bibliografía

Álvarez, Mariano (1978). Experiencia y sistema. Introducción al pensamiento de Hegel. 
Salamanca: Universidad Pontificia.

Bloch, Ernst (1963). Sujeto y Objeto. El pensamiento de Hegel. México: FCE.

Cerezo Galán, Pedro (2018). Hegel y el reino del espíritu. Granada: EUG.

D’Hondt, Jacques (2010). Hegel y el hegelianismo. México: Publicaciones Cruz.

Díaz, Jorge Aurelio (2001). “Hegel y la modernidad según K. Barth”. Ideas y valores 
Vol. 116, pp. 79-101.

— (2007). “Hegel y la superación de la religión”. Ideas y valores Vol. 133, pp. 23-37.

— (2008). “Hegel y la religión”. La nostalgia de lo absoluto. Pensar a Hegel hoy. Ed. AA. 
VV, Bogotá: Universidad de Colombia, pp. 219-245.

Dickey, Lawrence (2006). “Hegel on Religion and Philosophy”. The Cambridge Com-
panion to Hegel. Ed. Beiser F. C. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 301-
347.

Forte, Bruno (2005). A la escucha del otro. Salamanca: Sígueme.

Ferrara, Ricardo (2015). “La filosofía de la religión de Hegel”. Guía Comares. Ed. 
Amengual, G. Comares: Granada, pp. 279-300.

Guinzo, Anselmo (1981). “En torno a la filosofía de la religión de Hegel”. El concepto 
de religión. Hegel, G.W.F. México: FCE, pp. 7-56.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1952). Phänomenologie des Geistes. Hamburgo: F. 
Meiner. (2000). Fenomenología del Espíritu. México: FCE. Traducción de W. Roces.

— (1966). Vorlesungen über der Philosophie der Religion. Hamburgo: F. Meiner. (1984-
1987). Lecciones sobre filosofía de la religión. Madrid: Alianza. Traducción de R. 
Ferrara.

— (1969). Enziklopädie der philosophischen Wissenschaften. Hamburgo: F. Meiner. 
(1997). Enciclopedia de las ciencias filosóficas. Madrid: Alianza. Traducción de R. 
Valls Plana.

— (1978). Escritos de juventud. México: FCE. Traducción de Z. Zsankay y J. M. Ripal-
da.

— (1982). Ciencia de la Lógica. Buenos Aires: Solar. Traducción de A. Mondolfo y R. 
Mondolfo.

— (1992). Creer y saber. Bogotá: Norma. Traducción de J. A. Díaz.

— (2013a). “Prólogo a Hinrichs”. Escritos sobre religión. Salamanca: Sígueme, pp. 
89-118. Traducción de G. Amengual.



88	 José Manuel Chillón Lorenzo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 71 - 88. UNED, Madrid

— (2013b). “Recensión de Jacobi”. Escritos sobre religión. Salamanca: Sígueme, pp. 
55-88. Traducción de G. Amengual.

— (2014). Lecciones sobre las pruebas de la existencia de Dios. Salamanca: Sígueme. 
Traducción de G. Amengual.

— (2020). Filosofía de la religión. Últimas lecciones. Madrid: Trotta. Traducción de R. 
Ferrara.

Jaeschke, Walter (1998). Hegel. La conciencia de la modernidad. Madrid: Akal.

Küng, Hans (1979). ¿Existe Dios? Madrid: Cristiandad. 

Lacoste, Yves (2010). Experiencia y absoluto. Salamanca: Sígueme.

Löwith, Karl (2011). De Hegel a Nietzsche. La quiebra revolucionaria del pensamiento 
en el s. XIX. Madrid: Katz.

Paredes Martín, M. Carmen (2015). “El joven Hegel”. Guía Comares. Ed. Amengual, 
G. Comares: Granada, pp. 1-31.

Polo, Leonardo (2010). Introducción a Hegel. Navarra: Cuadernos de Anuario 
Filosófico.

Rósza, Erzsébet (2008). “Hegels Religionsphilosophie als Theorie der Moderne”. Con-
sultado en https://core.ac.uk/download/pdf/42925801.pdf. (Diciembre 2020).

Vieweg, Klaus (2019). Der Philosophie der Freiheit. München: C. H. Beck.

Valls Plana, Ramón (2011). “Religión en la filosofía de Hegel”. Filosofía de la religión. 
Ed. Fraijó, M. Madrid: Trotta. 

— (2018). Comentario integral a la Enciclopedia de las Ciencias Filosóficas. Madrid: Aba-
da.

Recibido: 19/07/2021

Aceptado: 26/01/2022

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

https://core.ac.uk/download/pdf/42925801.pdf
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

