
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y 
ESCATOLOGÍA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA

ANIMAL SUFFERING, SELFHOOD AND 
ESCHATOLOGY: A PUZZLE FOR THEODICY

Enrique Romerales Espinosa

Universidad Autónoma de Madrid*

Resumen: El sufrimiento de los animales constituye el mayor escollo para la teo-
dicea. Ni la defensa de los bienes de orden superior ni el recurso a la escatología, jus-
tificaciones estándar para el sufrimiento humano, sirven aquí. El teísmo (abrahámico) 
necesita una reforma profunda que explore nuevas vías. Aquí examinamos las hipótesis 
de un cielo o paraíso para los animales y de la trasmigración de sus almas, junto con 
la cuestión ligada de la conciencia e ipseidad de los animales superiores. Tras rechazar 
las ideas de un cielo específico para los animales y de que los animales sean almas 
humanas transmigradas expiando sus pecados, concluimos que los animales superiores 
son personas, y conjeturamos que, si poseyeran una esencia espiritual, una haecceitas, 
podrían madurar intelectual y moralmente a lo largo del proceso evolutivo a través de 
su incorporación en sucesivos organismos biológicos de complejidad creciente, hasta 
devenir racionales y dignos de alcanzar un estado celestial.

Palabras clave: teodicea, sufrimiento animal, transmigración, conciencia, esca-
tología, cielo.

Abstract: Animal suffering is the highest hurdle for theodicy. Neither the defense 
of the higher-order good nor resorting to eschatology, standard justifications for human 
suffering, are of any use here. Theism needs a deep reform to explore new paths. We 
survey here the hypotheses of a heaven or Paradise for animals and of the transmigration 
of their souls, together with the connected issue of consciousness and selfhood in higher 
animals. After rejecting both the idea of a specific heaven for animals and that animals

* Departamento de Filosofía. Fac. de Filosofía y Letras, c/ Francisco Tomás y Valiente 1, Cam-
pus Cantoblanco, 28049 Madrid. Email: enrique.romerales@uam.es. El presente artículo es 
resultado del Proyecto de Investigación “Providencia y  libertad en los modelos del teísmo 
clásico y del teísmo analítico” (PID2021-122633NB-100), financiado por el Ministerio de 
Ciencia e Innovación del Gobierno de España.



242	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

are human souls expiating their sins, we conclude that higher animals are persons, and 
we conjecture that, if they possessed a spiritual essence, an haecceitas, they could mature 
intellectually and morally along the evolutionary process through increasingly complex 
successive biological organisms, until they eventually become rational and worthy of 
reaching a heavenly state.

Keywords: theodicy, animal suffering, transmigration, consciousness, eschatology, 
heaven.

1. Introducción: La teodicea de bienes de orden superior y sus límites

Una amplia mayoría de filósofos reconoce que existen dos clases bien dife-
renciadas de males: los naturales y los morales. Los naturales existen desde que 
hay criaturas sensibles al dolor físico y al sufrimiento psicológico en todas sus 
diversas manifestaciones. Los morales, en cambio, solo surgen con la aparición 
del ser humano, una criatura con (supongamos) libre arbitrio, conciencia y res-
ponsabilidad moral. Hay que destacar que la historia y la cantidad de los males 
naturales es inmensamente mayor que la de los morales, porque los primeros 
animales aparecieron en el Cámbrico hace unos 500 millones de años, mientras 
que los humanos tenemos solo unos cientos de miles de años. Los bienes y males 
naturales son, pues, los bienes y males por antonomasia, por defecto, y constituyen 
algo que cualquier teodicea debe intentar justificar.

Una respuesta teísta bastante frecuente ante los males naturales es que son 
condición de posibilidad de ciertos bienes morales.1 Estos bienes morales son de 
orden superior en un doble sentido: (a) su posibilidad depende de la existencia 
previa de los males naturales (y su existencia depende causalmente de ellos) y (b) 
su valor se supone superior al de los bienes naturales. Así, surge esta explicación 
teísta de los males naturales: posibilitan la existencia de bienes axiológicamente 
superiores (heroísmo, solidaridad, generosidad, compasión, caridad…) que com-
pensarían la existencia de los males naturales de primer orden.

Examinemos brevemente (a). ¿Es posible el ejercicio de las virtudes (justi-
cia, fortaleza, generosidad…) y actitudes emocionalmente loables (compasión, 

1   Así lo defiende John Hick, en su influyente libro Evil and the God of Love (Hick 1966 
[2010]: 253 y ss.); y también Richard Swinburne en The Existence of God (Swinburne 2004: 
237 y ss.).



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 243

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

empatía, piedad…) en una situación paradisíaca, sin mal físico ni psicológico 
alguno?2 Parece complicado. En un Paraíso no hay injusticia, ni miseria, ni dolor, 
ni sufrimiento…, por lo que no podría suscitarse ni justicia, ni caridad, ni com-
pasión etc. Pero quizá sí podría haber por ejemplo amistad (¿acaso un Paraíso 
sería tal sin ella?). Sin embargo, las amistades cerradas podrían generar envidia en 
otros, y quizá incluso ciertas enemistades, lo que comportaría tanto sentimientos 
y actitudes reprobables (males morales) como sufrimiento y frustración (males 
naturales). Uno podría sentirse desplazado, o ninguneado, por el hecho de que 
alguien a quien admira no le hiciera el suficiente caso y dedicara más atención a 
otros. Esto muestra la dificultad de la misma noción de Paraíso, pero parece nece-
sario al menos el sufrimiento psicológico (p. e. sentirse minusvalorado, preterido, 
incluso ninguneado) para que puedan generarse algunos de los bienes de segundo 
orden: empatía, compasión, apoyo, consuelo. De modo que daré por sentado 
que el punto (a) es correcto: tiene que haber males naturales, de primer orden, 
al menos psicológicos, para que puedan surgir bienes morales de orden superior.

En cuanto a (b), el valor global de efecto-malo-físico/psicológico causante de 
la acción virtuosa (o al menos de sentimientos nobles), se supone que compensa, 
que vale la pena. Así, por ejemplo, el sufrimiento, incluso el pánico de los atra-
pados en un incendio se vería compensado por el heroísmo de quienes logran 
salvarlos; o la penuria y miseria de quienes la padecen, por los actos de caridad y 
el ejercicio de solidaridad de quienes ayudan. Sin embargo, esto es mucho más 
discutible por tres razones. En primer lugar, (1) una enorme parte del dolor y 
sufrimiento existente no genera ningún bien de orden superior porque: o bien (a) 
pasa enteramente desapercibido; o (b) quienes se aperciben son insensibles e inso-
lidarios; o (c) quienes se aperciben, aun queriendo ayudar, simplemente no pue-
den hacer nada al respecto –lo cual, a su vez, genera frustración y sufrimiento–.

En segundo lugar, (2) en muchos casos se generan sentimientos nobles (lástima, 
compasión, empatía…) pero que no se traducen en acciones virtuosas (por pereza, 
egoísmo, desidia, cobardía o cualesquiera otros males de segundo orden). Así, 
estamos hartos de ver cómo mandatarios de países democráticos, supuestamente 
defensores de la legalidad internacional y de los principios morales, se indignan 
públicamente ante sátrapas que cometen con desfachatez horribles crímenes 
(Bin Salman, Putin…), pero no hacen nada por evitar que sigan cometiendo 
impunemente sus atrocidades.

2   Hick (1966 [2010]: 322 y ss.) lo pone en cuestión.



244	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

Y, en tercer lugar, (3) en muchos casos es muy discutible que los bienes de 
segundo orden compensen los males de primer orden. Si en un incendio las perso-
nas encerradas sufren un pánico terrible antes de ser rescatadas, ¿compensa el 
heroísmo de los rescatadores las penalidades de los rescatados? Quizá. Pero, ¿y 
si algunos de los atrapados mueren? Más dudoso. ¿Y si algunos de los rescata-
dores también mueren? Aún más dudoso. Y si, como en las Torres Gemelas el 
11S, mueren casi todos los atrapados y cientos de los rescatadores, obviamente 
el heroísmo de los últimos no parece compensar tanto horror para las víctimas 
y sus allegados.

A la objeción (1) se suele responder alegando que lo relevante no es que los 
males de primer orden causen bienes de segundo orden como reacción; lo crucial 
es que los posibiliten: son su condición de posibilidad y, por ende, tienen que exis-
tir. La réplica habitual entre los ateístas es que existen seguramente demasiados 
males de primer orden.3 Además, (a) y (c) ni siquiera posibilitan los bienes de 
segundo orden. Y aunque (b) sí los posibilita, al no generarlos, lo que provoca 
son males de segundo orden (insensibilidad, insolidaridad, displicencia, desidia).

La objeción (2) no es menos relevante. Cuando de hecho se generan bienes 
de segundo orden, pero solamente en términos de sentimientos o emociones, y 
no de acciones concretas, es muy difícil aceptar que tales sentimientos compensen 
el dolor o el sufrimiento que los suscitan. ¿Cómo va a compensar la mera 
compasión de los espectadores, aunque sean millones, el sufrimiento y la muerte 
de quienes p. e. quedan enterrados bajo la lava de un volcán, son engullidos 
por un tsunami, o son arrastrados y sepultados por las inundaciones y el lodo, 
como acaba de ocurrir en la terrible DANA4 de Valencia? Además, si bien el 
sufrimiento inútil de quienes asisten impotentes (en directo o en diferido) a la 
tragedia muestra su sensibilidad y nobleza moral, ello mismo les genera un gran 
sufrimiento psicológico (angustia, horror, impotencia), lo cual añade mal natural, 
de primer orden, al que ya están padeciendo las víctimas.

3   Pero aquí entra la sutil cuestión de la ponderación ¿quién puede dilucidar cuánto es dema-
siado en estos contextos? Si nadie (humano) pudiera, tendríamos una réplica viable para el 
denominado “teísmo escéptico”.
4  Este desgraciado acontecimiento ha tenido lugar mientras reviso las galeradas para imprenta 
de un artículo aceptado para su publicación en 2022.



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 245

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

En cuanto a la objeción (3), son tantos los casos en que no hay un final 
feliz de la historia,5 que solo si valoramos las acciones virtuosas muy por encima 
del dolor y el sufrimiento podremos considerar fallida la objeción. Solo podrá 
rechazar esta objeción quien considere que, por ejemplo, el heroísmo de quienes 
arriesgaron (y en cientos de casos perdieron) su vida en las Torres Gemelas 
compensa el sufrimiento de las víctimas y de sus familiares.

Seguramente la única manera de poder superar estas objeciones es meter en 
la ecuación la vida futura; una vida en la que las lágrimas serán enjugadas y los 
sufrientes compensados. Porque en este caso, el bien de orden superior –la bea-
titud eterna de una vida celestial– se logra al precio del sacrificio y el sufrimiento 
terrenal, máxime si este se acepta y uno se encomienda a la voluntad de Dios. 
Así, al menos, lo han solido ver los teólogos de los monoteísmos abrahámicos: 
“Si Dios estuviera justificado al permitir una cierta cantidad de sufrimiento sobre 
la Tierra, si es compensado por la felicidad en la vida futura, pero Dios no nos 
diera esa vida futura, entonces la justificación [por la defensa del libre albedrío] 
no serviría” (Swinburne, 1998: 18). Supongamos con Swinburne que, añadiendo 
la supervivencia post-mortem y la vida eterna celestial, las tres líneas de réplica a 
esas tres objeciones fueran suficientes en el caso del dolor y el sufrimiento huma-
no. Ante el sufrimiento, el injusto tiene su merecido; el justo tendrá su divina 
recompensa; el mártir una recompensa aún mayor. En definitiva: no podría haber 
teodicea sin escatología.

2. Sufrimiento animal y bienes de orden superior

Si la teodicea de bienes de orden superior por sí sola (sin escatología) resulta 
insuficiente en el caso de los humanos, aún más en el caso de los animales. Su 
gran problema es que no sirve para explicar la gigantesca cantidad de males 
naturales en el reino animal desde sus ancestrales inicios.

5   Otra cuestión relevante es para quién es feliz el final en cuestión. Así, en el libro de Job hay 
un “final feliz” porque Dios restituye por duplicado todas las pérdidas que Job sufrió en hijos 
y ganado. Esto será bueno para los que nacen; más dudoso es que compense al propio Job (la 
pérdida del ganado es reparable, pero la de los hijos no). Pero, desde luego, no es ningún final 
feliz para los primeros hijos que murieron aplastados al derrumbarse la casa, y que no van a 
volver a la vida (Job, 1:18).



246	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

Reparemos en que el sufrimiento en el mundo animal no radica solo en la 
lucha por la vida, por el territorio, por la alimentación o por la reproducción 
(como señalaba Darwin), además de los procesos naturales de enfermedad, enve-
jecimiento y muerte. Entre las causas del sufrimiento animal una de las más fre-
cuentes es el parasitismo, en el que miembros de una especie sufren, se deterioran 
o incluso mueren en beneficio de los miembros de otra. El parasitismo es una 
estrategia de supervivencia muy exitosa en la naturaleza, pues probablemente 
haya más especies de parásitos en la Tierra que seguidores de cualquier otra estra-
tegia. Los mismos virus, que superan en número a cualquier otro organismo, son 
parásitos. No obstante, “el éxito de la estrategia de vida parasitaria no tiene que 
pintar la naturaleza como áspera y cruel. Muchos parásitos pasan desapercibidos 
para sus huéspedes, quienes prosiguen con su vida sin apercibirse de los parásitos 
que albergan.”6 Aun así, los parásitos nunca benefician.

Otro aspecto más de sufrimiento animal en la naturaleza lo constituyen 
las numerosas especies con estrategias de reproducción r, aquellas compuestas 
por individuos generalmente pequeños, con escasos mecanismos de defensa, de 
quienes los progenitores no se encargan cuando nacen y cuya especie sobrevive 
gracias a muy altas tasas de reproducción, pues la mayoría de los individuos son 
engullidos por otras especies o simplemente fallecen en fase muy temprana. Así, 
por ejemplo, las tortugas marinas, los petirrojos o muchas especies de peces y 
de insectos. Obviamente no hay sufrimiento cuando un pez se come las huevas 
de otro pez, pero sí cuando se come a los alevines o a ejemplares ya más desa-
rrollados.

Pues bien, respecto de la objeción (1): antes de la aparición de los humanos, 
el sufrimiento animal no era condición de posibilidad de ningún bien de orden 
superior, es decir, de bienes morales (ni en sentimientos ni en acciones) senci-
llamente porque no había seres morales. Esto, por sí solo, me parece que frustra 
cualquier expectativa de este tipo de teodicea. Respecto de (2): una vez existen 
los seres humanos, el sufrimiento animal ha generado sobre todo desdén, y en 
muchos casos ha sido objeto de macabra diversión (desde los combates entre 
animales en el circo romano hasta las corridas de toros). Los humanos hemos 

6   Balcombe (2010: 156). En general los parásitos no acaban con la vida de su huésped, pues 
como mecanismo natural beneficia más mantenerlo vivo. Así, los ácaros que colonizan una 
oreja de una polilla hasta dejarla sorda de ese oído se abstienen de colonizar la otra oreja, aun 
cuando se abarroten en la primera: una polilla sorda del todo es presa fácil de los murciélagos, 
quienes acabarían a la vez con todos los ácaros. Y tampoco hemos de olvidar los casos de 
mutualismo, en los que una y otra especie se benefician mutuamente.



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 247

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

utilizado durante milenios a los animales exclusivamente en beneficio propio, 
sin importarnos para nada su sufrimiento. Los movimientos de derechos de los 
animales son muy recientes y aún bastante minoritarios a nivel planetario.

Respecto de (3): es igualmente difícil pensar que las acciones nobles y 
virtuosas que genera el sufrimiento animal en quienes las suscita compense 
globalmente y siempre el sufrimiento de los propios animales. Si atropello a un 
perro accidentalmente y lo recojo, curo, acojo y cuido de por vida, probablemen-
te eso compense el daño causado por el atropello a ese perro. Pero los casos así 
son la excepción, no la regla. Por cada animal atropellado, recogido y cuidado hay 
miles atropellados que mueren o quedan malheridos y abandonados a su suer-
te. El teísmo tiene que abordar seriamente el problema del sufrimiento animal 
abriendo otras perspectivas, porque aquí la generación, incluso la posibilitación 
de bienes de segundo orden es o inexistente o inane.

¿Cómo responder, entonces, a la primera dificultad? ¿Por qué el sufrimiento 
animal previo a la aparición del hombre? ¿Qué sentido podría tener? Una 
explicación es la de John Hick: la existencia de los animales se justifica para que 
la aparición del hombre, ubicada al final de un largo proceso evolutivo, ocurra 
naturalmente y, así, no viole la distancia epistémica entre creador y criatura, 
necesaria para preservar la espontaneidad y libertad humana (1966 [2010]: 315). 
Pero esto plantea dos agudos problemas. En primer lugar, eso supone tratar 
a todas las especies como medios para la realización de la humanidad. Y, en 
segundo lugar, aun admitiendo la pertinencia de esta distancia epistémica para 
salvaguardar la autonomía humana, ¿por qué un proceso tan enorme y con tantas 
vías muertas en la evolución en lugar de uno más breve y directo?7 ¿No se habría 
mantenido igual de bien esa distancia epistémica si, por ejemplo, no hubieran 
existido los dinosaurios durante 160 millones de años?8 

Otra explicación parecida es la de Michael Murray: que un universo que 
va del caos al orden es intrínsecamente bueno, y que el dolor animal en él es 

7   Un proceso en el que los antropomorfos representan otras tantas sendas perdidas, suscep-
tibles de sufrimiento, pero cuya capacidad de ejercitar los bienes morales de segundo orden 
nos resulta problemática, al menos en los más primitivos, mientras que su capacidad de sufri-
miento físico y psicológico es indudable.
8   Recientemente (16-IV-21) Science ha publicado un estudio en el que se calcula que debie-
ron de existir 127.000 generaciones de Tiranosaurios Rex, llegando a alcanzar 2.500 millones 
de ejemplares (Marshall et al., 2021: 284). Espanta imaginar la cantidad de sufrimiento 
causado por semejantes máquinas de triturar.



248	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

inevitable y queda “superado” por la bondad intrínseca de tal universo. Así, 
dice que el sufrimiento animal es necesario, pues “en un mundo gobernado por 
regularidades nómicas, y que va del caos al orden, es necesario un espectro de 
organismos con capacidades cognitivas crecientemente complejas para asegurar 
la emergencia de seres capaces de libertad moralmente significativa” (2008: 191). 
Que el sufrimiento de todas las especies sea superado por el surgimiento final de 
los humanos resulta aberrante. Pero, incluso si fuera así, la objeción esencial 
permanece: ¿era imprescindible tanto sufrimiento para que apareciera el homo 
sapiens? Seguramente un ser omnipotente podría haber reducido significativa-
mente la cantidad de sufrimiento disponiendo una evolución de especies más 
rápida, más lineal y mucho menos cruenta.

En suma, las propuestas de Hick y Murray resultan insuficientes para 
justificar todo el sufrimiento animal. Pero cuando dentro de los monoteísmos 
abrahámicos revisamos la lista de propuestas alternativas en teodicea específicas 
para el sufrimiento humano, ninguna parece servir para el mundo animal. A 
saber: ni (i) La forja-de-almas de John Hick (porque los animales no tienen 
alma); ni (ii) el sufrimiento redentor del pecado, desde Orígenes hasta san Agus-
tín (porque los animales no han pecado, al no ser libres): ni (iii) el castigo por la 
expulsión del Paraíso, de la teodicea del Génesis (porque no fueron ellos quienes 
pecaron ni, por tanto, quienes debieron ser castigados); ni (iv) la compensación 
en la vida eterna junto a Dios (porque para los animales no hay resurrección ni 
inmortalidad). ¿Cómo puede, entonces, justificarse tanto sufrimiento de tantas 
especies a lo largo de tantos millones de años por mor de la existencia de la 
humanidad?9 Parafraseando a Churchill: “nunca antes tantos sufrieron tanto 
por tan pocos”. Si al menos todas las especies fueran herbívoras, con tasas de 
reproducción muy bajas, ya se habría reducido considerablemente el dolor y el 
sufrimiento. Y es una exigencia moral para un creador moralmente intachable 
minimizar el dolor y sufrimiento de todas sus criaturas sintientes.

Esto está reconocido en la propia Biblia: al inicio del Génesis, en el relato de 
la creación, a los humanos, y al resto de los animales, se les impone comer semi-
llas, frutos y vegetales, respectivamente; nunca animales. Recordemos que en el 
Paraíso no hay dolor ni muerte, y por tanto no hay depredadores. En el Levítico 

9   “La mayoría de los teólogos modernos convienen en que hubo vida biológica muchos 
millones de años antes de que los seres humanos tuvieran opción alguna de pecar. ¿Por qué 
un Dios de justicia (menos aún de amor) permitiría o alentaría las agonías del cambio evolu-
tivo?” (Clark, 2013: 538).



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 249

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

los animales carnívoros se consideran impuros, como si su naturaleza depreda-
dora fuera producto de una inversión del estado puro original. Y el “tercer” Isaías 
vislumbra un estadio final de reconciliación entre los animales antaño enemigos 
irreconciliables, como el lobo y el cordero (Is 65:25). En suma, la propia Biblia 
trasluce una conciencia de que el sufrimiento animal no debería haberse dado, y 
de que estaba ausente al inicio. La historia del Paraíso nos dice que el mal moral 
fue primero y que desencadenó el mal natural. Teológicamente eso tiene pleno 
sentido: el mal uso de la libertad, el pecado, trajo el dolor al mundo. Pero incluso 
en este caso, ¿por qué el castigo alcanza a los animales? Ellos no son responsables 
de nada; el sufrimiento no los enriquece moral ni espiritualmente; y tampoco les 
espera una recompensa futura por sus sufrimientos.10

3. Escatología al rescate: ¿un cielo para los animales?

Llegados a este punto, la única vía para justificar el sufrimiento animal es una 
revisión profunda del teísmo clásico que permita aplicar también a los animales 
alguno de los puntos i-iv recién mencionados. Tanto el ii (que los animales sufran 
por sus pecados) como el iii (que sufran por su expulsión del Paraíso) me parecen 
poco verosímiles. Los animales no pueden pecar porque el pecado es una desobe-
diencia voluntaria a un mandato divino y, ni Dios parece haber ordenado explíci-
tamente nada a los animales, ni los animales podrían entender sus mandatos, pues 
no hablan. Tampoco es creíble que hayan sido expulsados de un Paraíso, ni que 
existiera una fase en la historia del planeta en la que los animales fueran inmunes 
al dolor, al sufrimiento, a la enfermedad, al envejecimiento, a la depredación o a la 
muerte. Habremos de explorar, pues, las opciones i y iv: que los animales tengan 
alguna suerte de alma y que tengan acceso post-mortem a una vida celestial.

Comencemos por la última. Recientemente algunos filósofos han reivindicado 
la idea de que también los animales tendrán una vida eterna en el cielo. La versión 
fuerte, que se denomina “universalismo animal”, afirma lo siguiente: asumiendo 
que existe un Dios omnipotente y perfectamente amoroso y justo, entonces a 
Dios también le importa la felicidad de los animales y elegirá maximizar la de 
cada animal individual, si con ello no perjudica a ninguna otra criatura ni viola 

10   La gran mayoría de las referencias del AT a los animales se refieren a animales domésticos, 
cuyo destino va indisolublemente ligado al de sus dueños. Cuando Dios castiga a los seres 
humanos incluye a sus animales como una mera posesión más a arrebatar o destruir (o más 
infrecuentemente a restituir).



250	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

su libertad. Siendo justo, Dios no discriminará arbitrariamente a los animales 
no-humanos ofreciendo la oportunidad de entrar en el cielo solo a los animales 
humanos. Finalmente, dado que los animales no pueden pecar, nunca habrá moti-
vo divino para rechazar su entrada en el cielo (a diferencia de lo que ocurre con los 
humanos). Por consiguiente, todos los animales no-humanos serán ascendidos al 
cielo y permanecerán allí para siempre (Graves et al., 2017: 161 y ss.).

Este universalismo animal sostiene que todos los animales irán al cielo por-
que, como son seres sintientes, susceptibles de placer y dolor; como Dios los ama 
incondicionalmente; y como carecen de capacidad moral, al ser todos inocentes 
ninguno merece ni un castigo eterno ni su destrucción definitiva y, por ende, 
todos irán al cielo (igual que los niños pequeños). Graves et al. ofrecen una batería 
de argumentos a favor de que Dios, que ama a todas sus criaturas, debería otor-
gar también a los animales el deleite de la vida eterna feliz, máxime cuando han 
sufrido tanto, y sin merecerlo, en la vida terrena. No discuto que un Dios perfec-
tamente amoroso debería comportarse así con todas sus criaturas inocentes, pero 
la idea de que los animales accedan al cielo suscita varias cuestiones que depen-
den11 crucialmente de cuál sea la naturaleza de los animales y de en qué consista 
el cielo. Desgraciadamente, sobre lo segundo tenemos muy poca información, y 
solo nos cabe especular. Lo único seguro es que en el cielo, por definición, nadie 
experimentaría ningún género de sufrimiento.

Comencemos por la verdadera naturaleza de los animales. Supongamos que los 
animales son seres esencialmente biológicos, cada uno perteneciente a su especie, y 
que las funciones biológicas como el desarrollo, la reproducción y, esencialmente, 
el metabolismo y la nutrición, son necesarias para preservar su identidad. En cuan-
to al cielo, tenemos básicamente dos concepciones. En la concepción “plástica” del 
cielo, este es una suerte de paraíso. El cielo es semejante a una Tierra idílica: no 
hay muerte, no hay decadencia, no hay sufrimiento, la temperatura es ideal, no 

11   Graves et al. dedican mucho espacio a argumentar por qué Dios debería admitir en el 
cielo también a los animales (por qué sería arbitraria e injusta una discriminación de especies), 
y por qué en el caso de los animales debería admitir a todos. En realidad, juegan con dos 
barajas: para evitar la discriminación, otorgan a animales y a humanos el mismo estatus onto-
lógico de criatura divina biológica. Pero para restringir el universalismo aplicándolo solo a los 
animales apelan a la diferencia, pues solo los humanos seríamos personas, sujetos morales 
responsable e imputables. Sin embargo, mi mayor objeción es que apenas tratan el problema 
de la naturaleza ni de los animales ni del cielo, para determinar si la supervivencia post-morten 
celestial de los animales es siquiera en absoluto posible o concebible. Esta misma ausencia se 
da en Crummett (2008), quien, a pesar de describir seis argumentos a favor del universalismo 
animal –y respaldar cuatro– tampoco se interesa por las cuestiones cruciales mencionadas.



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 251

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

hay cataclismos, y, también fundamental, nadie ataca a nadie ni lo devora: es un 
lugar de absoluta paz y armonía. La otra concepción del cielo, la “espiritual”, es 
aquella en la que, o bien sus habitantes son espíritus puros y su existencia consiste 
en contemplar la Gloria divina (o en fundirse directamente con la divinidad), o 
bien es una vida de seres espirituales glorificados que se relacionan entre sí ante la 
presencia de Dios, de un modo que resulta arduo imaginar.12

Pues bien, si los animales son seres esencialmente biológicos, el cielo “espiri-
tual” resulta inaccesible a ellos, dado que no son espíritus. Si Dios transmutara a 
una pantera en una “pantera espiritual”, no podría tratarse del mismo individuo 
porque ya no sería un animal y, por ende, el deleite de esa pantera espiritual en 
el cielo dejaría irresuelto el sufrimiento de aquella pantera de carne y hueso en la 
Tierra de la que solo es su contrapartida. En suma, para esta concepción de los 
animales su cielo ha de ser el paradisíaco, no el espiritual.

Veamos entonces alguno de los problemas que plantea la tesis de un cielo 
“paradisíaco” por lo que respecta a los animales. En primer lugar, los humanos 
somos omnívoros, lo cual causa mucho sufrimiento y muerte a los animales; por 
ello suponemos que en el cielo “paradisíaco”, aunque hayamos de comer (pues es 
un cielo material) ya no comeremos a otros animales.13 Por su parte, los anima-
les carnívoros en ese cielo ya no podrán atacar ni devorar a otros animales para 
no causarles sufrimiento. Eso sería, ciertamente, un paraíso para gacelas, cebras 
o ñúes, pero ¿qué ocurre con los tigres, los cocodrilos, los lobos o las hienas? 
La cuestión no es únicamente si los tigres y demás serían plenamente felices en 
un cielo paradisíaco en el que solo comieran vegetales, sino si seguirán siendo 
tigres, cocodrilos y demás; y la respuesta es “no”, pues el ser depredador y el 
nutrirse de carne forma parte de la esencia de lo que consiste en ser un tigre o un 
cocodrilo.14 Un tigre está diseñado para cazar y devorar, y para digerir carne.15 Para 

12   Y quizá sea mejor, siguiendo a san Pablo, ni intentarlo: “ni el ojo vio, ni el oído oyó, ni al 
corazón del hombre llegó, lo que Dios preparó para los que lo aman” (1Co 2:9).
13   En un cielo espiritual nosotros seríamos seres puramente espirituales; o, si tenemos un 
cuerpo, será un cuerpo espiritual que no necesite nutrición alguna. Y esto no alterará nuestra 
identidad, dado que somos personas, es decir, que nuestra esencia viene dada, no por nuestra 
especificidad biológica, sino por nuestra conciencia, entendimiento y voluntad libre.
14   Una posibilidad es que en el cielo hubiera pseudoanimales herbívoros zombis para deleite 
de los carnívoros. Pero que el cielo esté repleto de zombis lo convierte en un lugar extraño e 
inquietante.
15   Como dice santo Tomás: “Si todo mal fuera impedido (por Dios) muchos bienes estarían 
ausentes del universo. Si no hubiera matanzas de animales, un león dejaría de vivir” (Summa 
Theologica, pt. I, Q. xxii, art. 2.).



252	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

suprimir tales rasgos hay que modificar su fisiología, su metabolismo e incluso su 
morfología (por no hablar de su instinto), con lo que alteraríamos radicalmente su 
naturaleza; dicho animal simplemente dejaría de ser un tigre.16 Lo mismo, mutatis 
mutandis, ocurre con el resto de los carnívoros. En suma, ¿qué sentido tiene que 
existan leones, tigres, cocodrilos o hienas en un cielo paradisíaco si no van a 
poder depredar? Un tigre o un cocodrilo vegetariano no seguiría perteneciendo a 
la misma especie animal, y dado que estamos suponiendo –por el momento– que los 
animales son seres esencialmente biológicos, si cambia la especie a fortiori cambia la 
identidad individual del animal. Por consiguiente, para que un animal carnívoro 
pueda ir al cielo y seguir siendo el mismo individuo sin causar daño y sufrimiento 
a otros animales la única alternativa es que sea contingentemente animal, pero 
esencialmente un ser espiritual (persona o lo que fuere). Es decir, que tenga el 
mismo estatus ontológico que el teísmo atribuye a los seres humanos.17

Supongamos, por el momento, que los animales (al menos los más evolucio-
nados cognitivamente) son efectivamente personas. Entonces ¿cómo no van a 
poseer ciertas capacidades intelectuales y quizá morales? Respecto a la conducta 
moral de los animales, aunque habitualmente se ha descartado con ligereza que 
tengan discernimiento moral alguno, cada vez hay más evidencias de que en 
muchas especies se dan comportamientos típicos de una conducta moral, pues en 
ellos se muestra empatía, solidaridad, altruismo, deferencia o piedad.18 Me parece 
especialmente relevante que animales como los chimpancés sean conscientes de 

16   Podemos encerrar a un tigre en un zoo para que no cause daño; incluso podemos educar-
le desde cachorro para que no sea agresivo (siempre con riesgo); pero no podemos dejar de 
alimentarlo con carne. Y, desde luego, ningún tigre o cocodrilo se realiza ni es feliz en un zoo.
17   “No me resulta obvio que todos los individuos que son animales no-humanos estén de 
hecho esencialmente corporeizados como lo están… Yo adopto una concepción dualista de la 
vida tanto humana como animal” (Taliaferro, 1995: 576).
18   Sapolski (2001, 238) describe cómo un babuino adulto arriesgó su vida enfrentándose a 
un león para proteger a dos babuinos pequeños con los que no tenía parentesco alguno. Entre 
los babuinos machos, cuando amenaza un macho dominante, pueden utilizarse babuinos 
bebé como “escudos humanos”, ¡y la táctica detiene el ataque! (Balcombe, 2010, 124). Bal-
combe recoge muchos ejemplos de diferentes especies en los que los animales demuestran 
preocupación por el otro, compasión, afecto, empatía, altruismo etc. con animales que no 
pertenecen a su entorno familiar; incluso con ejemplares de otras especies, y concluye: “Cuan-
do un perro muestra deferencia por un gatito (que le era desconocido), o cuando una rata se 
priva de comer para liberar a otra de un dolor, pienso que lo que vemos es la conducta natu-
ral de un animal versado socialmente” (id. 134). Yo iría un paso más: estas acciones altruistas, 
desinteresadas, muestran una conciencia moral.



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 253

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

lo que significa la equidad y que sean muy sensibles ante su falta.19 Como afirma 
Balcombe (2010: 137): “Es un error pensar que la moralidad se originó con el 
Homo sapiens. Ser amable fue adaptativo mucho antes de que acecháramos la 
Tierra, y la naturaleza virtuosa está comenzando a obtener la atracción científica 
que merece.” Que los animales tengan un relevante discernimiento moral –como 
ponen claramente de manifiesto los ejemplos de Balcombe– resulta esencial para 
la hipótesis que propondremos al final del artículo.

Por consiguiente, si los animales poseen importantes capacidades intelectua-
les y morales, eso permitirá que se discrimine entre quiénes accederán al cielo y 
quiénes no (o quiénes lo harán más tarde). Por tanto, no todos los animales irían al 
cielo, sino solo aquellos que en su caso lo merezcan. Y, si son personas, entendidas 
como seres esencialmente espirituales, entonces irán al cielo “espiritual”, y no al 
“paradisíaco”. Pero esto cuadra mucho mejor con la idea de que la diferencia entre 
animales y humanos es gradual y con alguna concepción de la trasmigración. Lo 
primero está en consonancia con lo que nos enseña la biología evolucionista. Lo 
segundo, empero, está en disonancia con lo que ha defendido el monoteísmo 
cristiano,20 pero en consonancia con las tradiciones del Extremo Oriente, con 
varias del Medio Oriente e incluso con algunas del judaísmo.

4. Transmigración de las almas, identidad animal e identidad personal

La concepción general del hinduismo parece más prometedora. Englobando 
varias tradiciones hinduistas, podríamos resumir así el marco de su concepción: 

19   “Una forma de probar la conciencia moral en los animales es ver cómo responden ante la 
injusticia, es decir, a situaciones en las que los individuos reciben recompensas desiguales por 
el mismo trabajo. Por ejemplo, es más probable que un chimpancé rechace la comida ofrecida 
a cambio de una pieza suya si puede observar a otro chimpancé recibiendo unas uvas apetito-
sas mientras a él solo se le ofrece una rodaja de pepino” (Balcombe, 2010, 125). Pero, curio-
samente, si el chimpancé favorecido es algún allegado, entonces tolera mejor la injusticia.
20   Aunque cristianos gnósticos primitivos, como Basílides, Carpócrates o Marción, defendie-
ron la transmigración de los humanos a animales como castigo, desde muy pronto padres de 
la Iglesia como Justino, Ireneo e Hipólito atacaron la idea de que las almas humanas pudieran 
reencarnarse en, o proceder de, animales. Orígenes expuso la razón inapelable: que en el 
Génesis se afirma que solo el hombre es creado a imagen de Dios, y esa imagen sería imposible 
de conservar en una especie animal (cf. Hick, 1976: 392-3). Dougherty (2014: 139) replica: 
“En virtud de ser entes con vida y sintiencia, [los animales] se asemejan en algún grado a 
Dios y por ello están en algún grado hechos a su imagen, y así portan valor intrínseco” (para 
más detalles del debate, cf. López Salvá y Herrero, 2011: 393 y ss.). 



254	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

los animales y los humanos tenemos el mismo estatus ontológico, en un 
continuum de sintiencia-(auto)conciencia, solo que la especie que “habitamos” 
condiciona nuestro estado mental y espiritual. Las almas recorrerían diversos 
estados de encarnación y transmigración ascendiendo o descendiendo, pero 
acercándose a la larga a la realización espiritual, –y así a la divinidad– hasta que 
alcancen su liberación y realización definitivas. En tal caso, los animales podrían 
haber pecado, bien habiendo existido antes como especies con mayor nivel de 
conciencia (un hombre malvado que se reencarnara en un animal miserable),21 
bien en su estado actual (un animal malvado que se comportara mal también 
con los de su propia especie o con su familia). De este modo, su existencia 
actual podría conllevar una parte de castigo por lo realizado en vidas previas. 
Por último, y esencial, ellos también estarían llamados a la salvación definitiva. 
Así, desde su tradición judía, Goldsmith y Seacord reivindican la reencarnación 
como complemento explicativo de la teodicea del castigo y de la forja-de-almas.22 
Entonces, un animal que sufre podría estar expiando sus pecados de cuando fue 
humano en vidas previas. 

Sin embargo, esta concepción de la transmigración suscita un interrogan-
te ontológico: si los animales tienen (auto)conciencia e incluso una identidad 
personal. Al final, ambos reconocen el problema que supone el sufrimiento 
animal para la teodicea de edificación-de-almas: “¿Qué pueden aprender los 
animales del sufrimiento? La mejor evidencia sugiere que los animales no poseen 
la sofisticación intelectual para evaluar y desarrollar sus propios caracteres. No 
hay, pues, explicación para el sufrimiento animal con la teodicea de edificación-
de-almas” (2013: 415; cursivas mías). Pero –como argumentaré– es asaz 
cuestionable que la evidencia sugiera que los animales carecen de un carácter 
propio. Además, si algunos animales hubieran de sufrir por sus acciones malvadas 

21   La idea de reencarnarse en animales se ha concebido habitualmente como castigo por 
acciones malvadas durante la vida humana. Así, en las Leyes de Manu viene tipificado en qué 
especie se reencarnará quien cometa según cuál pecado capital –como matar a un brahmán o 
seducir a la esposa de un gurú– (cf. Rocher, 1980: 62 y ss.). Estas tipificaciones aparecen 
también en varios Dharma Sastras, pero con notables divergencias. En otros casos la encarna-
ción en animales es la primera fase al salir del infierno: “Cuando ha sufrido a través de todos 
los infiernos, el pecador, recolectando su propio karma que cometió incluso cuando estaba 
dentro de otro cuerpo, entra en la creación animal. Entre gusanos, insectos y pájaros; entre 
los animales salvajes, mosquitos… y otras criaturas malvadas y dañinas.” Markandella Purana, 
10.4-6 (en O’Flaherty, 1980: 18).
22   La reencarnación es defendida en libros esenciales de la cábala como el Bahir y el Zohar; 
por Isaac Luria, e incluso en el hassidismo de Israel Shem Tov en el siglo XVIII. Cf. 
Goldsmith & Seacord (2013: 406-414).



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 255

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

en vidas (humanas o animales) pasadas, deberían portar una relación con los 
autores de dichas acciones no solo causal o psicológica, sino ontológica: deberían 
ser el mismo agente, el mismo individuo: porque no tiene sentido castigar a uno 
por lo que hizo otro. La cuestión es, pues: ¿en qué medida los animales son sujetos 
mentales y genuinos agentes?

Sin duda, esto plantea diversos problemas; el primero: si podemos atribuir a 
los animales, al menos a los superiores, algún grado de autoconciencia, además 
de sensibilidad. Mi respuesta es afirmativa. Esto es claramente así para los simios, 
los delfines y probablemente también para otros muchos mamíferos.23 Solamente 
si definimos “persona” en términos de racionalidad, como la capacidad de 
argumentar verbalmente sobre cuestiones morales o científicas y de debatirlas 
públicamente, excluiremos a los animales superiores de dicha categoría. Pero, 
como señalan Donaldson y Kimlicka, “está claro que los simios y delfines no 
son personas en sentido kantiano. Pero está igualmente claro que muchos 
humanos tampoco son personas en ese sentido. Muchos humanos (infantes, 
seniles, discapacitados mentales…) no poseen los prerrequisitos alegados para 
ser persona” (2011: 27).24

El argumento de Donaldson y Kimlicka no es que, dada una lista deter-
minada de rasgos en los que consiste ser una persona (lenguaje, racionalidad, 
responsabilidad moral, autoconciencia etc.) los animales superiores cumplan 
muchos de estos requisitos, sino que esa es la senda equivocada para reclamar 
el carácter inalienable de los derechos para todos los sujetos sintientes y con-
scientes, especialmente para los más débiles. Por un lado, abrimos un debate 
interminable acerca de qué propiedades son esenciales y cuales no para cualificar 

23   Mitchell (1993) y Noske (1993), entre otros muchos zoólogos, han argumentado que los 
gorilas, orangutanes y, especialmente, los chimpancés (con quienes compartimos el 99% del 
código genético) tienen capacidades intelectuales, morales y sociales que permiten que los 
califiquemos como personas; White (2007) ha hecho lo propio respecto a los delfines, y otros 
autores han llegado a conclusiones parecidas, aunque algo más modestas, respecto a otros 
varios mamíferos.
24   Podría objetarse que los niños son personas en potencia o que los discapacitados no son 
personas por accidente, mientras que los delfines son esencialmente no-personas. Pero ellos 
replican que, si exigimos un alto estándar de racionalidad kantiano para ser personas, entones 
muchos humanos nunca lo son, e incluso quienes lo son, no lo son en diversas fases de sus 
vidas. Por otro lado, la gorila Koko aprendió a manejar un lenguaje de 2.000 palabras. ¿No 
son los gorilas entonces seres lingüísticos en potencia?



256	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

como persona.25 Por otro, tendremos que hacer malabarismos para incluir como 
personas a bebés, niños, discapacitados, seniles etc. Pero, sobre todo, es que 
la forma filosóficamente preferible y políticamente más segura de defender la 
inalienabilidad de derechos de los débiles es basarlos en la pura subjetividad, en el 
hecho de que “haya alguien ahí” susceptible de sufrir o disfrutar, de sentir dolor 
o placer, de gozar o no de la vida: “nuestra postura fundamental es, pues, que los 
animales poseen derechos inviolables en virtud de su sintiencia y su subjetividad, 
del hecho de que tienen una experiencia subjetiva del mundo” (2011: 31). En 
cuanto a la razón ontológico-epistémica que fundamente equiparar a animales 
superiores con humanos, coinciden estos teóricos de los derechos inalienables con 
filósofos como Swinburne: “Lo que es común a todos los sucesos que se dan en 
humanos y en animales superiores, y no en objetos inanimados, es que pueden 
ser experimentados solo por su sujeto; o sea, el humano o animal implicado en 
ellos. Lo que hace de un suceso un “suceso mental” es que es un suceso al cual la 
sustancia implicada en el suceso tiene un acceso privilegiado al experimentarlo” 
(2019: 29). Esa es la clave del asunto respecto a la teodicea: allí donde hay un ser 
vivo consciente que sufre, que padece, que siente dolor, pánico, miedo, angustia 
o frustración (sea un koala, un macaco, un bebé o un oligofrénico), ahí hay un 
mal que justificar ante un Creador omnisciente, omnipotente y moralmente 
perfecto.

Es cierto que los mayores defensores de que los animales poseen subjetividad 
y una vida mental rica proceden del ámbito de la ética y la teoría de los derechos 
(y cada vez más, también de la biología); entre los filósofos el asunto está más 
abierto. El argumento del holismo de lo mental de Davidson y Stich y de la 
necesidad de contenidos conceptuales, incluso expresados lingüísticamente, para 
que podamos identificar actitudes proposicionales –como creencias o deseos– 
ha servido para justificar que, aunque los animales sientan, carecen de estados 
mentales intencionales; en suma, no piensan. Sin embargo, siguiendo a Putnam, 
podemos aceptar que para que haya actitudes proposicionales basta con que 

25   En su célebre artículo “Conditions for Personhood”, Daniel Dennett (1977, 177 y ss.) 
recoge seis condiciones para ser persona: 1) racionalidad, 2) ser sujeto de adscripciones inten-
cionales, 3) ser objetos morales, 4) que puedan reciprocar (y con ello ser agentes morales), 5) 
que empleen un lenguaje, y 6) que tengan algún tipo especial de conciencia. Los animales 
con cerebros muy desarrollados cumplen claramente 2 y 3, en gran medida 6 y quizá algo 
menos 5. En cuanto a la decisiva 4, hemos constatado que también la cumplen, contra lo que 
tradicionalmente se ha afirmado. Por tanto, es solo la exigencia 1, la racionalidad, la que 
impide que les otorguemos nuestro calificativo de personas. Por cierto, otra condición que a 
menudo se añade, el fabricar herramientas, está bien documentado en varios simios.



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 257

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

el contenido mental del sujeto refiera de facto a un objeto determinado, con 
independencia del modo en que el sujeto “conciba” o se represente al objeto. 
Como señala Mark Rowlands: 

La concepción ortodoxa dice que la referencia es una relación que rige 
primariamente entre estados internos de individuos y el mundo, y solo 
derivativamente entre términos o expresiones y el mundo. Y esto explica 
por qué es posible en última instancia hacer atribuciones transparentes 
de actitudes proposicionales a individuos, humanos o de otro tipo […] 
Las atribuciones transparentes de creencia a animales no-humanos, pues, 
serán legítimas en la medida en que tengamos alguna razón para pensar 
que los animales no-humanos poseen estados internos que funcionan para 
representar, o escoger, ítems medioambientales (o corporales) (2009: 210 
y 213).26

Ciertamente, los filósofos de la mente críticos con la idea de conciencia 
animal no están solos. Los teólogos y filósofos de ascendencia teológica cristiana 
han querido erigir la frontera entre animales y humanos basándose en la 
noción clásica de libre albedrio de la voluntad, que implica discernimiento y 
racionalidad. Así, por ejemplo, Swedenborg afirmó en su momento: 

El modo más claro de mostrar que la racionalidad y la libertad son 
propias de los humanos es compararnos con los animales. Ellos no poseen 
racionalidad o capacidad para comprender, ni libertad o capacidad para tener 
intenciones libremente. En lugar de discernimiento poseen conocimiento, y 
en lugar de intención deseo, ambos a nivel físico. Dado que carecen de estas 
dos capacidades, carecen asimismo de pensamiento. En lugar de pensar tie-
nen una visión interna que se funde con la externa porque responde a ella.27

26   “Los recelos filosóficos sobre atribuir estados mentales a no-humanos tienen dos fuentes 
principales. Primero está el modelo de conciencia de pensamiento-de-orden-superior que, de 
ser correcto, podría socavar la atribución de estados conscientes a animales no-humanos. 
Afortunadamente, este modelo no es correcto. Luego están los recelos suscitados por David-
son y Stich en torno al holismo de lo mental y a la relación entre la creencia y las creencias 
sobre creencias. Afortunadamente, en la medida en que se encuentren aquí argumentos, no 
son convincentes. Y el resto es simplemente aserción disfrazada de argumento” (id. 217). El 
capítulo final del libro de Rowlands es una convincente reivindicación de la existencia de 
actitudes proposicionales en los animales superiores.
27   Swedenborg (2009: 74).



258	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

Sin embargo, recientemente algunos filósofos cristianos difuminan o borran 
la barrera entre humanos y animales superiores; la impronta del evolucionismo 
darwiniano ha repercutido en ellos. Así, basándose en las semejanzas neurológicas 
y conductuales ante estímulos semejantes entre animales y humanos, Swinburne 
afirma: 

Los mismos argumentos que desplegué… para mostrar que las sustancias 
mentales que son humanas poseen almas mostrarán que aquellos animales 
que son conscientes también poseen almas… y los mismos argumentos con-
tra las teorías complejas de la identidad personal, como que son arbitrarias 
y conducen a una irresoluble reduplicación, también cuentan contra las 
teorías complejas de la identidad animal y, por ende, nos conducen a una 
teoría simple de la identidad animal, que a su vez conduce a la concepción de 
que los animales poseen almas, y que su alma es lo que hace al animal ser el 
animal que es. Así, pues, los animales que poseen la capacidad de conciencia 
son sustancias mentales puras (2019, 164). 

Lo relevante no es tanto que los animales superiores tengan alma al igual que 
los humanos; lo crucial es que los animales superiores y los humanos tenemos 
una vida subjetiva, una conciencia, ligada a un cerebro desarrollado. Y eso es lo 
que hace que ambos tengamos estados mentales o, como lo expresa Swinburne, 
seamos sustancias mentales. Pero eso implica para el teísmo tomar totalmente en 
serio el problema del sufrimiento animal, y complicar la ya de por sí ardua tarea 
de la teodicea.

Cuestión diferente es que no sepamos dónde exactamente ubicar el punto 
de corte entre animales con conciencia y sin ella; pero tampoco sabemos dónde 
ponerlo entre las muchas especies de antropomorfos para deslindar a los homí-
nidos de los que no lo son. Si efectivamente hay un continuum, como indican 
la antropología y la paleontología, entonces cabe pensar que todos los anima-
les (o al menos aquellos con cerebro)28 compartimos nuestro destino último. 

28   O al menos quienes cuentan con un cerebro bastante desarrollado. Esto incluye sin duda 
a los mamíferos, muy probablemente a aves y reptiles, y con cierta plausibilidad a los peces y 
otros habitantes marinos. Swinburne afirma: “Pero dado que los cerebros de los invertebra-
dos… tienen una construcción muy diferente de la de los humanos, no es probable que sean 
conscientes, y así, no es probable que posean almas (2019: 167). Esta exclusión generalizada 
de invertebrados me parece precipitada. Los moluscos cefalópodos, y especialmente los octó-
podos (pulpos), tienen un cerebro muy complejo y muestran signos de mucha inteligencia. 
El hecho de que la estructura y disposición de sus cerebros sea distinta de la de los mamíferos 



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 259

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

Además, cuanto más avanza la zoología, más descubrimientos se producen sobre 
las capacidades antaño insospechadas de muchas especies,29 que nos obligan a 
considerarlos como sujetos sintientes y pensantes. Que no sepamos qué tipo 
de experiencia subjetiva tiene un molusco o una hormiga, si es que la tienen, 
no quita para que estemos seguros de que los mamíferos y los cefalópodos sí la 
tienen, y que por ello merecen una consideración especial,30 también desde el 
punto de vista teológico.

Una vez admitido que muchos animales poseen conciencia, en diversos gra-
dos, ¿podríamos atribuirles incluso una identidad personal? Ahora bien, ¿sabe-
mos acaso en qué consiste la identidad personal? Si reside en la conciencia, los 
animales (al menos los superiores) la tienen, aunque no sea tan compleja como 
la nuestra. Si reside en la memoria, también la tienen. Si residiera en su cuerpo 
biológico, ¡también lo tienen! Y si la identidad personal fuera algo simple e irre-
ductible, una haecceitas, entonces a fortiori podrían tenerla igual que nosotros, 
como afirma Swinburne.31 Y, ¿cuál podría ser la clave de esa haecceitas? ¿Cuál 
sería su rasgo distintivo?

Lynn Baker afirma que ser una persona es tener un punto de vista único e 
intransferible hacia el universo, una perspectiva en primera persona, desde el 
interior: “algo es una persona en virtud de tener una perspectiva en-primera-

no debe hacernos concluir que carecen de pensamiento y conciencia (ver nota siguiente). 
Otra cosa son moluscos como las almejas, que carecen de cerebro.
29   Reseñando el libro de P. Godfrey-Smith Other minds. The octopus, the sea and the deep 
origins of consciousness, Luis Alonso concluye: “A imagen de los humanos, los cefalópodos 
pueden categorizar. Apagan las bombillas de noche, provocando cortocircuitos. Diríase que 
tienen sus propias ideas. Unos se muestran tristes; otros, confiados o divertidos; unos se ale-
gran de ciertas compañías humanas; a otras les arrojan un desdeñoso chorro de agua. Reco-
nocen el rostro humano. Se ha confirmado que los calamares del pacífico distinguen incluso 
a las personas que portaban idénticos uniformes” (2017: 95). Acaba de descubrirse que los 
pulpos, que se separaron de los vertebrados hace 500 millones de años, tienen fases del sueño 
semejantes a las nuestras, con períodos REM de gran actividad (Lima de Souza et al., 2021). 
Y los sueños Rem son signos inequívocos de sucesos conscientes independientes de las esti-
mulaciones en directo del mundo externo.
30   “Aunque el asunto pueda aturdir a algunos filósofos académicos, el resto de nosotros acep-
ta que muchos animales, tales como perros, gatos, primates, vacas, cerdos… son sintientes; 
precisamente por esto todos aceptamos una regla moral de que es incorrecto imponer sufri-
miento innecesario a los animales” (Francione, 2000: xxxvii).
31   También Dougherty defiende que los animales tienen un alma que es su haecceitas, pues, 
reivindicando a Duns Escoto, afirma: “toda alma posee las mismas capacidades, pero el fun-
cionamiento de cada alma está limitado por la materia con la que está unida” (2014: 148).



260	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

persona, y una persona es una persona humana en virtud de estar constituida por 
un cuerpo humano (o un animal humano)” (2020: 354).32 Es cierto que Baker 
define de tal manera la perspectiva en primera persona33 como definida por el 
ego y la autoconciencia34 y evidenciada por el uso de la palabra “yo”, que ello le 
impide que se aplique a los animales. Pero si revisamos el criterio, y subrayamos 
que lo esencial es tener una percepción, un punto de vista único e irreductible 
hacia el mundo externo, eso es algo que poseen los animales superiores, aquellos 
que tienen un cerebro. La diferencia esencial es que, mientras que hay diversos 
niveles o grados de conciencia, la pura percepción, el estar abierta una “ventana” 
al mundo, se da o no se da. Esto está en consonancia con lo que afirman 
Donaldson y Kimlicka: “Los seres conscientes/sintientes son yoes, poseen una 
experiencia subjetiva distintiva de sus propias vidas y del mundo” (2011: 24).35 
Y esa “distintividad” no es solo interespecífica, porque un aspecto esencial, y 
que apenas suele destacarse, es que los animales superiores de una misma especie 
poseen personalidades diferentes.36 Cada individuo animal tiene su propio modo 
de ser, su idiosincrasia, moldeado por sus vivencias y su memoria, además de por 
su herencia genética única y su biología. Como señala Rogers (1998: 20): “Cada 

32   Lowe (1996) tiene una concepción parecida acerca de la irreductibilidad de la experiencia 
subjetiva, del hecho de ser sujetos de experiencias; pero, a diferencia de Baker (quien no cree en 
el alma) Lowe piensa que eso se debe a la sustancialidad espiritual, al alma, que sería exclusiva 
de los humanos. Pero, si lo esencial es ser sujetos de experiencias, ¿por qué no van a serlo los 
animales? Al contrario, todo lo que sabemos de ellos apunta a que son justamente eso.
33   “La evidencia lingüística de una perspectiva en-primera-persona procede el uso de pro-
nombres en-primera-persona ínsitos en oraciones con verbos lingüísticos o psicológicos… Si 
me pregunto cómo moriré, o prometo que me quedaré contigo, entonces estoy pensando en 
mí misma como mí misma; yo no estoy pensando en mí misma en ningún modo en-tercera-
persona” (id. 354).
34   Incluso el nivel de autoconciencia es debatible en los primates. Sabemos que los chimpan-
cés, gorilas y orangutanes pueden reconocerse en un espejo (también los pingüinos pueden), 
pero no hay consenso entre los naturalistas acerca de qué conclusiones extraer (cf. Rogers: 
1998, 23-31). Seguramente es un requisito para la conciencia de sí el tener conciencia de los 
demás como seres con una conciencia independiente: “Este tipo de experimentos [recién 
descritos] suministran pruebas convincentes de que los chimpancés son conscientes del estado 
mental de otros individuos, y en estos casos de que ellos conocían el estado mental de los 
humanos” (Rogers: 1998, 44). 
35   “Sintiente” es una subcategoría de “consciente”. Ciertos defensores de la inviolabilidad de 
derechos para los animales pretendiendo alcanzar al mayor número posible de especies esco-
gen la capacidad de sentir como fundamento ontológico; así Steiner: “La sintiencia es una 
capacidad compartida por todos los seres para quienes la lucha por la vida y por fructificar… 
posee un sentido reflexivo de qué cosas importan o cómo importan” (2008, xi).
36   Esto fue puesto de manifiesto por los estudios de campo de Jane Goodall con los chim-
pancés o de Diane Fossey con los gorilas de montaña, pero cualquiera que haya tenido perros 
o gatos lo sabe por experiencia propia.



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 261

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

animal individual tiene experiencias diferentes y, así, forma recuerdos diferentes 
que se construyen a lo largo de una vida, al igual que sucede en los humanos. El 
temperamento mismo viene moldeado por la experiencia… Y es la colección de 
recuerdos la que se convierte en parte del yo”. Por consiguiente, la supervivencia 
post-mortem de un animal habrá de consistir en la persistencia y continuidad de 
esa perspectiva subjetiva exclusivamente suya en un nuevo organismo (o acaso 
sin él).37 

Queda, sin embargo, un segundo problema para la hipótesis de la transmi-
gración: el teológico. Que todos los animales sufran por ser humanos malvados 
reencarnados es imposible, porque los animales, incluso los que tienen un cere-
bro, existieron mucho antes que cualquier humano. Y si solo algunos animales 
fueron previamente humanos, reencarnados ahora expiando culpas, entonces 
la transmigración solo sirve para justificar una mínima parte del sufrimiento 
animal: la de aquellos animales que efectivamente son humanos transmigrados. 
Pero es obvio que todos los animales de todos los tiempos están sujetos al dolor 
y al sufrimiento. Es menester, pues, otra hipótesis explicativa de mayor calado.

5. Una alternativa universalista animal

¿Y si, en vez de haber almas (humanas) que transmigraran de unas especies 
a otras según sus acciones, inclinaciones y méritos, la evolución de la vida en la 
Tierra fuera tal que los organismos comenzaran siempre desde formas elementales 
hasta que, en un momento determinado, aparecieran la percepción y la sintien-
cia, y con ellas las primeras manifestaciones de la conciencia, lo que supondría 
una incipiente identidad subjetiva, mental, emergiendo una suerte de alma, que 
ulteriormente fuera desarrollándose progresivamente en la serie de las subsi-
guientes transmigraciones según sus méritos, en un progreso asintótico –que, 
por supuesto, podría experimentar altibajos– hacia una realización espiritual? Y 

37   Aunque Taliaferro afirma: “No creo que estemos actualmente justificados a creer que la 
reencarnación a través de las especies sea metafísicamente imposible” (1995: 577), la coheren-
cia de la noción de transmigración sigue siendo problemática. Una prueba indirecta de su 
coherencia sería la verificación de casos de reencarnación o transmigración. Pero, mientras que 
hay muchas personas que pretenden recordar vidas previas humanas (cf. Stevenson, 1980), 
apenas las hay de recuerdos de vidas anteriores en forma de animal. La tradición nos dice que 
Buda fue diversos animales en sus vidas previas (relatadas en Jataka), pero eso pertenece plau-
siblemente más a la leyenda que a la historia.



262	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

que al surgir organismos con cerebro emergiera por vez primera la conciencia de 
sí, y a partir de ese momento cada animal constituyera un verdadero sujeto de 
conciencia que pudiera reencarnarse en su especie y ulteriormente transmigrar 
a especies diversas y acaso más complejas. Esta distinción entre animales con 
alma –aún sensitiva, pero destinada hacia la razón– y animales sin alma, aparecía 
ya en Leibniz:

Preferiría prescindir del milagro en la generación del hombre, así como 
en la de los demás animales. Y esto se podrá explicar concibiendo que en 
este gran número de almas y de animales… estas solas almas que están des-
tinadas a alcanzar un día la naturaleza humana contienen la razón que apa-
recerá un día en ellas, y que los solos cuerpos orgánicos de estas almas están 
preformados y predispuestos para tomar un día la forma humana; siendo 
esencialmente diferentes de ellos los otros pequeños animales o vivientes 
seminales, donde nada de esto está prestablecido, y no teniendo nada más 
que de lo inferior en ellos.38

Semejante hipótesis tiene la gran ventaja de que explicaría el sufrimiento 
animal anterior a la aparición del hombre, no en términos de castigo y expiación, 
sino filosóficamente por una emergencia del alma en el curso de la evolución, 
y teológicamente por una forja-del-alma a lo largo de diversas vidas biológicas, 
junto con una compensación del sufrimiento en un estadio final celestial.

Pero el mismo texto de Leibniz delata un dilema para una hipótesis de este 
tipo, porque ¿cuándo comenzaría a operar el karma, o sea, la generación de 
méritos y deméritos que, cuando es positiva, se denomina “forja del alma” y que 
acarrearía la siguiente reencarnación en otro individuo de la misma especie o, 
en su caso, la transmigración a una especie diferente? Si respondemos que sola-
mente cuando aparece un cerebro (o uno suficientemente desarrollado) porque 
el cerebro es el asiento biológicamente necesario para la emergencia de un nivel 
de conciencia compatible con la mínima identidad personal y acción moral, 
entonces todo el sufrimiento de los animales sin cerebro queda excluido de esta 
teodicea. Podríamos acaso concluir que tales seres no sienten en realidad dolor 
alguno. Pero, si lo sintieran, aunque el sufrimiento de una almeja, de un mejillón 
o incluso de una medusa pueda ser nimio comparado con el de los mamíferos, 
debería ser abordado por la teodicea. Y si, por otro lado, el karma comienza 
a operar ya allí donde y cuando aparece la sintiencia (y, por ende, el dolor, el 

38   Ensayos de teodicea § 397 (Leibniz 2015: 701; cursivas mías).



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 263

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

sufrimiento) entonces todo el sufrimiento animal podría ser asimilado por esta 
teodicea. Pero el problema es que tales animales sin cerebro (o con cerebros 
tan reducidos como el de una lombriz) probablemente carezcan del suficiente 
componente de subjetividad y de moralidad para contar como sujetos mentales, 
ni consecuentemente para poder iniciar nada parecido a una “forja del alma”.

La salida más plausible de este dilema me parece la siguiente: aunque el pro-
greso mental, tanto moral como a nivel cognitivo superior, solo pueda comenzar 
allí donde hay un cerebro, los animales “inferiores” meramente sintientes sí esta-
rían englobados en esta teodicea, siempre y cuando constituyeran fases previas 
de la serie de transmigraciones de almas que en las fases finales habrán de estar 
ligadas a animales con cerebro. Entonces, si una serie de fases (por ejemplo, larva, 
saltamontes, boquerón, ratón, delfín…) son fases del desarrollo un mismo indi-
viduo (alma, sustancia mental, haecceitas), toda su trayectoria, incluidos todos sus 
padecimientos, quedan incluidos, y finalmente justificados, en un único destino 
final ultraterreno. Así, al igual que el cigoto, el embrión o el feto a partir de los 
cuales yo nací no son el mismo yo que mi yo actual (simplemente, porque no 
eran ningún yo), el hecho de que seamos el mismo organismo, el mismo indivi-
duo, hace que mis avatares y mi destino engloben y, en su caso, justifiquen, los 
sucesos de aquellas fases remotas (como el sufrimiento fetal o el del parto). De 
este modo, a todos los animales les estaría abierta la posibilidad de una evolución 
espiritual positiva, y de una culminación celestial de sus posibilidades.

Que haya tal estado final celestial para las almas animales ha sido defendido 
por Dogherty partiendo del lema: todo mundo posible en el que Dios existe y los 
animales sufren es un mundo en el que ellos son resucitados y deificados por Dios 
(2014: 19). Él afirma:

Según una versión de la doctrina de la theosis, los humanos, al menos 
algunos, nunca cesarán de crecer en conocimiento, poder y amor, y así, en 
un sentido, nunca cesarán de aproximarse a la naturaleza de Dios… Apenas 
sorprenderá que los animales no-humanos experimentaran al menos la sufi-
ciente deificación para alcanzar el nivel de clara personeidad y ser capaces de 
apropiarse de sus experiencias desde sus fases no personales dentro de una 
vida de virtud justamente como humanos… Al igual que los humanos son 



264	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

renacidos [en el cielo] desde la mera personeidad a algo que será cuasi-divino, 
así los animales serán renacidos desde la sintiencia hacia la personeidad.39

Hay que resaltar, sin embargo, que Dougherty no concibe este desarrollo 
espiritual a lo largo de varias vidas terrenales, sino solo en el cielo, donde las 
almas de animales evolucionarían, conociendo y aceptando sus sufrimientos 
terrenos. No obstante, resulta dudoso concebir que una sola vida terrenal de 
un animal baste para enviarlo directamente al cielo. La idea de theosis parece 
tener sentido si, una vez ganado el cielo desde la Tierra, allí las almas prosiguen 
perfeccionándose hasta divinizarse. Pero si los animales –o al menos buena parte 
de ellos– no están en condiciones morales ni epistémicas de “ganarse el cielo”, 
entonces tendrían que ir o todos o ninguno. Y si van todos, como pretende 
Dougherty, ¿por qué no han sido creados directamente en ese cielo? Desplazar 
la forja-de-almas al cielo no solo deja inexplicado el sufrimiento animal en la 
Tierra; convierte en ininteligible la misma existencia terrenal de los animales. 
Por eso resulta más coherente que el desarrollo espiritual se despliegue ya en 
la misma Tierra. Además, ¿por qué los animales habrían tenido la suerte de 
estar todos destinados directamente al cielo y los humanos no? Esto también 
parecería una arbitraria discriminación divina de las especies, pero ahora en 
sentido inverso. 

Por otro lado, Dougherty concibe el cielo no tanto como recompensa por el 
daño sufrido aquí abajo, sino como aceptación retrospectiva de los sufrimientos 
terrenales padecidos como etapas necesarias en vistas a la forja-del-alma. Pero 
entonces podemos preguntarnos: ¿qué le aportan a esas tortugas, que tras salir 
del cascarón rumbo al mar son masivamente engullidas, esos minutos de vida 
tras los cuales accederían ya al cielo? Sin duda, el cielo puede cumplir ambas 
funciones: compensación por los sufrimientos y aceptación de los mismos. Sin 

39   Al final de su libro defiende un argumento trascendental a favor de la deificación animal: los 
animales están hechos a imagen de Dios; sus existencias son globalmente (o sea, incluyendo 
su ulterior vida celestial) muy buenas; cualquier sufrimiento puede ser derrotado dentro del 
contexto de sus vidas. El único modo en que Dios podría englobar el sufrimiento animal en 
algún bien mayor que orgánicamente lo derrote es o (1) vía su relación con el orden cósmico, 
(2) la forja-de-almas en este mundo, o (3) la forja-de-almas ultramundana. Lo primero es 
descartable porque convierte a los animales en meros medios para un fin superior. Sobre lo 
segundo, dado que, según Dogherty, los animales no pueden perfeccionar su alma en este 
mundo, su perfeccionamiento requiere la resurrección animal y la deificación. Así, pues, si 
Dios existe los animales serán resucitados y deificados (id. 144-146). Pero él sigue 
manteniendo una barrera ontológica infranqueable entre animales y humanos, que me parece 
rechazable.



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 265

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

embargo, para que la fase terrenal de la forja-de-almas cumpla su función, estas 
deben llegar a ser almas más evolucionadas, presumiblemente a un nivel humano 
o cuasi humano.40 En cualquier caso, el destino final sería la unión con Dios de 
todas las almas ya plenamente desarrolladas, o al menos de todas aquellas que 
tras un largo recorrido existencial por nuestro planeta lo merecieran. 

6. Conclusión: si hay un destino celestial para los humanos, 
plausiblemente también para los animales

Las hipótesis de teodicea examinadas suscitan bastantes dudas e interrogan-
tes; el primero el atribuir alguna suerte de alma, de identidad espiritual, a según 
qué animales. ¿No resulta la noción de alma ya bastante problemática desde el 
punto de vista científico y filosófico en el ámbito humano41, como para querer 
extenderla al reino animal (aunque solo fuera a quienes poseen cerebro)? ¿Hasta 
qué punto tenemos evidencias o argumentos que justifiquen la creencia en la 
identidad espiritual o personal de los animales superiores, independientemente 
de los desiderata de la teodicea? Quien ha tenido experiencia directa y larga con 
animales es mucho más proclive a aceptar la posibilidad de que tengan persona-
lidad propia, alguna suerte de alma: ipseidad. Por otra parte, cuanto más avanzan 
la biología, la zoología y la etología, más conscientes somos de la proximidad 
en diversas facetas entre los animales superiores y los humanos (e incluso de la 
superioridad de muchas especies animales en según qué habilidades y destrezas), 
y más nos sorprendemos de sus antaño insospechadas capacidades.

De las hipótesis examinadas, la que propugno tentativamente me parece 
más coherente que cualquiera de las alternativas, tales como concebir: un cielo 
independiente para cada especie; un Paraíso en el que convivan en armonía todas 
las especies; una transmigración generalizada regresiva de las almas ya humanas 
hacia vidas animales; o –como acabamos de ver– un salto directo de una vida 

40   John Wesley quizá concibió algo semejante, cuando se “atrevió a conjeturar que los ani-
males pueden recibir un nivel aumentado de comprensión, y quizá incluso ser habilitados 
para conocer, amar y disfrutar a Dios” (BEW, 2:448) [en Walls, 1996: 539].
41   Una panorámica de filósofos y científicos que rechazan la idea de alma humana, así como 
de sus motivaciones, puede verse en Johnson (2013: 61 y ss.). Un caso paradigmático entre 
nosotros es el del médico y filósofo Pedro Laín Entralgo. Durante bastante tiempo defendió 
una postura dualista, pero “su segundo periodo es ciertamente monista, corporalista para más 
señas, porque acaba negando la espiritualidad del alma humana y su existencia separada post 
mortem, a la par que afirma que el hombre se reduce a su cuerpo” (Sellés, 2016: 455).



266	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

terrenal única a la vida celestial. Pero incluso una hipótesis como la que presento 
dista de constituir un argumento persuasivo –no digamos ya concluyente– para 
el asunto que nos ocupa: la permisión por Dios del sufrimiento animal, ingente 
y en muchos casos sin un sentido discernible. A lo que sí nos llevan nuestras 
consideraciones es a pensar que el destino último de animales y humanos (sea 
el cielo –y quizá también el infierno– o sea la tumba) es plausiblemente com-
partido. 

Por eso mi conclusión es harto modesta. Mi posición es que al valorar la pro-
babilidad del teísmo frente al problema del mal hemos de tomar en consideración 
la viabilidad de una salida en línea con la aquí propuesta, que pueda dar razón 
del sufrimiento animal en términos semejantes o equiparables a lo que hacen las 
defensas y teodiceas con el sufrimiento humano, incluyendo la noción de alma 
y la escatología. El “universalismo” animal que propongo no supone que todos 
los animales se salvarán en el cielo, sino que todos están (estamos) incluidos en 
la cadena evolutiva de la sintiencia-subjetividad-autoconciencia, y que, por ende, 
todos tendrán (tendremos) la oportunidad de acceder a la máxima realización 
espiritual.

Si esta incipiente propuesta inclusiva de los animales superiores en el ámbito 
de la salvación nos parece descartable, entonces, en mi opinión, el problema 
del mal seguirá pesando como una losa para cualquier teísmo moral. El proble-
ma es que la teodicea necesita justificar todo sufrimiento. La forja-de-almas y la 
escatología ayudan a esta justificación. Pero estas solo pueden operar si hay una 
identidad personal, un yo. Y la evolución biológica nos muestra que el dolor y 
el sufrimiento aparecen antes que la autoconciencia, que el ser personas. Pero 
reparemos en lo siguiente: si bien el indudable carácter sintiente de los animales 
plantea un formidable problema a la teodicea, su –discutible, pero plausible– 
conciencia con actitudes proposicionales como deseos, intenciones y creencias, 
incluyendo el hecho de poseer personalidades distintas, podría formar parte de la 
solución. Porque entones la escatología sí podría acudir en auxilio de la teodicea 
en el caso de los animales superiores de un modo bastante semejante a como lo 
hace en el caso de los seres humanos. O quizá incluso del mismo modo que para 
los seres humanos; porque, a fin de cuentas, los actuales humanos habríamos 
sido en fases previas animales de las más diversas especies.



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 267

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

Bibliografía

Alonso, Luis (2017). «La sorprendente inteligencia de los cefalópodos», Investigación y 
ciencia, Nº 84, pp. 94-95.

Baker, Lynne Rudder (2020). «Christians Should Reject Mind-body Dualism». En 
Peterson & Vanarragon (2020), pp. 353-362.

Balcombe, Jonathan (2010). Second Nature. The Inner Lives of Animals. New York: 
Palgrave Macmillan.

Bernabé, Alberto et al. (eds) (2011). Reencarnación. La transmigración de las almas entre 
Oriente y Occidente. Madrid: Abada.

Byerly, T. Ryan & Silverman, Eric J. (eds.) (2017). Paradise Understood. New Philo-
sophical Essays about Heaven. Oxford: Oxford University Press.

Clark, Stephen R. (2013). «Animals». En Taliaferro (2013), pp. 528-540.

Cavaliery, Paola & Singer, Peter (eds) (1993). The Great Ape Project: Equality Beyond 
Humanity. New York: St. Martin Press.

Crummett, Dustin (2008). «Eschatology for Creeping Things (and Other Animals)». 
En Heretz & Timpe (2020), pp. 141-162.

Dennett, Daniel (1976). «Conditions for Personhood». En Rorty (1976), pp. 175-
196.

Donaldson, Sue & Kymlicka, William (2011). Zoopolis. A Political Theory of Animal 
Rights. New York: Oxford University Press.

Dougherty, Trent (2014). The Problem of Animal Pain. A Theodicy for All Creatures, 
Great and Small. New York: Palgrave Macmillan.

Francione, Gary (2000). Introduction to Animal Rights: Your Child or the Dog? Phila-
delphia: Temple University Press.

Goldsmith, Tyron & Seacord, Beth (2013). «Judaism, Reincarnation, and Theodi-
cy». Faith and Philosophy Vol. 30/4, pp. 393-417.

Graves, Shawn, Herreth, Blake & Tyler, M. John (2017). «In Defense of Animal 
Universalism». En Byerly & Silverman (2017), pp. 161-192.

Heretz, Blake & Timpe, Kevin (eds.) (2020). The Lost Sheep in Philosophy of Religion. 
New Perspectives on Disability, Gender, Race, and Animals. New York & London: 
Routledge.

Hick, John (1976). Death and Eternal Life. London: Collins.

— (1966) [2010]. Evil and the God of Love. 5ª ed. New York: Palgrave Macmillan.



268	 Enrique Romerales Espinosa

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

Leibniz, Gottfried Wilhelm Friedrich (2015) [1710]. Ensayos de teodicea. Madrid: Aba-
da.

Johnson, David Kyle (2013). «Do Souls Exist?» Think. Cambridge Univ. Press, Vol. 
12, 35, pp. 61-75.

Lima de Souza, Sylvia et al. (2021). «Cyclic Alternation of Quiet and Active Sleep States 
in the Octopus». https://www.cell.com/iscience/fulltext/S2589-0042(21)00191-
7?utm_source=EA

López Salvá, Mercedes y Herrero, Miguel (2011). «Cristianismo primitivo». En Berna-
bé, A. et al. (2011), pp. 385-416.

Lowe, Edward Jonathan (1996). Subjects of Experience. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Marshall, Ch. R., Latorre, D. V., Wilson, C. J. et al. (2021). «Absolute Abundance 
and Preservation Rate of Tyrannosaurus Rex». Science Vol. 372, Nº 6539, pp. 284-
287.

Mitchell, Robert W. (1993). «Humans, Nonhumans and Personhood». En Cavalieri 
& Singer (1993), pp. 237-247.

Murray, Michael (2008). Nature Red in Tooth and Claw. Theism and the Problem of 
Animal Suffering. New York. Oxford University Press.

Noske, Barbara (1993). «Great Apes as Anthropological Subjects». En Cavalieri & 
Singer (1993), 258-268.

O’Flaherty, Wendy Doniger (1980). «Karma and Rebirth in the Vedas and Puranas». 
En O’Flaherty (ed.) (1980), pp. 3-37.

— (ed.) (1980). Karma and Rebirth in Classical Indian Traditions. Berkeley: University 
of California Press. 4ª ed. 2024.

Peterson, Michael L. & Van Arragon, Raymond J. (eds.) (2020). Contemporary 
Debates in Philosophy of Religion. 2ª ed. Hoboken NJ: Wiley Blackwell.

Rocher, Ludo (1980). «Karma and Rebirth in the Dharmasastras». En O’Flaherty 
(ed.) (1980), pp. 61-89.

Rogers, Lesley J. (1998). Minds of Their Own. Thinking and Awareness in Animals. 
Boulder CO: Westview Press.

Rorty, Amélie (1976). The Identities of Persons. Berkeley: University of California Press.

Rowlands, Mark (2009). Animal Rights. Moral Theory and Practice. New York: Pal-
grave MacMillan. 2ª ed. 2016.

Sapolski, Robert M. (2001). A Primates Memoir. A Neuroscientists Unconventional Life 
Among the Baboons. New York: Simon & Schuster.



Sufrimiento animal, ipseidad y escatología: un arcano para la teodicea	 269

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid

Sellés, Juan Fernando (2016). «Del dualismo alma-cuerpo al monismo corporalista». 
Espíritu, LXV, N. 152 pp. 453-479. 

Steiner, Gary (2008). Animals and the Moral Community: Mental Life, Moral Status, 
and Kinship. New York: Columbia University Press.

Stevenson, Ian (1980). Twenty Cases Suggestive of Reincarnation. Charlotesville: Uni-
versity of Virginia Press.

Swedenborg, Emanuel (2009). Divine Providence. West Chester PA: Swedenborg 
Foundation.

Swinburne, Richard (1998). Providence and the Problem of Evil. Oxford: Clarendon 
Press.

— (2004). The Existence of God. 2ª ed. Oxford: Clarendon Press.

— (2019). Are we Bodies or Souls? Oxford: Oxford University Press.

Taliaferro, Charles (1995). «Animals, Brains and Spirits». Faith and Philosophy. Vol. 
12/4, pp. 567-571.

Taliaferro, Charles, Harrison, Victoria S. & Goetz, Stewart (eds.) (2013). The Rout-
ledge Companion to Theism. New York/Oxford: Routledge.

Tomas de Aquino (2013). Suma Teológica. Madrid: B.A.C.

Walls, Jerry L. (1996). «As the Waters Cover the Sea. John Wesley on the Problem of 
Evil». Faith and Philosophy Vol. 13/4, pp. 534-562.

White, Thomas I. (2007). In Defense of Dolphins: The New Moral Frontier. Oxford: 
Blackwell.

Recibido: 27/04/2021

Aceptado: 21/05/2022

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

