SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y
ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA

ANIMAL SUFFERING, SELFHOOD AND
ESCHATOLOGY: A PUZZLE FOR THEODICY

Enrique ROMERALES ESPINOSA
Universidad Auténoma de Madrid"

ResuMen: El sufrimiento de los animales constituye el mayor escollo para la teo-
dicea. Ni la defensa de los bienes de orden superior ni el recurso a la escatologia, jus-
tificaciones estdndar para el sufrimiento humano, sirven aqui. El teismo (abrahdmico)
necesita una reforma profunda que explore nuevas vias. Aqui examinamos las hipStesis
de un cielo o paraiso para los animales y de la trasmigracién de sus almas, junto con
la cuestién ligada de la conciencia e ipseidad de los animales superiores. Tras rechazar
las ideas de un cielo especifico para los animales y de que los animales sean almas
humanas transmigradas expiando sus pecados, concluimos que los animales superiores
son personas, y conjeturamos que, si poseyeran una esencia espiritual, una haecceitas,
podrian madurar intelectual y moralmente a lo largo del proceso evolutivo a través de
su incorporacién en sucesivos organismos biolégicos de complejidad creciente, hasta
devenir racionales y dignos de alcanzar un estado celestial.

PAaLABRAS CLAVE: teodicea, sufrimiento animal, transmigracién, conciencia, esca-
tologfa, cielo.

AssTrACT: Animal suffering is the highest hurdle for theodicy. Neither the defense
of the higher-order good nor resorting to eschatology, standard justifications for human
suffering, are of any use here. Theism needs a deep reform to explore new paths. We
survey here the hypotheses of a heaven or Paradise for animals and of the transmigration
of their souls, together with the connected issue of consciousness and selthood in higher
animals. After rejecting both the idea of a specific heaven for animals and that animals

"Departamento de Filosoffa. Fac. de Filosoffa y Letras, ¢/ Francisco Tomds y Valiente 1, Cam-
pus Cantoblanco, 28049 Madrid. Email: enrique.romerales@uam.es. El presente articulo es
resultado del Proyecto de Investigacién “Providencia y libertad en los modelos del tefsmo
cldsico y del tefsmo analitico” (PID2021-122633NB-100), financiado por el Ministerio de
Ciencia e Innovacién del Gobierno de Espana.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



242 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

are human souls expiating their sins, we conclude that higher animals are persons, and
we conjecture that, if they possessed a spiritual essence, an haecceitas, they could mature
intellectually and morally along the evolutionary process through increasingly complex
successive biological organisms, until they eventually become rational and worthy of
reaching a heavenly state.

Keyworps: theodicy, animal suffering, transmigration, consciousness, eschatology,
heaven.

1. Introduccion: La teodicea de bienes de orden superior y sus limites

Una amplia mayoria de filésofos reconoce que existen dos clases bien dife-
renciadas de males: los naturales y los morales. Los naturales existen desde que
hay criaturas sensibles al dolor fisico y al sufrimiento psicoldgico en todas sus
diversas manifestaciones. Los morales, en cambio, solo surgen con la aparicién
del ser humano, una criatura con (supongamos) libre arbitrio, conciencia y res-
ponsabilidad moral. Hay que destacar que la historia y la cantidad de los males
naturales es inmensamente mayor que la de los morales, porque los primeros
animales aparecieron en el Cdmbrico hace unos 500 millones de anos, mientras
que los humanos tenemos solo unos cientos de miles de afios. Los bienes y males
naturales son, pues, los bienes y males por antonomasia, por defecto, y constituyen
algo que cualquier teodicea debe intentar justificar.

Una respuesta teista bastante frecuente ante los males naturales es que son
condicion de posibilidad de ciertos bienes morales.! Estos bienes morales son de
orden superior en un doble sentido: (a) su posibilidad depende de la existencia
previa de los males naturales (y su existencia depende causalmente de ellos) y (b)
su valor se supone superior al de los bienes naturales. Asi, surge esta explicacién
teista de los males naturales: posibilitan la existencia de bienes axiolégicamente
superiores (heroismo, solidaridad, generosidad, compasién, caridad...) que com-
pensarian la existencia de los males naturales de primer orden.

Examinemos brevemente (a). ;Es posible el ejercicio de las virtudes (justi-
cia, fortaleza, generosidad...) y actitudes emocionalmente loables (compasién,

' Asi lo defiende John Hick, en su influyente libro Evil and the God of Love (Hick 1966
[2010]: 253 y ss.); y también Richard Swinburne en 7he Existence of God (Swinburne 2004:
237y ss.).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 243

empatia, piedad...) en una situacién paradisiaca, sin mal fisico ni psicoldégico
alguno?? Parece complicado. En un Paraiso no hay injusticia, ni miseria, ni dolor,
ni sufrimiento..., por lo que no podria suscitarse ni justicia, ni caridad, ni com-
pasion etc. Pero quizd si podria haber por ejemplo amistad (;acaso un Paraiso
serfa tal sin ella?). Sin embargo, las amistades cerradas podrian generar envidia en
otros, y quiza incluso ciertas enemistades, lo que comportaria tanto sentimientos
y actitudes reprobables (males morales) como sufrimiento y frustracién (males
naturales). Uno podria sentirse desplazado, o ninguneado, por el hecho de que
alguien a quien admira no le hiciera el suficiente caso y dedicara més atencién a
otros. Esto muestra la dificultad de la misma nocién de Paraiso, pero parece nece-
sario al menos el sufrimiento psicoldgico (p. e. sentirse minusvalorado, preterido,
incluso ninguneado) para que puedan generarse algunos de los bienes de segundo
orden: empatia, compasién, apoyo, consuelo. De modo que daré por sentado
que el punto (a) es correcto: tiene que haber males naturales, de primer orden,
al menos psicoldgicos, para que puedan surgir bienes morales de orden superior.

En cuanto a (b), el valor global de efecto-malo-fisico/psicoldgico causante de
la accién virtuosa (o al menos de sentimientos nobles), se supone que compensa,
que vale la pena. Asi, por ejemplo, el sufrimiento, incluso el panico de los atra-
pados en un incendio se verfa compensado por el heroismo de quienes logran
salvarlos; o la penuria y miseria de quienes la padecen, por los actos de caridad y
el ejercicio de solidaridad de quienes ayudan. Sin embargo, esto es mucho mds
discutible por tres razones. En primer lugar, (1) una enorme parte del dolor y
sufrimiento existente no genera ningiin bien de orden superior porque: o bien (a)
pasa enteramente desapercibido; o (b) quienes se aperciben son insensibles e inso-
lidarios; o (c) quienes se aperciben, aun queriendo ayudar, simplemente no pue-
den hacer nada al respecto —lo cual, a su vez, genera frustracién y sufrimiento—.

En segundo lugar, (2) en muchos casos se generan sentimientos nobles (lastima,
compasién, empatia...) pero que 70 se traducen en acciones virtuosas (por pereza,
egoismo, desidia, cobardia o cualesquiera otros males de seqgundo orden). Asi,
estamos hartos de ver cémo mandatarios de paises democrdticos, supuestamente
defensores de la legalidad internacional y de los principios morales, se indignan
publicamente ante sdtrapas que cometen con desfachatez horribles crimenes
(Bin Salman, Putin...), pero no hacen nada por evitar que sigan cometiendo
impunemente sus atrocidades.

2 Hick (1966 [2010]: 322 y ss.) lo pone en cuestidn.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



244 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

Y, en tercer lugar, (3) en muchos casos es muy discutible que los bienes de
segundo orden compensen los males de primer orden. Si en un incendio las perso-
nas encerradas sufren un pdnico terrible antes de ser rescatadas, ;compensa el
heroismo de los rescatadores las penalidades de los rescatados? Quizd. Pero, sy
si algunos de los atrapados mueren? Mds dudoso. ;Y si algunos de los rescata-
dores también mueren? Ain mdas dudoso. Y si, como en las Torres Gemelas el
11S, mueren casi todos los atrapados y cientos de los rescatadores, obviamente
el heroismo de los tltimos no parece compensar tanto horror para las victimas
y sus allegados.

A la objecién (1) se suele responder alegando que lo relevante no es que los
males de primer orden causen bienes de segundo orden como reaccién; lo crucial
es que los posibiliten: son su condicion de posibilidad y, por ende, tienen que exis-
tir. La réplica habitual entre los ateistas es que existen seguramente demasiados
males de primer orden.’ Ademds, (a) y (c) ni siquiera posibilitan los bienes de
segundo orden. Y aunque (b) si los posibilita, al no generarlos, lo que provoca
son males de segundo orden (insensibilidad, insolidaridad, displicencia, desidia).

La objecién (2) no es menos relevante. Cuando de hecho se generan bienes
de segundo orden, pero solamente en términos de sentimientos o emociones, y
no de acciones concretas, es muy dificil aceptar que tales sentimientos compensen
el dolor o el sufrimiento que los suscitan. ;Cémo va a compensar la mera
compasion de los espectadores, aunque sean millones, el sufrimiento y la muerte
de quienes p. e. quedan enterrados bajo la lava de un volcdn, son engullidos
por un tsunami, o son arrastrados y sepultados por las inundaciones y el lodo,
como acaba de ocurrir en la terrible DANA? de Valencia? Ademis, si bien el
sufrimiento inutil de quienes asisten impotentes (en directo o en diferido) a la
tragedia muestra su sensibilidad y nobleza moral, ello mismo les genera un gran
sufrimiento psicoldgico (angustia, horror, impotencia), lo cual afiade mal natural,
de primer orden, al que ya estin padeciendo las victimas.

3 Pero aqui entra la sutil cuestién de la ponderacién ;quién puede dilucidar cudnro es dema-

siado en estos contextos? Si nadie (humano) pudiera, tendrfamos una réplica viable para el
denominado “teismo escéptico”.

# Este desgraciado acontecimiento ha tenido lugar mientras reviso las galeradas para imprenta
de un articulo aceptado para su publicacién en 2022.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 245

En cuanto a la objecién (3), son tantos los casos en que no hay un final
feliz de la historia,” que solo si valoramos las acciones virtuosas muy por encima
del dolor y el sufrimiento podremos considerar fallida la objecién. Solo podri
rechazar esta objecién quien considere que, por ejemplo, el heroismo de quienes
arriesgaron (y en cientos de casos perdieron) su vida en las Torres Gemelas
compensa el sufrimiento de las victimas y de sus familiares.

Seguramente la Gnica manera de poder superar estas objeciones es meter en
la ecuacién la vida futura; una vida en la que las ldgrimas serdn enjugadas y los
sufrientes compensados. Porque en este caso, el bien de orden superior —la bea-
titud eterna de una vida celestial- se logra al precio del sacrificio y el sufrimiento
terrenal, maxime si este se acepta y uno se encomienda a la voluntad de Dios.
Asi, al menos, lo han solido ver los tedlogos de los monoteismos abrahdmicos:
“Si Dios estuviera justificado al permitir una cierta cantidad de sufrimiento sobre
la Tierra, si es compensado por la felicidad en la vida futura, pero Dios no nos
diera esa vida futura, entonces la justificacién [por la defensa del libre albedrio]
no servirfa” (Swinburne, 1998: 18). Supongamos con Swinburne que, afiadiendo
la supervivencia post-mortem y la vida eterna celestial, las tres lineas de réplica a
esas tres objeciones fueran suficientes en el caso del dolor y el sufrimiento huma-
no. Ante el sufrimiento, el injusto tiene su merecido; el justo tendrd su divina
recompensa; el mdrtir una recompensa ain mayor. En definitiva: no podria haber
teodicea sin escatologa.

2. Sufrimiento animal y bienes de orden superior

Si la teodicea de bienes de orden superior por si sola (sin escatologia) resulta
insuficiente en el caso de los humanos, adn mais en el caso de los animales. Su
gran problema es que no sirve para explicar la gigantesca cantidad de males
naturales en el reino animal desde sus ancestrales inicios.

5 Otra cuestidn relevante es para quién es feliz el final en cuestion. Asi, en el libro de Job hay

un “final feliz” porque Dios restituye por duplicado todas las pérdidas que Job sufrié en hijos
y ganado. Esto serd bueno para los que nacen; mds dudoso es que compense al propio Job (la
pérdida del ganado es reparable, pero la de los hijos no). Pero, desde luego, no es ningtn final
feliz para los primeros hijos que murieron aplastados al derrumbarse la casa, y que no van a
volver a la vida (Job, 1:18).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



246 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

Reparemos en que el sufrimiento en el mundo animal no radica solo en la
lucha por la vida, por el territorio, por la alimentacién o por la reproduccién
(como senalaba Darwin), ademds de los procesos naturales de enfermedad, enve-
jecimiento y muerte. Entre las causas del sufrimiento animal una de las mds fre-
cuentes es el parasitismo, en el que miembros de una especie sufren, se deterioran
o incluso mueren en beneficio de los miembros de otra. El parasitismo es una
estrategia de supervivencia muy exitosa en la naturaleza, pues probablemente
haya mds especies de pardsitos en la Tierra que seguidores de cualquier otra estra-
tegia. Los mismos virus, que superan en niimero a cualquier otro organismo, son
pardsitos. No obstante, “el éxito de la estrategia de vida parasitaria no tiene que
pintar la naturaleza como dspera y cruel. Muchos pardsitos pasan desapercibidos
para sus huéspedes, quienes prosiguen con su vida sin apercibirse de los pardsitos
que albergan.”® Aun asi, los pardsitos nunca benefician.

Otro aspecto mds de sufrimiento animal en la naturaleza lo constituyen
las numerosas especies con estrategias de reproduccién 1, aquellas compuestas
por individuos generalmente pequefios, con escasos mecanismos de defensa, de
quienes los progenitores no se encargan cuando nacen y cuya especie sobrevive
gracias a muy altas tasas de reproduccién, pues la mayoria de los individuos son
engullidos por otras especies o simplemente fallecen en fase muy temprana. Asi,
por ejemplo, las tortugas marinas, los petirrojos o muchas especies de peces y
de insectos. Obviamente no hay sufrimiento cuando un pez se come las huevas
de otro pez, pero si cuando se come a los alevines o a ejemplares ya mds desa-
rrollados.

Pues bien, respecto de la objecién (1): antes de la aparicién de los humanos,
el sufrimiento animal no era condicién de posibilidad de ningtin bien de orden
superior, es decir, de bienes morales (ni en sentimientos ni en acciones) senci-
llamente porque no habia seres morales. Esto, por si solo, me parece que frustra
cualquier expectativa de este tipo de teodicea. Respecto de (2): una vez existen
los seres humanos, el sufrimiento animal ha generado sobre todo desdén, y en
muchos casos ha sido objeto de macabra diversién (desde los combates entre
animales en el circo romano hasta las corridas de toros). Los humanos hemos

¢ Balcombe (2010: 156). En general los parasitos no acaban con la vida de su huésped, pues

como mecanismo natural beneficia mds mantenerlo vivo. Asi, los dcaros que colonizan una
oreja de una polilla hasta dejarla sorda de ese oido se abstienen de colonizar la otra oreja, aun
cuando se abarroten en la primera: una polilla sorda del todo es presa ficil de los murciélagos,
quienes acabarfan a la vez con todos los 4caros. Y tampoco hemos de olvidar los casos de
mutualismo, en los que una y otra especie se benefician mutuamente.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 247

utilizado durante milenios a los animales exclusivamente en beneficio propio,
sin importarnos para nada su sufrimiento. Los movimientos de derechos de los
animales son muy recientes y ain bastante minoritarios a nivel planetario.

Respecto de (3): es igualmente dificil pensar que las acciones nobles y
virtuosas que genera el sufrimiento animal en quienes las suscita compense
globalmente y siempre el sufrimiento de los propios animales. Si atropello a un
perro accidentalmente y lo recojo, curo, acojo y cuido de por vida, probablemen-
te eso compense el dafo causado por el atropello a ese perro. Pero los casos asi
son la excepcidn, no la regla. Por cada animal atropellado, recogido y cuidado hay
miles atropellados que mueren o quedan malheridos y abandonados a su suer-
te. El teismo tiene que abordar seriamente el problema del sufrimiento animal
abriendo otras perspectivas, porque aqui la generacién, incluso la posibilitacién
de bienes de segundo orden es o inexistente o inane.

¢Cémo responder, entonces, a la primera dificultad? ;Por qué el sufrimiento
animal previo a la aparicién del hombre? ;Qué sentido podria tener? Una
explicacién es la de John Hick: la existencia de los animales se justifica para que
la aparicién del hombre, ubicada al final de un largo proceso evolutivo, ocurra
naturalmente y, asi, no viole la distancia epistémica entre creador y criatura,
necesaria para preservar la espontaneidad y libertad humana (1966 [2010]: 315).
Pero esto plantea dos agudos problemas. En primer lugar, eso supone tratar
a todas las especies como medios para la realizacién de la humanidad. Y, en
segundo lugar, aun admitiendo la pertinencia de esta distancia epistémica para
salvaguardar la autonomia humana, ;por qué un proceso tan enorme y con tantas
vias muertas en la evolucién en lugar de uno mds breve y directo?” ;No se habria
mantenido igual de bien esa distancia epistémica si, por ejemplo, no hubieran
existido los dinosaurios durante 160 millones de afos?®

Otra explicacién parecida es la de Michael Murray: que un universo que
va del caos al orden es intrinsecamente bueno, y que el dolor animal en él es

7 Un proceso en el que los antropomorfos representan otras tantas sendas perdidas, suscep-
tibles de sufrimiento, pero cuya capacidad de ¢jercitar los bienes morales de segundo orden
nos resulta problemdtica, al menos en los mds primitivos, mientras que su capacidad de sufri-
miento fisico y psicolégico es indudable.

8 Recientemente (16-IV-21) Science ha publicado un estudio en el que se calcula que debie-
ron de existir 127.000 generaciones de Tiranosaurios Rex, llegando a alcanzar 2.500 millones
de e¢jemplares (Marshall et al., 2021: 284). Espanta imaginar la cantidad de sufrimiento
causado por semejantes mdquinas de triturar.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



248 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

inevitable y queda “superado” por la bondad intrinseca de tal universo. Asi,
dice que el sufrimiento animal es necesario, pues “en un mundo gobernado por
regularidades némicas, y que va del caos al orden, es necesario un espectro de
organismos con capacidades cognitivas crecientemente complejas para asegurar
la emergencia de seres capaces de libertad moralmente significativa” (2008: 191).
Que el sufrimiento de todas las especies sea superado por el surgimiento final de
los humanos resulta aberrante. Pero, incluso si fuera asi, la objecién esencial
permanece: jera imprescindible zanzo sufrimiento para que apareciera el homo
sapiens? Seguramente un ser omnipotente podria haber reducido significativa-
mente la cantidad de sufrimiento disponiendo una evolucién de especies mds
ripida, mds lineal y mucho menos cruenta.

En suma, las propuestas de Hick y Murray resultan insuficientes para
justificar todo el sufrimiento animal. Pero cuando dentro de los monoteismos
abrahdmicos revisamos la lista de propuestas alternativas en teodicea especificas
para el sufrimiento humano, ninguna parece servir para el mundo animal. A
saber: ni (i) La forja-de-almas de John Hick (porque los animales no tienen
alma); ni (ii) el sufrimiento redentor del pecado, desde Origenes hasta san Agus-
tin (porque los animales no han pecado, al no ser libres): ni (iii) el castigo por la
expulsién del Paraiso, de la teodicea del Génesis (porque no fueron ellos quienes
pecaron ni, por tanto, quienes debieron ser castigados); ni (iv) la compensacién
en la vida eterna junto a Dios (porque para los animales no hay resurreccién ni
inmortalidad). ;Cémo puede, entonces, justificarse tanto sufrimiento de tantas
especies a lo largo de tantos millones de afos por mor de la existencia de la
humanidad?’ Parafraseando a Churchill: “nunca antes tantos sufrieron tanto
por tan pocos”. Si al menos todas las especies fueran herbivoras, con tasas de
reproduccién muy bajas, ya se habria reducido considerablemente el dolor y el
sufrimiento. Y es una exigencia moral para un creador moralmente intachable
minimizar el dolor y sufrimiento de todas sus criaturas sintientes.

Esto estd reconocido en la propia Biblia: al inicio del Génesis, en el relato de
la creacién, a los humanos, y al resto de los animales, se les impone comer semi-
llas, frutos y vegetales, respectivamente; nunca animales. Recordemos que en el
Paraiso no hay dolor ni muerte, y por tanto no hay depredadores. En el Levitico

9 “La mayoria de los tedlogos modernos convienen en que hubo vida bioldgica muchos

millones de anos antes de que los seres humanos tuvieran opcién alguna de pecar. ;Por qué
un Dios de justicia (menos atin de amor) permitirfa o alentarfa las agonias del cambio evolu-

tivo?” (Clark, 2013: 538).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 249

los animales carnivoros se consideran impuros, como si su naturaleza depreda-
dora fuera producto de una inversién del estado puro original. Y el “tercer” Isafas
vislumbra un estadio final de reconciliacién entre los animales antafio enemigos
irreconciliables, como el lobo y el cordero (Is 65:25). En suma, la propia Biblia
trasluce una conciencia de que el sufrimiento animal no deberia haberse dado, y
de que estaba ausente al inicio. La historia del Paraiso nos dice que el mal moral
fue primero y que desencadené el mal natural. Teolégicamente eso tiene pleno
sentido: el mal uso de la libertad, el pecado, trajo el dolor al mundo. Pero incluso
en este caso, jpor qué el castigo alcanza a los animales? Ellos no son responsables
de nada; el sufrimiento no los enriquece moral ni espiritualmente; y tampoco les
espera una recompensa futura por sus sufrimientos.'

3. Escatologia al rescate: jun cielo para los animales?

Llegados a este punto, la Ginica via para justificar el sufrimiento animal es una
revisién profunda del teismo cldsico que permita aplicar también a los animales
alguno de los puntos i-iv recién mencionados. Tanto el ii (que los animales sufran
por sus pecados) como el iii (que sufran por su expulsién del Paraiso) me parecen
poco verosimiles. Los animales no pueden pecar porque el pecado es una desobe-
diencia voluntaria a un mandato divino y, ni Dios parece haber ordenado explici-
tamente nada a los animales, ni los animales podrian entender sus mandatos, pues
no hablan. Tampoco es creible que hayan sido expulsados de un Paraiso, ni que
existiera una fase en la historia del planeta en la que los animales fueran inmunes
al dolor, al sufrimiento, a la enfermedad, al envejecimiento, a la depredacién o a la
muerte. Habremos de explorar, pues, las opciones i y iv: que los animales tengan
alguna suerte de alma y que tengan acceso post-mortem a una vida celestial.

Comencemos por la tltima. Recientemente algunos filésofos han reivindicado
la idea de que también los animales tendrdn una vida eterna en el cielo. La versién
fuerte, que se denomina “universalismo animal”, afirma lo siguiente: asumiendo
que existe un Dios omnipotente y perfectamente amoroso y justo, entonces a
Dios también le importa la felicidad de los animales y elegird maximizar la de
cada animal individual, si con ello no perjudica a ninguna otra criatura ni viola

10 La gran mayoria de las referencias del AT a los animales se refieren a animales domésticos,
cuyo destino va indisolublemente ligado al de sus duenos. Cuando Dios castiga a los seres
humanos incluye a sus animales como una mera posesién mds a arrebatar o destruir (o mds
infrecuentemente a restituir).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



250 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

su libertad. Siendo justo, Dios no discriminard arbitrariamente a los animales
no-humanos ofreciendo la oportunidad de entrar en el cielo solo a los animales
humanos. Finalmente, dado que los animales no pueden pecar, nunca habrd moti-
vo divino para rechazar su entrada en el cielo (a diferencia de lo que ocurre con los
humanos). Por consiguiente, todos los animales no-humanos serdn ascendidos al
cielo y permanecerdn alli para siempre (Graves et al., 2017: 161 y ss.).

Este universalismo animal sostiene que todos los animales irdn al cielo por-
que, como son seres sintientes, susceptibles de placer y dolor; como Dios los ama
incondicionalmente; y como carecen de capacidad moral, al ser todos inocentes
ninguno merece ni un castigo eterno ni su destruccién definitiva y, por ende,
todos irdn al cielo (igual que los nifios pequenos). Graves et al. ofrecen una bateria
de argumentos a favor de que Dios, que ama a todas sus criaturas, deberia otor-
gar también a los animales el deleite de la vida eterna feliz, mdxime cuando han
sufrido tanto, y sin merecerlo, en la vida terrena. No discuto que un Dios perfec-
tamente amoroso deberia comportarse asi con todas sus criaturas inocentes, pero
la idea de que los animales accedan al cielo suscita varias cuestiones que depen-
den'! crucialmente de cudl sea la naturaleza de los animales y de en qué consista
el cielo. Desgraciadamente, sobre lo segundo tenemos muy poca informacién, y
solo nos cabe especular. Lo tinico seguro es que en el cielo, por definicién, nadie
experimentarfa ningtin género de sufrimiento.

Comencemos por la verdadera naturaleza de los animales. Supongamos que los
animales son seres esencialmente biolégicos, cada uno perteneciente a su especie, y
que las funciones bioldgicas como el desarrollo, la reproduccién y, esencialmente,
el metabolismo y la nutricién, son necesarias para preservar su identidad. En cuan-
to al cielo, tenemos bdsicamente dos concepciones. En la concepcién “plastica” del
cielo, este es una suerte de paraiso. El cielo es semejante a una Tierra idilica: no
hay muerte, no hay decadencia, no hay sufrimiento, la temperatura es ideal, no

' Graves et al. dedican mucho espacio a argumentar por qué Dios deberfa admitir en el

cielo también a los animales (por qué serfa arbitraria e injusta una discriminacion de especies),
y por qué en el caso de los animales deberfa admitir # zodos. En realidad, juegan con dos
barajas: para evitar la discriminacién, otorgan a animales y a humanos el mismo estatus onto-
l6gico de criatura divina bioldgica. Pero para restringir el universalismo aplicindolo solo a los
animales apelan a la diferencia, pues solo los humanos serfamos personas, sujetos morales
responsable e imputables. Sin embargo, mi mayor objecién es que apenas tratan el problema
de la naturaleza ni de los animales ni del cielo, para determinar si la supervivencia post-morten
celestial de los animales es siquiera en absoluto posible o concebible. Esta misma ausencia se
da en Crummett (2008), quien, a pesar de describir seis argumentos a favor del universalismo
animal —y respaldar cuatro— tampoco se interesa por las cuestiones cruciales mencionadas.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 251

hay cataclismos, y, también fundamental, nadie ataca a nadie ni lo devora: es un
lugar de absoluta paz y armonia. La otra concepcién del cielo, la “espiritual”, es
aquella en la que, o bien sus habitantes son espiritus puros y su existencia consiste
en contemplar la Gloria divina (o en fundirse directamente con la divinidad), o
bien es una vida de seres espirituales glorificados que se relacionan entre si ante la
presencia de Dios, de un modo que resulta arduo imaginar.'

Pues bien, si los animales son seres esencialmente bioldgicos, el cielo “espiri-
tual” resulta inaccesible a ellos, dado que no son espiritus. Si Dios transmutara a
una pantera en una ‘pantera espiritual”, no podria tratarse del mismo individuo
porque ya no serfa un animal y, por ende, el deleite de esa pantera espiritual en
el cielo dejarfa irresuelto el sufrimiento de aquella pantera de carne y hueso en la
Tierra de la que solo es su contrapartida. En suma, para esta concepcién de los
animales su cielo ha de ser el paradisiaco, no el espiritual.

Veamos entonces alguno de los problemas que plantea la tesis de un cielo
“paradisiaco” por lo que respecta a los animales. En primer lugar, los humanos
somos omnivoros, lo cual causa mucho sufrimiento y muerte a los animales; por
ello suponemos que en el cielo “paradisiaco”, aunque hayamos de comer (pues es
un cielo material) ya no comeremos a otros animales.'” Por su parte, los anima-
les carnivoros en ese cielo ya no podrdn atacar ni devorar a otros animales para
no causarles sufrimiento. Eso serfa, ciertamente, un paraiso para gacelas, cebras
o fides, pero ;qué ocurre con los tigres, los cocodrilos, los lobos o las hienas?
La cuestién no es Ginicamente si los tigres y demds serfan plenamente felices en
un cielo paradisiaco en el que solo comieran vegetales, sino si seguirdn siendo
tigres, cocodrilos y demds; y la respuesta es “no”, pues el ser depredador y el
nutrirse de carne forma parte de la esencia de lo que consiste en ser un tigre o un
cocodrilo." Un tigre estd disefiado para cazar y devorar, y para digerir carne."” Para

2 Y quizd sea mejor, siguiendo a san Pablo, ni intentarlo: “ni el ojo vio, ni el oido oyd, ni al
corazén del hombre llegd, lo que Dios preparé para los que lo aman” (1Co 2:9).

3 En un cielo espiritual nosotros serfamos seres puramente espirituales; o, si tenemos un
cuerpo, serd un cuerpo espiritual que no necesite nutricién alguna. Y esto no alterard nuestra
identidad, dado que somos personas, es decir, que nuestra esencia viene dada, no por nuestra
especificidad bioldgica, sino por nuestra conciencia, entendimiento y voluntad libre.

4 Una posibilidad es que en el cielo hubiera pseudoanimales herbivoros zombis para deleite
de los carnivoros. Pero que el cielo esté repleto de zombis lo convierte en un lugar extrano e
inquietante.

15 Como dice santo Tomds: “Si todo mal fuera impedido (por Dios) muchos bienes estarfan
ausentes del universo. Si no hubiera matanzas de animales, un leén dejaria de vivir” (Summa
Theologica, pt. 1, Q. xxii, art. 2.).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



252 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

suprimir tales rasgos hay que modificar su fisiologfa, su metabolismo e incluso su
morfologfa (por no hablar de su instinto), con lo que alterarfamos radicalmente su
naturaleza; dicho animal simplemente dejarfa de ser un tigre.'® Lo mismo, mutatis
mutandis, ocurre con el resto de los carnivoros. En suma, ;qué sentido tiene que
existan leones, tigres, cocodrilos o hienas en un cielo paradisiaco si no van a
poder depredar? Un tigre o un cocodrilo vegetariano no seguiria perteneciendo a
la misma especie animal, y dado que estamos suponiendo —por el momento— que los
animales son seres esencialmente bioldgicos, si cambia la especie a fortiori cambia la
identidad individual del animal. Por consiguiente, para que un animal carnivoro
pueda ir al cielo y seguir siendo el mismo individuo sin causar dafio y sufrimiento
a otros animales la Gnica alternativa es que sea contingentemente animal, pero
esencialmente un ser espiritual (persona o lo que fuere). Es decir, que tenga el

mismo estatus ontoldgico que el teismo atribuye a los seres humanos."”

Supongamos, por el momento, que los animales (al menos los mds evolucio-
nados cognitivamente) son efectivamente personas. Entonces ;cémo no van a
poseer ciertas capacidades intelectuales y quizd morales? Respecto a la conducta
moral de los animales, aunque habitualmente se ha descartado con ligereza que
tengan discernimiento moral alguno, cada vez hay mis evidencias de que en
muchas especies se dan comportamientos tipicos de una conducta moral, pues en
ellos se muestra empatia, solidaridad, altruismo, deferencia o piedad.'® Me parece
especialmente relevante que animales como los chimpancés sean conscientes de

16" Podemos encerrar a un tigre en un zoo para que no cause dafio; incluso podemos educar-
le desde cachorro para que no sea agresivo (siempre con riesgo); pero no podemos dejar de
alimentarlo con carne. Y, desde luego, ningin tigre o cocodrilo se realiza ni es feliz en un zoo.
17" “No me resulta obvio que todos los individuos que son animales no-humanos estén de
hecho esencialmente corporeizados como lo estdn... Yo adopto una concepcién dualista de la
vida tanto humana como animal” (Taliaferro, 1995: 576).

18 Sapolski (2001, 238) describe coémo un babuino adulto arriesgé su vida enfrentdndose a
un ledn para proteger a dos babuinos pequenos con los que no tenia parentesco alguno. Entre
los babuinos machos, cuando amenaza un macho dominante, pueden utilizarse babuinos
bebé como “escudos humanos”, jy la téctica detiene el ataque! (Balcombe, 2010, 124). Bal-
combe recoge muchos ejemplos de diferentes especies en los que los animales demuestran
preocupacion por el otro, compasidn, afecto, empatia, altruismo etc. con animales que no
pertenecen a su entorno familiar; incluso con ejemplares de otras especies, y concluye: “Cuan-
do un perro muestra deferencia por un gatito (que le era desconocido), o cuando una rata se
priva de comer para liberar a otra de un dolor, pienso que lo que vemos es la conducta natu-
ral de un animal versado socialmente” (id. 134). Yo irfa un paso mds: estas acciones altruistas,
desinteresadas, muestran una conciencia moral.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 253

lo que significa la equidad y que sean muy sensibles ante su falta.” Como afirma
Balcombe (2010: 137): “Es un error pensar que la moralidad se originé con el
Homo sapiens. Ser amable fue adaptativo mucho antes de que acechdramos la
Tierra, y la naturaleza virtuosa estd comenzando a obtener la atraccién cientifica
que merece.” Que los animales tengan un relevante discernimiento moral —como
ponen claramente de manifiesto los ejemplos de Balcombe- resulta esencial para
la hipétesis que propondremos al final del articulo.

Por consiguiente, si los animales poseen importantes capacidades intelectua-
les y morales, eso permitird que se discrimine entre quiénes accederdn al cielo y
quiénes no (o quiénes lo hardn mds tarde). Por tanto, 70 todos los animales irfan al
cielo, sino solo aquellos que en su caso lo merezcan. Y, si son personas, entendidas
como seres esencialmente espirituales, entonces irdn al cielo “espiritual”, y no al
“paradisiaco”. Pero esto cuadra mucho mejor con la idea de que la diferencia entre
animales y humanos es gradual y con alguna concepcién de la trasmigracion. Lo
primero est en consonancia con lo que nos ensefia la biologfa evolucionista. Lo
segundo, empero, estd en disonancia con lo que ha defendido el monoteismo
cristiano,” pero en consonancia con las tradiciones del Extremo Oriente, con
varias del Medio Oriente e incluso con algunas del judaismo.

4. Transmigracion de las almas, identidad animal e identidad personal

La concepcién general del hinduismo parece mds prometedora. Englobando
varias tradiciones hinduistas, podriamos resumir asi el marco de su concepcién:

" “Una forma de probar la conciencia moral en los animales es ver c6mo responden ante la

injusticia, es decir, a situaciones en las que los individuos reciben recompensas desiguales por
el mismo trabajo. Por ejemplo, es mds probable que un chimpancé rechace la comida ofrecida
a cambio de una pieza suya si puede observar a otro chimpancé recibiendo unas uvas apetito-
sas mientras a €l solo se le ofrece una rodaja de pepino” (Balcombe, 2010, 125). Pero, curio-
samente, si el chimpancé favorecido es algin allegado, entonces tolera mejor la injusticia.

2 Aunque cristianos gnésticos primitivos, como Basilides, Carpdcrates o Marcién, defendie-
ron la transmigracién de los humanos a animales como castigo, desde muy pronto padres de
la Iglesia como Justino, Ireneo e Hipélito atacaron la idea de que las almas humanas pudieran
reencarnarse en, o proceder de, animales. Origenes expuso la razdén inapelable: que en el
Génesis se afirma que solo el hombre es creado a imagen de Dios, y esa imagen seria imposible
de conservar en una especie animal (cf. Hick, 1976: 392-3). Dougherty (2014: 139) replica:
“En virtud de ser entes con vida y sintiencia, [los animales] se asemejan en algtin grado a
Dios y por ello estdn en algtin grado hechos a su imagen, y asf portan valor intrinseco” (para
mds detalles del debate, cf. Lépez Salvd y Herrero, 2011: 393 y ss.).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



254 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

los animales y los humanos tenemos el mismo estatus ontolégico, en un
continuum de sintiencia-(auto)conciencia, solo que la especie que “habitamos”
condiciona nuestro estado mental y espiritual. Las almas recorrerian diversos
estados de encarnacién y transmigracién ascendiendo o descendiendo, pero
acercidndose a la larga a la realizacién espiritual, —y asi a la divinidad— hasta que
alcancen su liberacién y realizacién definitivas. En tal caso, los animales podrian
haber pecado, bien habiendo existido antes como especies con mayor nivel de
conciencia (un hombre malvado que se reencarnara en un animal miserable),!
bien en su estado actual (un animal malvado que se comportara mal también
con los de su propia especie o con su familia). De este modo, su existencia
actual podria conllevar una parte de castigo por lo realizado en vidas previas.
Por ultimo, y esencial, ellos también estarian llamados a la salvacién definitiva.
Asi, desde su tradicién judia, Goldsmith y Seacord reivindican la reencarnacién
como complemento explicativo de la teodicea del castigo y de la forja-de-almas.
Entonces, un animal que sufre podria estar expiando sus pecados de cuando fue
humano en vidas previas.

Sin embargo, esta concepcién de la transmigracidn suscita un interrogan-
te ontoldgico: si los animales tienen (auto)conciencia e incluso una identidad
personal. Al final, ambos reconocen el problema que supone el sufrimiento
animal para la teodicea de edificacién-de-almas: “;Qué pueden aprender los
animales del sufrimiento? La mejor evidencia sugiere que los animales no poseen
la sofisticacién intelectual para evaluar y desarrollar sus propios caracteres. No
hay, pues, explicacién para el sufrimiento animal con la teodicea de edificacién-
de-almas” (2013: 415; cursivas mias). Pero —como argumentaré— es asaz
cuestionable que la evidencia sugiera que los animales carecen de un cardcter
propio. Ademds, si algunos animales hubieran de sufrir por sus acciones malvadas

2l La idea de reencarnarse en animales se ha concebido habitualmente como castigo por

acciones malvadas durante la vida humana. Asi, en las Leyes de Manu viene tipificado en qué
especie se reencarnard quien cometa segin cudl pecado capital —como matar a un brahmdn o
seducir a la esposa de un gurti— (cf. Rocher, 1980: 62 y ss.). Estas tipificaciones aparecen
también en varios Dharma Sastras, pero con notables divergencias. En otros casos la encarna-
cién en animales es la primera fase al salir del infierno: “Cuando ha sufrido a través de todos
los infiernos, el pecador, recolectando su propio karma que cometi6 incluso cuando estaba
dentro de otro cuerpo, entra en la creacién animal. Entre gusanos, insectos y pédjaros; entre
los animales salvajes, mosquitos. .. y otras criaturas malvadas y dafiinas.” Markandella Purana,
10.4-6 (en O’Flaherty, 1980: 18).

22 La reencarnacidn es defendida en libros esenciales de la cdbala como el Bahir y el Zohar;
por Isaac Luria, e incluso en el hassidismo de Israel Shem Tov en el siglo XVIII. Cf.

Goldsmith & Seacord (2013: 406-414).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 255

en vidas (humanas o animales) pasadas, deberian portar una relacién con los
autores de dichas acciones no solo causal o psicoldgica, sino ontoldgica: deberian
ser el mismo agente, el mismo individuo: porque no tiene sentido castigar a uno
por lo que hizo otro. La cuestién es, pues: ;en qué medida los animales son sujetos
mentales y genuinos agentes?

Sin duda, esto plantea diversos problemas; el primero: si podemos atribuir a
los animales, al menos a los superiores, algin grado de autoconciencia, ademds
de sensibilidad. Mi respuesta es afirmativa. Esto es claramente asi para los simios,
los delfines y probablemente también para otros muchos mamiferos.* Solamente
si definimos “persona” en términos de racionalidad, como la capacidad de
argumentar verbalmente sobre cuestiones morales o cientificas y de debatirlas
puiblicamente, excluiremos a los animales superiores de dicha categoria. Pero,
como sefalan Donaldson y Kimlicka, “estd claro que los simios y delfines no
son personas en sentido kantiano. Pero estd igualmente claro que muchos
humanos tampoco son personas en ese sentido. Muchos humanos (infantes,
seniles, discapacitados mentales...) no poseen los prerrequisitos alegados para
ser persona” (2011: 27).%

El argumento de Donaldson y Kimlicka no es que, dada una lista deter-
minada de rasgos en los que consiste ser una persona (lenguaje, racionalidad,
responsabilidad moral, autoconciencia etc.) los animales superiores cumplan
muchos de estos requisitos, sino que esa es la senda equivocada para reclamar
el cardcter inalienable de los derechos para todos los sujetos sintientes y con-
scientes, especialmente para los mds débiles. Por un lado, abrimos un debate
interminable acerca de qué propiedades son esenciales y cuales no para cualificar

23

Mitchell (1993) y Noske (1993), entre otros muchos zoélogos, han argumentado que los
gorilas, orangutanes y, especialmente, los chimpancés (con quienes compartimos el 99% del
c6digo genético) tienen capacidades intelectuales, morales y sociales que permiten que los
califiquemos como personas; White (2007) ha hecho lo propio respecto a los delfines, y otros
autores han llegado a conclusiones parecidas, aunque algo mds modestas, respecto a otros
varios mamiferos.

24 Podria objetarse que los nifios son personas en potencia o que los discapacitados no son
personas por accidente, mientras que los delfines son esencialmente no-personas. Pero ellos
replican que, si exigimos un alto estdndar de racionalidad kantiano para ser personas, entones
muchos humanos nunca lo son, e incluso quienes lo son, no lo son en diversas fases de sus
vidas. Por otro lado, la gorila Koko aprendi6 a manejar un lenguaje de 2.000 palabras. ;No
son los gorilas entonces seres lingiiisticos en potencia?

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



256 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

como persona.”’ Por otro, tendremos que hacer malabarismos para incluir como
personas a bebés, nifios, discapacitados, seniles etc. Pero, sobre todo, es que
la forma filos6ficamente preferible y politicamente mds segura de defender la
inalienabilidad de derechos de los débiles es basarlos en la pura subjetividad, en el
hecho de que “haya alguien ahi” susceptible de sufrir o disfrutar, de sentir dolor
o placer, de gozar o no de la vida: “nuestra postura fundamental es, pues, que los
animales poseen derechos inviolables en virtud de su sintiencia y su subjetividad,
del hecho de que tienen una experiencia subjetiva del mundo” (2011: 31). En
cuanto a la razén ontoldgico-epistémica que fundamente equiparar a animales
superiores con humanos, coinciden estos tedricos de los derechos inalienables con
fil6sofos como Swinburne: “Lo que es comun a todos los sucesos que se dan en
humanos y en animales superiores, y no en objetos inanimados, es que pueden
ser experimentados solo por su sujeto; o sea, el humano o animal implicado en
ellos. Lo que hace de un suceso un “suceso mental” es que es un suceso al cual la
sustancia implicada en el suceso tiene un acceso privilegiado al experimentarlo”
(2019: 29). Esa es la clave del asunto respecto a la teodicea: alli donde hay un ser
vivo consciente que sufre, que padece, que siente dolor, pdnico, miedo, angustia
o frustracién (sea un koala, un macaco, un bebé o un oligofrénico), ahi hay un
mal que justificar ante un Creador omnisciente, omnipotente y moralmente
perfecto.

Es cierto que los mayores defensores de que los animales poseen subjetividad
y una vida mental rica proceden del dmbito de la ética y la teoria de los derechos
(y cada vez mds, también de la biologia); entre los filésofos el asunto estd mds
abierto. El argumento del holismo de lo mental de Davidson y Stich y de la
necesidad de contenidos conceptuales, incluso expresados lingtiisticamente, para
que podamos identificar actitudes proposicionales —como creencias o deseos—
ha servido para justificar que, aunque los animales sientan, carecen de estados
mentales intencionales; en suma, no piensan. Sin embargo, siguiendo a Putnam,
podemos aceptar que para que haya actitudes proposicionales basta con que

% En su célebre articulo “Conditions for Personhood”, Daniel Dennett (1977, 177 y ss.)
recoge seis condiciones para ser persona: 1) racionalidad, 2) ser sujeto de adscripciones inten-
cionales, 3) ser objetos morales, 4) que puedan reciprocar (y con ello ser agentes morales), 5)
que empleen un lenguaje, y 6) que tengan algin tipo especial de conciencia. Los animales
con cerebros muy desarrollados cumplen claramente 2 y 3, en gran medida 6 y quizd algo
menos 5. En cuanto a la decisiva 4, hemos constatado que también la cumplen, contra lo que
tradicionalmente se ha afirmado. Por tanto, es solo la exigencia 1, la racionalidad, la que
impide que les otorguemos nuestro calificativo de personas. Por cierto, otra condicién que a
menudo se anade, el fabricar herramientas, estd bien documentado en varios simios.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 257

el contenido mental del sujeto refiera de facto a un objeto determinado, con
independencia del modo en que el sujeto “conciba” o se represente al objeto.
Como senala Mark Rowlands:

La concepcién ortodoxa dice que la referencia es una relacién que rige
primariamente entre estados internos de individuos y el mundo, y solo
derivativamente entre términos o expresiones y el mundo. Y esto explica
por qué es posible en tltima instancia hacer atribuciones transparentes
de actitudes proposicionales a individuos, humanos o de otro tipo [...]
Las atribuciones transparentes de creencia a animales no-humanos, pues,
serdn legitimas en la medida en que tengamos alguna razén para pensar
que los animales no-humanos poseen estados internos que funcionan para
representar, o escoger, items medioambientales (o corporales) (2009: 210

y 213).%

Ciertamente, los filésofos de la mente criticos con la idea de conciencia
animal no estdn solos. Los teSlogos y fil6sofos de ascendencia teoldgica cristiana
han querido erigir la frontera entre animales y humanos basdndose en la
nocidn cldsica de libre albedrio de la voluntad, que implica discernimiento y
racionalidad. Asi, por ejemplo, Swedenborg afirmé en su momento:

El modo mds claro de mostrar que la racionalidad y la libertad son
propias de los humanos es compararnos con los animales. Ellos no poseen
racionalidad o capacidad para comprender, ni libertad o capacidad para tener
intenciones libremente. En lugar de discernimiento poseen conocimiento, y
en lugar de intencién deseo, ambos a nivel fisico. Dado que carecen de estas
dos capacidades, carecen asimismo de pensamiento. En lugar de pensar tie-
nen una visién interna que se funde con la externa porque responde a ella.””

26 “Los recelos filoséficos sobre atribuir estados mentales a no-humanos tienen dos fuentes

principales. Primero estd el modelo de conciencia de pensamiento-de-orden-superior que, de
ser correcto, podria socavar la atribucién de estados conscientes a animales no-humanos.
Afortunadamente, este modelo no es correcto. Luego estdn los recelos suscitados por David-
son y Stich en torno al holismo de lo mental y a la relacién entre la creencia y las creencias
sobre creencias. Afortunadamente, en la medida en que se encuentren aqui argumentos, no
son convincentes. Y el resto es simplemente asercidn disfrazada de argumento” (id. 217). El
capitulo final del libro de Rowlands es una convincente reivindicacién de la existencia de
actitudes proposicionales en los animales superiores.

¥ Swedenborg (2009: 74).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



258 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

Sin embargo, recientemente algunos filésofos cristianos difuminan o borran
la barrera entre humanos y animales superiores; la impronta del evolucionismo
darwiniano ha repercutido en ellos. Asi, basindose en las semejanzas neuroldgicas
y conductuales ante estimulos semejantes entre animales y humanos, Swinburne
afirma:

Los mismos argumentos que desplegué... para mostrar que las sustancias
mentales que son humanas poseen almas mostrardn que aquellos animales
que son conscientes también poseen almas. .. y los mismos argumentos con-
tra las teorfas complejas de la identidad personal, como que son arbitrarias
y conducen a una irresoluble reduplicacién, también cuentan contra las
teorfas complejas de la identidad animal y, por ende, nos conducen a una
teoria simple de la identidad animal, que a su vez conduce a la concepcién de
que los animales poseen almas, y que su alma es lo que hace al animal ser el
animal que es. Asi, pues, los animales que poseen la capacidad de conciencia
son sustancias mentales puras (2019, 164).

Lo relevante no es tanto que los animales superiores tengan alma a/ igual que
los humanos; lo crucial es que los animales superiores y los humanos tenemos
una vida subjetiva, una conciencia, ligada a un cerebro desarrollado. Y eso es lo
que hace que ambos tengamos estados mentales o, como lo expresa Swinburne,
seamos sustancias mentales. Pero eso implica para el teismo tomar totalmente en
serio el problema del sufrimiento animal, y complicar la ya de por sf ardua tarea
de la teodicea.

Cuestion diferente es que no sepamos dénde exactamente ubicar el punto
de corte entre animales con conciencia y sin ella; pero tampoco sabemos dénde
ponerlo entre las muchas especies de antropomorfos para deslindar a los homi-
nidos de los que no lo son. Si efectivamente hay un continuum, como indican
la antropologia y la paleontologia, entonces cabe pensar que todos los anima-
les (o al menos aquellos con cerebro)?® compartimos nuestro destino tltimo.

2O al menos quienes cuentan con un cerebro bastante desarrollado. Esto incluye sin duda

a los mamiferos, muy probablemente a aves y reptiles, y con cierta plausibilidad a los peces y
otros habitantes marinos. Swinburne afirma: “Pero dado que los cerebros de los invertebra-
dos... tienen una construccién muy diferente de la de los humanos, no es probable que sean
conscientes, y asi, no es probable que posean almas (2019: 167). Esta exclusion generalizada
de invertebrados me parece precipitada. Los moluscos cefalépodos, y especialmente los octé-
podos (pulpos), tienen un cerebro muy complejo y muestran signos de mucha inteligencia.
El hecho de que la estructura y disposicién de sus cerebros sea distinta de la de los mamiferos

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 259

Ademds, cuanto mds avanza la zoologia, mds descubrimientos se producen sobre
las capacidades antafo insospechadas de muchas especies,” que nos obligan a
considerarlos como sujetos sintientes y pensantes. Que no sepamos qué tipo
de experiencia subjetiva tiene un molusco o una hormiga, si es que la tienen,
no quita para que estemos seguros de que los mamiferos y los cefalépodos si la
tienen, y que por ello merecen una consideracion especial,®® también desde el
punto de vista teoldgico.

Una vez admitido que muchos animales poseen conciencia, en diversos gra-
dos, ;podriamos atribuirles incluso una identidad personal? Ahora bien, ;sabe-
mos acaso en qué consiste la identidad personal? Si reside en la conciencia, los
animales (al menos los superiores) la tienen, aunque no sea tan compleja como
la nuestra. Si reside en la memoria, también la tienen. Si residiera en su cuerpo
bioldgico, jtambién lo tienen! Y si la identidad personal fuera algo simple e irre-
ductible, una haecceitas, entonces a fortiori podrian tenerla igual que nosotros,
como afirma Swinburne.?' Y, ;cudl podria ser la clave de esa haecceitas? ;Cudl
serfa su rasgo distintivo?

Lynn Baker afirma que ser una persona es tener un punto de vista tnico e
intransferible hacia el universo, una perspectiva en primera persona, desde el
interior: “algo es una persona en virtud de tener una perspectiva en-primera-

no debe hacernos concluir que carecen de pensamiento y conciencia (ver nota siguiente).
Otra cosa son moluscos como las almejas, que carecen de cerebro.

#  Resenando el libro de P. Godfrey-Smith Other minds. The octopus, the sea and the deep
origins of consciousness, Luis Alonso concluye: “A imagen de los humanos, los cefalépodos
pueden categorizar. Apagan las bombillas de noche, provocando cortocircuitos. Dirfase que
tienen sus propias ideas. Unos se muestran tristes; otros, confiados o divertidos; unos se ale-
gran de ciertas companias humanas; a otras les arrojan un desdefioso chorro de agua. Reco-
nocen el rostro humano. Se ha confirmado que los calamares del pacifico distinguen incluso
a las personas que portaban idénticos uniformes” (2017: 95). Acaba de descubrirse que los
pulpos, que se separaron de los vertebrados hace 500 millones de afios, tienen fases del suefio
semejantes a las nuestras, con periodos REM de gran actividad (Lima de Souza et al., 2021).
Y los suefios Rem son signos inequivocos de sucesos conscientes independientes de las esti-
mulaciones en directo del mundo externo.

3 “Aunque el asunto pueda aturdir a algunos filésofos académicos, el resto de nosotros acep-
ta que muchos animales, tales como perros, gatos, primates, vacas, cerdos. .. son sintientes;
precisamente por esto todos aceptamos una regla moral de que es incorrecto imponer sufri-
miento innecesario a los animales” (Francione, 2000: xxxvii).

31 También Dougherty defiende que los animales tienen un alma que es su haecceitas, pues,
reivindicando a Duns Escoto, afirma: “toda alma posee las mismas capacidades, pero el fun-
cionamiento de cada alma estd limitado por la materia con la que estd unida” (2014: 148).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



260 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

persona, y una persona es una persona sumana en virtud de estar constituida por
un cuerpo humano (o un animal humano)” (2020: 354).>* Es cierto que Baker
define de tal manera la perspectiva en primera persona® como definida por el
ego y la autoconciencia® y evidenciada por el uso de la palabra “yo”, que ello le
impide que se aplique a los animales. Pero si revisamos el criterio, y subrayamos
que lo esencial es tener una percepcion, un punto de vista tnico e irreductible
hacia el mundo externo, eso es algo que poseen los animales superiores, aquellos
que tienen un cerebro. La diferencia esencial es que, mientras que hay diversos
niveles o grados de conciencia, la pura percepcidn, el estar abierta una “ventana”
al mundo, se da o no se da. Esto estd en consonancia con lo que afirman
Donaldson y Kimlicka: “Los seres conscientes/sintientes son yoes, poseen una
experiencia subjetiva distintiva de sus propias vidas y del mundo” (2011: 24).%
Y esa “distintividad” no es solo interespecifica, porque un aspecto esencial, y
que apenas suele destacarse, es que los animales superiores de una misma especie
poseen personalidades diferentes.’® Cada individuo animal tiene su propio modo
de ser, su idiosincrasia, moldeado por sus vivencias y su memoria, ademds de por
su herencia genética tnica y su biologia. Como senala Rogers (1998: 20): “Cada

32 Lowe (1996) tiene una concepcidn parecida acerca de la irreductibilidad de la experiencia
subjetiva, del hecho de ser sujetos de experiencias; pero, a diferencia de Baker (quien no cree en
el alma) Lowe piensa que eso se debe a la sustancialidad espiritual, al alma, que serfa exclusiva
de los humanos. Pero, si lo esencial es ser sujetos de experiencias, spor qué no van a serlo los
animales? Al contrario, todo lo que sabemos de ellos apunta a que son justamente eso.

3 “La evidencia lingiiistica de una perspectiva en-primera-persona procede el uso de pro-
nombres en-primera-persona insitos en oraciones con verbos lingiiisticos o psicolégicos. .. Si
me pregunto cémo moriré, o prometo que me quedaré contigo, entonces estoy pensando en
mi misma como mi misma; yo no estoy pensando en m{ misma en ningtin modo en-tercera-
persona’ (id. 354).

3% Incluso el nivel de autoconciencia es debatible en los primates. Sabemos que los chimpan-
cés, gorilas y orangutanes pueden reconocerse en un espejo (también los pingiiinos pueden),
pero no hay consenso entre los naturalistas acerca de qué conclusiones extraer (cf. Rogers:
1998, 23-31). Seguramente es un requisito para la conciencia de si el tener conciencia de los
demds como seres con una conciencia independiente: “Este tipo de experimentos [recién
descritos] suministran pruebas convincentes de que los chimpancés son conscientes del estado
mental de otros individuos, y en estos casos de que ellos conocian el estado mental de los
humanos” (Rogers: 1998, 44).

35 “Sintiente” es una subcategorfa de “consciente”. Ciertos defensores de la inviolabilidad de
derechos para los animales pretendiendo alcanzar al mayor nimero posible de especies esco-
gen la capacidad de sentir como fundamento ontolégico; asi Steiner: “La sintiencia es una
capacidad compartida por todos los seres para quienes la lucha por la vida y por fructificar. ..
posee un sentido reflexivo de qué cosas importan o cémo importan” (2008, xi).

3 Esto fue puesto de manifiesto por los estudios de campo de Jane Goodall con los chim-
pancés o de Diane Fossey con los gorilas de montafia, pero cualquiera que haya tenido perros
o gatos lo sabe por experiencia propia.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 261

animal individual tiene experiencias diferentes y, asi, forma recuerdos diferentes
que se construyen a lo largo de una vida, al igual que sucede en los humanos. El
temperamento mismo viene moldeado por la experiencia... Y es la colecciéon de
recuerdos la que se convierte en parte del yo”. Por consiguiente, la supervivencia
post-mortem de un animal habrd de consistir en la persistencia y continuidad de
esa perspectiva subjetiva exclusivamente suya en un nuevo organismo (o acaso
sin é1).%

Queda, sin embargo, un segundo problema para la hipétesis de la transmi-
gracion: el teolégico. Que todos los animales sufran por ser humanos malvados
reencarnados es imposible, porque los animales, incluso los que tienen un cere-
bro, existieron mucho antes que cualquier humano. Y si solo algunos animales
fueron previamente humanos, reencarnados ahora expiando culpas, entonces
la transmigracién solo sirve para justificar una minima parte del sufrimiento
animal: la de aquellos animales que efectivamente son humanos transmigrados.
Pero es obvio que #odos los animales de todos los tiempos estdn sujetos al dolor
y al sufrimiento. Es menester, pues, otra hipdtesis explicativa de mayor calado.

5. Una alternativa universalista animal

¢Y si, en vez de haber almas (humanas) que transmigraran de unas especies
a otras seglin sus acciones, inclinaciones y méritos, la evolucién de la vida en la
Tierra fuera tal que los organismos comenzaran siempre desde formas elementales
hasta que, en un momento determinado, aparecieran la percepcién y la sintien-
cia, y con ellas las primeras manifestaciones de la conciencia, lo que supondria
una incipiente identidad subjetiva, mental, emergiendo una suerte de alma, que
ulteriormente fuera desarrollindose progresivamente en la serie de las subsi-
guientes transmigraciones segin sus méritos, en un progreso asintdtico —que,
por supuesto, podria experimentar altibajos— hacia una realizacién espiritual? Y

% Aunque Taliaferro afirma: “No creo que estemos actualmente justificados a creer que la
reencarnacion a través de las especies sea metafisicamente imposible” (1995: 577), la coheren-
cia de la nocién de transmigracién sigue siendo problemdtica. Una prueba indirecta de su
coherencia seria la verificacién de casos de reencarnacién o transmigracién. Pero, mientras que
hay muchas personas que pretenden recordar vidas previas humanas (cf. Stevenson, 1980),
apenas las hay de recuerdos de vidas anteriores en forma de animal. La tradicién nos dice que
Buda fue diversos animales en sus vidas previas (relatadas en jJataka), pero eso pertenece plau-
siblemente més a la leyenda que a la historia.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



262 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

que al surgir organismos con cerebro emergiera por vez primera la conciencia de
si, y a partir de ese momento cada animal constituyera un verdadero sujeto de
conciencia que pudiera reencarnarse en su especie y ulteriormente transmigrar
a especies diversas y acaso mds complejas. Esta distincién entre animales con
alma —atin sensitiva, pero destinada hacia la razén—y animales sin alma, aparecia
ya en Leibniz:

Preferirfa prescindir del milagro en la generacién del hombre, asi como
en la de los demds animales. Y esto se podrd explicar concibiendo que en
este gran nimero de almas y de animales. .. estas solas almas que estdn des-
tinadas a alcanzar un dia la naturaleza humana contienen la razén que apa-
recerd un dia en ellas, y que los solos cuerpos orgdnicos de estas almas estdn
preformados y predispuestos para tomar un dia la forma humana; siendo
esencialmente diferentes de ellos los otros pequenos animales o vivientes
seminales, donde nada de esto estd prestablecido, y no teniendo nada mds
que de lo inferior en ellos.*®

Semejante hipétesis tiene la gran ventaja de que explicaria el sufrimiento
animal anterior a la aparicién del hombre, no en términos de castigo y expiacién,
sino filoséficamente por una emergencia del alma en el curso de la evolucidn,
y teolégicamente por una forja-del-alma a lo largo de diversas vidas bioldgicas,
junto con una compensacién del sufrimiento en un estadio final celestial.

Pero el mismo texto de Leibniz delata un dilema para una hipédtesis de este
tipo, porque jcudndo comenzaria a operar el karma, o sea, la generacion de
méritos y deméritos que, cuando es positiva, se denomina “forja del alma” y que
acarrearia la siguiente reencarnacién en otro individuo de la misma especie o,
en su caso, la transmigracién a una especie diferente? Si respondemos que sola-
mente cuando aparece un cerebro (o uno suficientemente desarrollado) porque
el cerebro es el asiento biolégicamente necesario para la emergencia de un nivel
de conciencia compatible con la minima identidad personal y accién moral,
entonces todo el sufrimiento de los animales sin cerebro queda excluido de esta
teodicea. Podriamos acaso concluir que tales seres no sienten en realidad dolor
alguno. Pero, si lo sintieran, aunque el sufrimiento de una almeja, de un mejillon
o incluso de una medusa pueda ser nimio comparado con el de los mamiferos,
deberia ser abordado por la teodicea. Y si, por otro lado, el karma comienza
a operar ya alli donde y cuando aparece la sintiencia (y, por ende, el dolor, el

38 Ensayos de teodicea § 397 (Leibniz 2015: 701; cursivas mias).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 263

sufrimiento) entonces rodo el sufrimiento animal podria ser asimilado por esta
teodicea. Pero el problema es que tales animales sin cerebro (o con cerebros
tan reducidos como el de una lombriz) probablemente carezcan del suficiente
componente de subjetividad y de moralidad para contar como sujetos mentales,
ni consecuentemente para poder iniciar nada parecido a una “forja del alma”.

La salida mds plausible de este dilema me parece la siguiente: aunque el pro-
greso mental, tanto moral como a nivel cognitivo superior, solo pueda comenzar
alli donde hay un cerebro, los animales “inferiores” meramente sintientes si esta-
rfan englobados en esta teodicea, siempre y cuando constituyeran fases previas
de la serie de transmigraciones de almas que en las fases finales habrin de estar
ligadas a animales con cerebro. Entonces, si una serie de fases (por ejemplo, larva,
saltamontes, boquerdn, ratén, delfin...) son fases del desarrollo un mismo indi-
viduo (alma, sustancia mental, haecceitas), toda su trayectoria, incluidos todos sus
padecimientos, quedan incluidos, y finalmente justificados, en un dnico destino
final ultraterreno. Asi, al igual que el cigoto, el embrién o el feto a partir de los
cuales yo naci no son el mismo yo que mi yo actual (simplemente, porque no
eran ningun yo), el hecho de que seamos el mismo organismo, el mismo indivi-
duo, hace que mis avatares y mi destino engloben vy, en su caso, justifiquen, los
sucesos de aquellas fases remotas (como el sufrimiento fetal o el del parto). De
este modo, a todos los animales les estarfa abierta la posibilidad de una evolucién
espiritual positiva, y de una culminacién celestial de sus posibilidades.

Que haya tal estado final celestial para las almas animales ha sido defendido
por Dogherty partiendo del lema: zodo mundo posible en el que Dios existe y los
animales sufren es un mundo en el que ellos son resucitados y deificados por Dios

(2014: 19). Fl afirma:

Segtin una versién de la doctrina de la #heosis, los humanos, al menos
algunos, nunca cesardn de crecer en conocimiento, poder y amor, y asi, en
un sentido, nunca cesardn de aproximarse a la naturaleza de Dios... Apenas
sorprenderd que los animales no-humanos experimentaran al menos la sufi-
ciente deificacion para alcanzar el nivel de clara personeidad y ser capaces de
apropiarse de sus experiencias desde sus fases no personales dentro de una
vida de virtud justamente como humanos... Al igual que los humanos son

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



264 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

renacidos [en el cielo] desde la mera personeidad a algo que serd cuasi-divino,
asi los animales serdn renacidos desde la sintiencia hacia la personeidad.”

Hay que resaltar, sin embargo, que Dougherty no concibe este desarrollo
espiritual a lo largo de varias vidas terrenales, sino solo en el cielo, donde las
almas de animales evolucionarian, conociendo y aceptando sus sufrimientos
terrenos. No obstante, resulta dudoso concebir que una sola vida terrenal de
un animal baste para enviarlo directamente al cielo. La idea de theosis parece
tener sentido si, una vez ganado el cielo desde la Tierra, alli las almas prosiguen
perfecciondndose hasta divinizarse. Pero si los animales —o al menos buena parte
de ellos— no estdn en condiciones morales ni epistémicas de “ganarse el cielo”,
entonces tendrian que ir o todos o ninguno. Y si van todos, como pretende
Dougherty, ;por qué no han sido creados directamente en ese cielo? Desplazar
la forja-de-almas al cielo no solo deja inexplicado el sufrimiento animal en la
Tierra; convierte en ininteligible la misma existencia terrenal de los animales.
Por eso resulta mds coherente que el desarrollo espiritual se despliegue ya en
la misma Tierra. Ademds, ;por qué los animales habrian tenido la suerte de
estar todos destinados directamente al cielo y los humanos no? Esto también
pareceria una arbitraria discriminacién divina de las especies, pero ahora en
sentido inverso.

Por otro lado, Dougherty concibe el cielo no tanto como recompensa por el
dano sufrido aqui abajo, sino como aceptacién retrospectiva de los sufrimientos
terrenales padecidos como etapas necesarias en vistas a la forja-del-alma. Pero
entonces podemos preguntarnos: ;qué le aportan a esas tortugas, que tras salir
del cascarén rumbo al mar son masivamente engullidas, esos minutos de vida
tras los cuales accederian ya al cielo? Sin duda, el cielo puede cumplir ambas
funciones: compensacién por los sufrimientos y aceptacién de los mismos. Sin

39 Al final de su libro defiende un argumento trascendental a favor de la deificacién animal: los
animales estdn hechos a imagen de Dios; sus existencias son globalmente (o sea, incluyendo
su ulterior vida celestial) muy buenas; cualquier sufrimiento puede ser derrotado dentro del
contexto de sus vidas. El inico modo en que Dios podria englobar el sufrimiento animal en
algtin bien mayor que orgdnicamente lo derrote es o (1) via su relacién con el orden c6ésmico,
(2) la forja-de-almas en este mundo, o (3) la forja-de-almas ultramundana. Lo primero es
descartable porque convierte a los animales en meros medios para un fin superior. Sobre lo
segundo, dado que, segin Dogherty, los animales no pueden perfeccionar su alma en este
mundo, su perfeccionamiento requiere la resurreccién animal y la deificacién. Asi, pues, si
Dios existe los animales serdn resucitados y deificados (id. 144-146). Pero él sigue
manteniendo una barrera ontoldgica infranqueable entre animales y humanos, que me parece
rechazable.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 265

embargo, para que la fase terrenal de la forja-de-almas cumpla su funcién, estas
deben llegar a ser almas mds evolucionadas, presumiblemente a un nivel humano
o cuasi humano.* En cualquier caso, el destino final serfa la unién con Dios de
todas las almas ya plenamente desarrolladas, o al menos de todas aquellas que
tras un largo recorrido existencial por nuestro planeta lo merecieran.

6. Conclusion: si hay un destino celestial para los humanos,
plausiblemente también para los animales

Las hipétesis de teodicea examinadas suscitan bastantes dudas e interrogan-
tes; el primero el atribuir alguna suerte de alma, de identidad espiritual, a segiin
qué animales. ;No resulta la nocién de alma ya bastante problemdtica desde el
punto de vista cientifico y filoséfico en el dmbito humano*, como para querer
extenderla al reino animal (aunque solo fuera a quienes poseen cerebro)? ;Hasta
qué punto tenemos evidencias o argumentos que justifiquen la creencia en la
identidad espiritual o personal de los animales superiores, independientemente
de los desiderata de la teodicea? Quien ha tenido experiencia directa y larga con
animales es mucho mds proclive a aceptar la posibilidad de que tengan persona-
lidad propia, alguna suerte de alma: ipseidad. Por otra parte, cuanto mds avanzan
la biologfa, la zoologia y la etologia, mds conscientes somos de la proximidad
en diversas facetas entre los animales superiores y los humanos (e incluso de la
superioridad de muchas especies animales en segiin qué habilidades y destrezas),
y mds nos sorprendemos de sus antafio insospechadas capacidades.

De las hipétesis examinadas, la que propugno tentativamente me parece
mds coherente que cualquiera de las alternativas, tales como concebir: un cielo
independiente para cada especie; un Paraiso en el que convivan en armonia todas
las especies; una transmigracion generalizada regresiva de las almas ya humanas
hacia vidas animales; 0 —como acabamos de ver— un salto directo de una vida

# John Wesley quizd concibié algo semejante, cuando se “atrevié a conjeturar que los ani-
males pueden recibir un nivel aumentado de comprensién, y quizd incluso ser habilitados
para conocer, amar y disfrutar a Dios” (BEW, 2:448) [en Walls, 1996: 539].

41 Una panordmica de fildsofos y cientificos que rechazan la idea de alma humana, asi como
de sus motivaciones, puede verse en Johnson (2013: 61 y ss.). Un caso paradigmdtico entre
nosotros es el del médico y filésofo Pedro Lain Entralgo. Durante bastante tiempo defendié
una postura dualista, pero “su segundo periodo es ciertamente monista, corporalista para mds
sefias, porque acaba negando la espiritualidad del alma humana y su existencia separada post

2l ’
mortem, a la par que afirma que el hombre se reduce a su cuerpo” (Sellés, 2016: 455).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



266 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

terrenal dnica a la vida celestial. Pero incluso una hipétesis como la que presento
dista de constituir un argumento persuasivo —no digamos ya concluyente— para
el asunto que nos ocupa: la permisién por Dios del sufrimiento animal, ingente
y en muchos casos sin un sentido discernible. A lo que si nos llevan nuestras
consideraciones es a pensar que el destino tltimo de animales y humanos (sea
el cielo —y quizd también el infierno— o sea la tumba) es plausiblemente com-
partido.

Por eso mi conclusién es harto modesta. Mi posicién es que al valorar la pro-
babilidad del teismo frente al problema del mal hemos de tomar en consideracion
la viabilidad de una salida en linea con la aqui propuesta, que pueda dar razén
del sufrimiento animal en términos semejantes o equiparables a lo que hacen las
defensas y teodiceas con el sufrimiento humano, incluyendo la nocién de alma
y la escatologfa. El “universalismo” animal que propongo no supone que todos
los animales se salvardn en el cielo, sino que todos estdn (estamos) incluidos en
la cadena evolutiva de la sintiencia-subjetividad-autoconciencia, y que, por ende,
todos tendrdn (tendremos) la oportunidad de acceder a la mdxima realizacién
espiritual.

Si esta incipiente propuesta inclusiva de los animales superiores en el dmbito
de la salvacién nos parece descartable, entonces, en mi opinidn, el problema
del mal seguird pesando como una losa para cualquier teismo moral. El proble-
ma es que la teodicea necesita justificar rodo sufrimiento. La forja-de-almas y la
escatologia ayudan a esta justificacién. Pero estas solo pueden operar si hay una
identidad personal, un yo. Y la evolucién biolégica nos muestra que el dolor y
el sufrimiento aparecen antes que la autoconciencia, que el ser personas. Pero
reparemos en lo siguiente: si bien el indudable caricter sintiente de los animales
plantea un formidable problema a la teodicea, su —discutible, pero plausible—
conciencia con actitudes proposicionales como deseos, intenciones y creencias,
incluyendo el hecho de poseer personalidades distintas, podria formar parte de la
solucién. Porque entones la escatologia si podria acudir en auxilio de la teodicea
en el caso de los animales superiores de un modo bastante semejante a como lo
hace en el caso de los seres humanos. O quizd incluso del mismo modo que para
los seres humanos; porque, a fin de cuentas, los actuales humanos habriamos
sido en fases previas animales de las mds diversas especies.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 267

Bibliografia

Aronso, Luis (2017). «La sorprendente inteligencia de los cefalépodos», Investigacion y
ciencia, N° 84, pp. 94-95.

Baker, Lynne Rudder (2020). «Christians Should Reject Mind-body Dualism». En
Peterson & Vanarragon (2020), pp. 353-362.

Barcomse, Jonathan (2010). Second Nature. The Inner Lives of Animals. New York:
Palgrave Macmillan.

BErNABE, Alberto et al. (eds) (2011). Reencarnacion. La transmigracion de las almas entre
Oriente y Occidente. Madrid: Abada.

Byerry, T. Ryan & SiivermaN, Eric J. (eds.) (2017). Paradise Understood. New Philo-
sophical Essays about Heaven. Oxford: Oxford University Press.

Crark, Stephen R. (2013). «Animals». En Taliaferro (2013), pp. 528-540.

CAVALIERY, Paola & SINGER, Peter (eds) (1993). 7he Great Ape Project: Equality Beyond
Humanity. New York: St. Martin Press.

CRUMMETT, Dustin (2008). «Eschatology for Creeping Things (and Other Animals)».
En Heretz & Timpe (2020), pp. 141-162.

DeNNETT, Daniel (1976). «Conditions for Personhood». En Rorty (1976), pp. 175-
196.

DoNALDsON, Sue & Kymricka, William (2011). Zoopolis. A Political Theory of Animal
Rights. New York: Oxford University Press.

DoucHerty, Trent (2014). The Problem of Animal Pain. A Theodicy for All Creatures,
Great and Small. New York: Palgrave Macmillan.

FrancioNg, Gary (2000). Introduction to Animal Rights: Your Child or the Dog? Phila-
delphia: Temple University Press.

GorpsmiTH, Tyron & SEACORD, Beth (2013). «Judaism, Reincarnation, and Theodi-
cy». Faith and Philosophy Vol. 30/4, pp. 393-417.

GRraves, Shawn, HErRreTH, Blake & TyLER, M. John (2017). «In Defense of Animal
Universalism». En Byerly & Silverman (2017), pp. 161-192.

Hererz, Blake & TimpE, Kevin (eds.) (2020). 7he Lost Sheep in Philosophy of Religion.
New Perspectives on Disability, Gender, Race, and Animals. New York & London:
Routledge.

Hicx, John (1976). Death and Eternal Life. London: Collins.
— (19606) [2010]. Evil and the God of Love. 5* ed. New York: Palgrave Macmillan.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



268 ENRIQUE ROMERALES ESPINOSA

LeiBNiz, Gottfried Wilhelm Friedrich (2015) [1710]. Ensayos de teodicea. Madrid: Aba-
da.

Jonnson, David Kyle (2013). «Do Souls Exist?» 7hink. Cambridge Univ. Press, Vol.
12, 35, pp. 61-75.

Lima pE Souza, Sylvia etal. (2021). «Cyclic Alternation of Quiet and Active Sleep States
in the Octopus». https://www.cell.com/iscience/fulltext/S2589-0042(21)00191-
7?utm_source=EA

LorEz SALVA, Mercedes y Herrero, Miguel (2011). «Cristianismo primitivo». En Berna-
bé, A. et al. (2011), pp. 385-416.

Lowe, Edward Jonathan (1996). Subjects of Experience. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

MarsHaLL, Ch. R., Larorre, D. V., WiLson, C. J. et al. (2021). «Absolute Abundance
and Preservation Rate of Tyrannosaurus Rex». Science Vol. 372, N° 6539, pp. 284-
287.

MitcHELL, Robert W. (1993). «Humans, Nonhumans and Personhood». En Cavalieri
& Singer (1993), pp. 237-247.

Murray, Michael (2008). Nature Red in Tooth and Claw. Theism and the Problem of
Animal Suffering. New York. Oxford University Press.

Noske, Barbara (1993). «Great Apes as Anthropological Subjects». En Cavalieri &
Singer (1993), 258-268.

O’FranEerTy, Wendy Doniger (1980). «Karma and Rebirth in the Vedas and Puranas».
En O’Flaherty (ed.) (1980), pp. 3-37.

— (ed.) (1980). Karma and Rebirth in Classical Indian Traditions. Berkeley: University
of California Press. 42 ed. 2024.

PETERSON, Michael L. & Van ArracoN, Raymond ]. (eds.) (2020). Contemporary
Debates in Philosophy of Religion. 22 ed. Hoboken NJ: Wiley Blackwell.

RocHER, Ludo (1980). «Karma and Rebirth in the Dharmasastras». En O’Flaherty
(ed.) (1980), pp. 61-89.

Rogers, Lesley J. (1998). Minds of Their Own. Thinking and Awareness in Animals.
Boulder CO: Westview Press.

Rorry, Amélie (1976). The Identities of Persons. Berkeley: University of California Press.

Rowranps, Mark (2009). Animal Rights. Moral Theory and Practice. New York: Pal-
grave MacMillan. 22 ed. 2016.

SapoLski, Robert M. (2001). A Primates Memoir. A Neuroscientists Unconventional Life
Among the Baboons. New York: Simon & Schuster.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid



SUFRIMIENTO ANIMAL, IPSEIDAD Y ESCATOLOGIA: UN ARCANO PARA LA TEODICEA 269

SELLES, Juan Fernando (2016). «Del dualismo alma-cuerpo al monismo corporalistar.

Espiritu, LXV, N. 152 pp. 453-479.

STEINER, Gary (2008). Animals and the Moral Community: Mental Life, Moral Status,
and Kinship. New York: Columbia University Press.

STEVENSON, lan (1980). Twenty Cases Suggestive of Reincarnation. Charlotesville: Uni-
versity of Virginia Press.

SwEDENBORG, Emanuel (2009). Divine Providence. West Chester PA: Swedenborg
Foundation.

SwiNBURNE, Richard (1998). Providence and the Problem of Evil. Oxford: Clarendon
Press.

— (2004). The Existence of God. 22 ed. Oxford: Clarendon Press.
— (2019). Are we Bodies or Souls? Oxford: Oxford University Press.

TaviarerrO, Charles (1995). «Animals, Brains and Spirits». Faith and Philosophy. Vol.
12/4, pp. 567-571.

TaLIAFERRO, Charles, Harrison, Victoria S. & Goetz, Stewart (eds.) (2013). 7he Rout-
ledge Companion to Theism. New York/Oxford: Routledge.

Tomas DE AQUINO (2013). Suma 1eoldgica. Madrid: B.A.C.

WALLs, Jerry L. (1996). «As the Waters Cover the Sea. John Wesley on the Problem of
Evily. Faith and Philosophy Vol. 13/4, pp. 534-562.

Whrte, Thomas 1. (2007). In Defense of Dolphins: The New Moral Frontier. Oxford:
Blackwell.

Recibido: 27/04/2021

Aceptado: 21/05/2022

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 241 - 269. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

