
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

LA PEDAGOGÍA DE KANT Y LOS CUATRO 
PILARES DE LA EDUCACIÓN PARA EL SIGLO 

XXI DE LA UNESCO

KANT’S PEDAGOGY AND THE FOUR PILLARS 
OF EDUCATION FOR THE 21ST CENTURY FROM 

UNESCO

Juan Cano de Pablo*

Universidad Internacional de La Rioja

Resumen: Se realiza una lectura comparativa entre la Pedagogía de Kant (2018) 
(Ak. IX, 437-499) y el Informe Delors: La educación encierra un tesoro (Delors, 1996). 
Ambos escritos tratan de la educación que han de recibir los jóvenes para construir un 
futuro mejor. Aunque lo hacen desde perspectivas diferentes, ya que les separan casi 200 
años, se observan paralelismos que ponen de manifiesto la actualidad de los temas tra-
tados en ambos textos, fomentando su relectura a la luz del primer cuarto del siglo xxi.

Palabras Clave: Educación, pedagogía, enseñanza, aprendizaje, conocimiento.

Abstract: A comparative reading is made of Kant’s Pedagogy (2018) (Ak. IX, 
437-499) and the Delors Report: Education contains a treasure (Delors, 1996). Both 
writings deal with the education that young people must receive to build a better future. 
Although they do so from different perspectives, since they are separated by almost 200 
years, there are parallels that reveal the relevance of the topics covered in both texts, 
encouraging their rereading in the light of the first quarter of the 21st century.

Keywords: Education, pedagogy, teaching, learning, knowledge.

* Profesor de la Universidad Internacional de La Rioja (Grupo 1 Nivel II), Avenida de la Paz, 
137, 26006 Logroño, La Rioja. juan.cano@unir.net



52	 Juan Cano de Pablo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

1. Introducción

Cuando comencé a preparar este artículo, fui a comprar una edición reciente 
de la Pedagogía de Kant (2018) (Ak. IX, 437-499)1 a una conocida librería de 
Madrid. Al entrar en la tienda dudé si dirigirme a la sección de Pedagogía o a la 
de Filosofía. Dado que la sección de Pedagogía estaba antes que la de Filosofía 
busqué por la K a ver si encontraba al autor. La búsqueda no arrojó resultados 
satisfactorios, por lo que seguí pasillo adelante hasta la sección de Filosofía, en la 
que en poco tiempo encontré al autor y al libro. Sirva esta anécdota para ratificar 
algo de sobra conocido, a saber: Kant es un filósofo, no un pedagogo.

No obstante, la filosofía práctica de Kant implica un cierto planteamiento 
pedagógico: el tener que obrar por deber, el respeto al imperativo categórico. 
Se trata de una ley moral, no de una imposición legal o coactiva, es decir, el ser 
humano se la da a sí mismo y la acepta por voluntad propia, por auto-coerción. 
Así pues, la moral kantiana requiere una pedagogía previa que sea capaz de 
inculcar el cosmopolitismo y el universalismo en el ser humano (Abaggnano y 
Visalberghi, 1992).

Sin embargo, Kant no realiza una pedagogía como tal, de hecho, el texto 
de la pedagogía, lo constituyen los apuntes recopilados por Friedrich Theodor 
Rink en 1803 (Caeiro, en Kant, 2009, p. 10). En los que se puede percibir el 
entusiasmo en el ser humano, propio de la ilustración y su continuo progreso y 
mejoramiento.

El segundo texto objeto de este artículo es el conocido como Informe Delors: 
La educación encierra un tesoro. Este texto pertenece al capítulo cuarto del Informe 
a la UNESCO de la Comisión Internacional sobre la Educación para el Siglo XXI 
(Delors, 1996)2. Jacques Delors presidió la comisión, publicándose el Informe en 
1996, en el que se fijaron las pautas que deberían cumplir los diferentes sistemas 
educativos de los países pertenecientes a la Unión Europea.

De todos es sabido que Jacques Delors presidió la Comisión Europea entre 
1985 y 1995, siendo una de las figuras clave del proceso de construcción de la 

1   Citación de la edición académica de las obras kantianas: Kants Gesammelte Schriften heraus-
gegeben von der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Se citan a continuación: 
volumen (en números romanos), página (en arábigos).
2   Cuando hablemos del “Informe” nos estaremos refiriendo a este texto.



La pedagogía de Kant y los cuatro pilares de la educación para el siglo xxi...	 53

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

Unión Europea. Este proceso fijó las principales características que desde ese 
momento se aplicaron en la Unión y que siguen vigentes en la actualidad. De 
entre todos los planteamientos tenidos en cuenta para fijar estas bases, destaca 
uno por su papel central a la hora de influir sobre todos los demás, nos referimos 
al aspecto económico. Ciertamente, la economía de la Unión Europea debería 
tener muy presente las condiciones adecuadas para que el proyecto fuera exitoso 
y tuviera continuidad a largo plazo. Muchas veces se habla de los cuatro pilares 
de la educación como si el planteamiento original fuera totalmente altruista o 
desinteresado, como si el objetivo fundamental de la educación se centrara en 
aspectos puramente éticos. Sin embargo, la idea rectora de ellos no fue otra que 
fijar las bases imprescindibles para que la economía de la Unión fuera próspera 
y estable. Con esto no queremos decir que el modelo educativo establecido en el 
Informe sea negativo para el individuo o para la sociedad en su conjunto. Muy 
al contrario, sin un modelo económico fuerte todo lo demás se tambalea hasta 
desmoronarse. Además, los planteamientos establecidos en el Informe, si bien 
proponen unos mínimos para la formación de todo el alumnado de la Unión, 
también dejan margen de maniobra a los diferentes países, respetando de esta 
forma la identidad cultural de los distintos pueblos que conforman la Unión 
Europea. Siendo, pues, el planteamiento del Informe y de sus cuatro pilares 
ciertamente loable, es esclarecedor conocer su raíz económica para comprenderlo 
adecuadamente. A buen seguro que ahora el subtítulo del Informe completa su 
sentido, ya que el tesoro que encierra la educación no es inmaterial solamente 
(Olmedo, 2012).

Que en la raíz de los pilares de la educación para el siglo xxi esté latiendo el 
sostenimiento económico de la Unión Europea no debe sorprendernos, ya que 
en un mundo globalizado el aspecto económico es fundamental para sostener el 
resto de los sistemas sociales. Por otra parte, los pilares educativos propuestos en 
el Informe son coherentes con lo que un buen sistema educativo debe proporcio-
nar a sus ciudadanos. Ciertamente, para que el sistema económico funcione, los 
individuos de la Unión Europea deben tener una serie de competencias acordes 
con las nuevas circunstancias laborales, pero también unos valores que garanticen 
el respeto por sí mismos y por los demás.

En general, tanto el texto de Kant como el de Delors, parten del principio 
ilustrado de que la humanidad progresa hacia algo mejor, es decir, existe un desa-
rrollo humano. En el texto Replanteamiento sobre la cuestión de si el género huma-
no se halla en continuo progreso hacia lo mejor (Kant, 1994b) (Ak. VII, 84-88), 
podemos ver que Kant, no sin reflexión, acepta el progreso de la humanidad. 



54	 Juan Cano de Pablo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

Cuestión que queda evidenciada en la Pedagogía en expresiones como esta: “tras 
la educación está el gran secreto de la perfección de la naturaleza humana” (Kant, 
2018, p. 32) (Ak. IX, 437-499). Por su parte, el texto de Delors reconoce que hay 
un progreso económico y tecnológico, pero existe el peligro de que no sea igual 
para todas las personas, por lo que “uno de los principales motivos de preocupa-
ción de la comunidad internacional debe ser el peligro de marginación total de 
los excluidos del progreso en una economía mundial en rápida transformación” 
(Delors, 1996, p. 80).

Aunque los temas tratados en cada uno de los pilares se complementan y se 
requieren mutuamente, como el mismo Delors (1996) reconoce: “Por supuesto, 
estas cuatro vías del saber convergen en una sola, ya que hay entre ellas múltiples 
puntos de contacto, coincidencia e intercambio” (p. 96); para seguir un orden 
expositivo vamos a guiarnos por los cuatro pilares de la educación conforme 
aparecen en La educación encierra un tesoro: Aprender a conocer, aprender a hacer, 
aprender a convivir y aprender a ser (Delors, 1996), en relación con las cuatro 
preguntas fundamentales de Kant: ¿Qué puedo saber?, ¿qué debo hacer?, ¿qué 
puedo esperar?3 y ¿qué es el hombre? (Kant, 2000, p. 92) (Ak. IX, 25).

2. ¿Qué puedo saber? - Aprender a conocer

Según Kant (2018) “es necesario comprender lo que se aprende o se habla, y 
no repetir nada sin que se comprenda” (p. 68) (Ak. IX, 476). Tal cosa no puede 
hacerse sin cierta disciplina autoimpuesta, por eso, “la falta de disciplina es un 
mal mayor que la falta de cultura; ésta puede adquirirse más tarde, mientras 
que la barbarie no puede corregirse nunca” (Kant, 2018, p. 32) (Ak. IX, 444). 
Cuando Kant habla de disciplina, no se refiere a una imposición externa que 
obligue al acatamiento de las normas, sino a estar en posesión de las herramientas 
conceptuales necesarias para poder poner en acto nuestras potencialidades. Como 
dice Delors (1996) “este tipo de aprendizaje, que tiende menos a la adquisición 
de conocimientos clasificados y codificados que al dominio de los instrumen-
tos mismos del saber, puede considerarse a la vez medio y finalidad de la vida 
humana” (pp. 96-97). En efecto, para Kant esta cuestión también es central, 
ya que asegura que “la idea de una educación que desenvuelva en los hombres 

3   Estas tres preguntas: “¿Qué puedo saber? ¿Qué debo hacer? ¿Qué puedo esperar?” también 
aparecen en: (Kant, 2005, p. 456) (KrV, A 805/B 833).



La pedagogía de Kant y los cuatro pilares de la educación para el siglo xxi...	 55

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

todas sus disposiciones naturales, es, sin duda, verdadera” (Kant, 2018, p. 33) 
(Ak. IX, 445).

Cuando se ha inculcado a una persona el gusto por el conocimiento, el 
interés por las cosas le acompañará a lo largo de su vida. En el Informe de Delors 
(1996), este concepto aparece condensado en la expresión “amigo de la ciencia”, 
la cual fue adoptada del Informe de la tercera reunión de comisión París, 12-15 
de enero de 1994. En concreto dice así: “es fundamental que cada niño, donde 
quiera que esté, pueda acceder de manera adecuada al razonamiento científico 
y convertirse para toda la vida en un ‘amigo de la ciencia’” (p. 97). Se trata de 
que el individuo adquiera la costumbre de aprender. Lo prioritario no es enseñar 
este o aquel conocimiento, sino hacer que el discente logre tener una cultura 
suficiente. Como dice Kant (2018):

La parte positiva de la educación es la cultura. El hombre se distingue 
por ella del animal. Consiste, sobre todo, en el ejercicio de las facultades de 
su espíritu, por lo cual, los padres han de proporcionar ocasiones favorables 
a sus hijos con este fin (p. 57) (Ak. IX, 466).

Sobre esta cuestión, Delors, en su famoso Informe, cita a Laurent Schwartz: 
“En nuestros días, una mente verdaderamente formada necesita una amplia cul-
tura general y tener la posibilidad de estudiar a fondo un pequeño número de 
materias. De un extremo a otro de la enseñanza, debemos favorecer la simulta-
neidad de ambas tendencias” (Schwartz, 1993 citado en Delors, 1996, p. 98).

El Informe continúa señalando la importancia de ejercitar la atención, la 
memoria y el pensamiento para alcanzar el objetivo de aprender a aprender. 
También Kant habla de la importancia de lo que él llama La cultura particular 
de las facultades del espíritu. “A ella pertenece la cultura de las facultades del 
conocimiento, de los sentidos, de la imaginación, de la memoria, de la atención 
y del ingenio, en lo que concierne a las facultades inferiores del entendimiento” 
(Kant, 2018, p. 67) (Ak. IX, 475).

Para Kant, es evidente la importancia que tiene la atención. “La distrac-
ción es enemiga de toda educación” (Kant, 2018, p. 68) (Ak. IX, 476). Según 
Delors (1996), “el joven debe aprender a concentrar su atención en las cosas y 
las personas” (p. 98), ya que, como dice Kant (2018), “en la atención descansa 
la memoria” (p. 68) (Ak. IX, 476).



56	 Juan Cano de Pablo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

Precisamente, de la memoria es de lo que continúa hablando el Informe, en 
unos términos muy parecidos a los de la Pedagogía. Para Kant (2018), “la memo-
ria es muy necesaria, pero no vale absolutamente nada, cuando se hace de ella un 
mero ejercicio; por ejemplo, cuando se hace aprender los discursos de memoria” 
(p. 64) (Ak. IX, 473). Según Delors (1996), “hay que ser selectivos en la elección 
de los datos que aprenderemos «de memoria», pero debe cultivarse con esmero la 
facultad intrínsecamente humana de memorización asociativa, irreductible a un 
automatismo” (p. 98). Kant, también considera que el aprendizaje memorístico 
no sirve para nada, pero eso no significa que se deba descuidar el ejercicio de la 
memoria.

Aquí pertenecen también todas las cosas que no se aprenden más que 
para un futuro examen o en consideración al futuran oblivionen. No se ha 
de emplear la memoria más que en las cosas cuya conservación nos sea 
conveniente y que tengan relación con la vida real (Kant, 2018, p. 65) (Ak. 
IX, 473).

En efecto, para Delors (1996): “Todos los especialistas coinciden en afirmar la 
necesidad de entrenar la memoria desde la infancia y estiman inadecuado suprimir 
de la práctica escolar algunos ejercicios tradicionales considerados tediosos” (p. 
97).

Para finalizar este primer pilar, el Informe (Delors, 1996) se centra en

el ejercicio del pensamiento, [el cual] debe entrañar una articulación 
entre lo concreto y lo abstracto. Asimismo, convendría combinar tanto en 
la enseñanza como en la investigación los dos métodos, el deductivo y el 
inductivo, a menudo presentados como opuestos. Según las disciplinas que 
se enseñen, uno resultará más pertinente que el otro, pero en la mayoría de 
los casos la concatenación del pensamiento requiere combinar ambos (pp. 
97-98).

Si tenemos en cuenta que la forma en la que el ser humano conoce el mun-
do procede principalmente de dos maneras: mediante la inducción (que va de 
lo particular a lo general) y la deducción (que va de lo general a lo particular); 
veremos que el texto anterior se complementa a la perfección con el siguiente 
texto de Kant (2018) en el que relaciona las facultades superiores del espíritu: 
“El entendimiento es el conocimiento de lo general. El juicio es la aplicación de 



La pedagogía de Kant y los cuatro pilares de la educación para el siglo xxi...	 57

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

lo general a lo particular. La razón es la facultad de comprender la unión de lo 
general con lo particular” (p. 64) (Ak. IX, 472). 

Según Delors (1996): “El proceso de adquisición del conocimiento no con-
cluye nunca y puede nutrirse de todo tipo de experiencias” (p. 99). Para Kant 
(2018): “Esta cultura libre sigue su curso desde la infancia hasta que cesa toda 
educación” (p. 64) (Ak. IX, 472).

3. ¿Qué debo hacer? - Aprender a hacer

El texto La educación encierra un tesoro (Delors, 1996) centra el segundo pilar 
en el mercado laboral y la formación profesional. Kant no habla de eso en su 
Pedagogía (Kant, 2018) (Ak. IX, 437-499), pero sí trata en ella el tema del tra-
bajo y la necesidad de la preparación del individuo para poder ganar un salario: 
“Es de la mayor importancia que los niños aprendan a trabajar. El hombre es el 
único animal que necesita trabajar. Ha de estar muy preparado para que pueda 
gozar de su sustento” (p. 62) (Ak. IX, 471).

Como dijimos en la introducción, el texto de Delors (1996) tiene como prio-
ridad la cuestión económica. Pero para que la economía sea buena, el individuo 
ha de tener una adecuada formación. Para ello,

[s]e han trazado distintos planes de educación para buscar, lo que es 
muy loable, cuál es el mejor método. Se ha pensado, entre otros, hacer que 
los niños aprendan todo jugando. […] Esto produce un resultado absurdo. 
El niño debe jugar, debe tener sus horas de recreo; pero tiene también que 
aprender a trabajar (Kant, 2018, p. 62) (Ak. IX, 470).

En la última década se han alzado algunas voces críticas con los métodos 
pedagógicos que no exigen esfuerzo al alumnado. Una de las personas más cono-
cidas por la perspicacia de sus críticas es Inger Enkvist. Esta hispanista y peda-
goga sueca subraya en su discurso, frente a muchos de los pedagogos actuales, 
“que el estudio en sí mismo cuesta esfuerzo y que ese esfuerzo no es agradable ni 
entretenido” (Enkvist y Sanmartín, 2019, p. 11). Al igual que Kant, piensa que la 
educación, aun debiendo ser atractiva para el alumnado, no debe ser considerada 
como un juego, ya que “en el trabajo, la ocupación no es agradable por sí misma, 
si no se emprende con otro propósito. La ocupación del juego, por el contrario, 



58	 Juan Cano de Pablo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

es agradable en sí, sin que haya necesidad de proponerse para ello ningún fin” 
(Kant, 2018, p. 62) (Ak. IX, 470). Para Enkvinst igual que para Kant, “no es el 
objetivo de la educación divertir” (Enkvist y Sanmartín, 2019, p. 11). Esto se ve 
claramente en el siguiente texto de Kant (2018):

Se habla constantemente de que se ha de presentar todo a los niños de 
modo que lo hagan por gusto. En muchos casos esto es bueno sin duda, 
pero hay que prescribirles también muchas cosas como un deber. Después 
les es esto de la mayor utilidad en toda su vida; porque sólo el deber, y no la 
inclinación, nos puede conducir en los puestos públicos, en los trabajos del 
oficio y en otros muchos casos (p. 73) (Ak. IX, 482).

En efecto, una de las principales finalidades de la enseñanza es preparar a 
los jóvenes para el mercado laboral. Por eso, no resulta conveniente que los edu-
candos saquen la conclusión de que todo en la vida puede hacerse jugando, sino 
que deben saber que aprender y hacer cosas gracias a ese conocimiento, requiere 
esfuerzo y supeditar la inclinación al deber. Por consiguiente, como dice el Infor-
me (Delors, 1996) es fundamental que el alumnado sepa llevar sus conocimientos 
a la práctica. Como dice Kant (2018) “el mejor recurso para comprender, es 
producir. Lo que, más o menos, se aprende por sí mismo, es lo que se aprende 
más sólidamente y lo que mejor se conserva” (p. 68) (Ak. IX, 477).

3.1. Constructivismo

No en vano, la filosofía de Kant es considerada como una de las fuentes 
principales del constructivismo epistemológico (Cano, 2017).

Una de las pocas certezas que podemos albergar en nuestra labor educativa 
es que debemos proveer a nuestros estudiantes de la capacidad crítica suficiente, 
para que puedan aprender de manera autónoma. “Aquí podemos observar una 
de las competencias funda mentales que todo alumno tiene que adquirir y que 
el profesorado debe esforzarse en trasmitir, la cual no es otra que ‘aprender a 
aprender’ ”. (Barragán, Cano, García y Solera, 2016, p. 93). Hay un apotegma, 
muy conocido, que dice: “Regala un pescado a un hombre y le darás alimento 
para un día, enséñale a pescar y lo alimentarás para el resto de su vida”. Resu-
mir en este proverbio lo que representa el constructivismo en educación sería, 



La pedagogía de Kant y los cuatro pilares de la educación para el siglo xxi...	 59

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

a todas luces, grosero e impreciso. No obstante, grosso modo, encierra una de las 
preocupaciones del constructivismo educativo.

En efecto, según el constructivismo, para que algo se llegue a conocer, la 
experiencia es condición necesaria. El alumno, para fijar la información recibida 
y saber qué hacer con ella, necesita buscar soluciones, resolver equívocos. Así 
pues, el sujeto de conocimiento se relaciona significativamente con los objetos 
que le rodean. El individuo construye su propio conocimiento. En latín cons-
truir se dice struere y tiene, entre otras, las acepciones de reconstruir o arreglar, 
estructurar, instruir, etc. Como se puede apreciar, el postulado fundamental del 
constructivismo se encuentra en la etimología de esta palabra. El aprendizaje se 
va fraguando en los individuos en virtud de las experiencias y los saberes pre-
vios, por consiguiente, según el constructivismo, debe ser considerado como un 
proceso activo. El alumnado no es una entidad que recibe el conocimiento de 
manera pasiva. Muy al contrario, cada individuo tiene que ser partícipe de cada 
una de las actividades que se realicen en el centro educativo (Hernández, 2008).

Como dice Kant (2018), refiriéndose a la mayéutica: “En la cultura de la 
razón se ha de proceder socráticamente. […]. Se ha de mirar principalmente en 
esto, no meterles [a los niños] los conocimientos racionales, sino más bien sacar-
los de ellos mismos” (pp. 68-69) (Ak. IX, 477). Por eso no conviene confundir el 
proceder constructivista en educación con la idea de dejar que el alumnado haga 
lo que quiera, llegando a sus propias conclusiones. Construir el conocimiento 
no consiste en eso, sino en el intercambio dialéctico de conocimientos entre 
docente y alumno para alcanzar una síntesis provechosa para ambos. En efecto, 
provechosa para el alumnado, porque de esta manera va construyendo su conoci-
miento y también beneficiosa para los docentes, puesto que enriquece su manera 
de enseñar y de ofrecer información significativa a su alumnado (Ortiz, 2015).

Precisamente, en ofrecer contenidos significativos para el alumnado reside 
gran parte del arte de educar, como se dice en el capítulo 7 del Informe: “Enseñar: 
un arte y una ciencia” (Delors, 1996, p. 166). Es muy diferente entrar en un aula 
y presentar la lección que toca ese día de manera abrupta, que entrar en materia 
sondeando al alumnado y conseguir interesarle partiendo de sus intereses e ideas 
previas. Todos los temas están relacionados de una u otra manera, encontrar los 
enlaces entre la materia a impartir y la parte del currículum que tengamos que 
explicar es un arte que no se enseña, sino que se adquiere con la práctica. En 
palabras de Kant (2018) “La educación es un arte, cuya práctica ha de ser per-
feccionada por muchas generaciones” (p. 34) (Ak. IX, 446).



60	 Juan Cano de Pablo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

4. ¿Qué puedo esperar? - Aprender a convivir

Según aparece en el Informe (Delors, 1996), aprender a convivir “constituye 
una de las principales empresas de la educación contemporánea” (p. 103). El 
Informe continúa haciendo una breve exposición de la situación de violencia y 
de indefensión que impera actualmente en el mundo y cómo “hasta el momento, 
la educación no ha podido hacer mucho para modificar esta situación” (p. 103), 
un poco más adelante sigue diciendo: “Es de lamentar que, a veces, la educación 
contribuya a mantener ese clima al interpretar de manera errónea la idea de 
emulación” (p. 104) y se pregunta: “¿Cómo mejorar esta situación?” (p. 104).

Vemos, pues, cómo el Informe (Delors, 1996) plantea que la educación 
debe educar para un futuro mejor y no para mantener la situación actual. En el 
siguiente texto de Kant (2018) vemos su conformidad con esta idea:

Un principio de arte de la educación, que en particular debían tener 
presente los hombres que hacen sus planes es que no se debe educar los 
niños conforme al presente, sino conforme a un estado mejor, posible en lo 
futuro, de la especie humana; es decir, conforme a la idea de humanidad y 
de su completo destino. Este principio es de la mayor importancia (p. 36) 
(Ak. IX, 447).

Como ya comentamos en la introducción, los dos escritos comparten el 
principio ilustrado de que la humanidad progresa y debe seguir haciéndolo. Para 
ello, la educación debe ser conforme a este propósito. En este empeño, según el 
Informe (Delors, 1996) desde las escuelas se debe enseñar la no violencia, lo cual 
choca con la competitividad que demanda la actividad económica actual. Este 
hecho, favorece el individualismo y con él las desigualdades. Para que esto deje 
de suceder, desde el sistema educativo se ha de alentar la equidad, concepto clave 
en Aristóteles, el cual lo definía de esta manera tan clara y elegante:

Lo equitativo es justo y mejor que cierta clase de justicia, no que la jus-
ticia absoluta, pero sí mejor que el error que surge de su carácter absoluto. Y 
tal es la naturaleza de lo equitativo: una corrección de la ley en la medida en 
que su universalidad la deja incompleta (1137b - 25, 1985, p. 263).



La pedagogía de Kant y los cuatro pilares de la educación para el siglo xxi...	 61

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

La educación debe proporcionar una igualdad de oportunidades real que 
permita descubrir al otro, al diferente, para poder cooperar y resolver adecuada-
mente los conflictos inherentes a toda relación humana.

En ocasiones, escuchamos a algunas personas quejarse de las subvenciones 
que reciben ciertos colectivos por llevar a los hijos al colegio. Los que así piensan, 
no se dan cuenta de que es un dinero muy bien empleado, ya que de otra forma 
esos niños no recibirán escolarización alguna. Si no se da la igualdad de opor-
tunidades en la educación, se corre el peligro de que muchas personas fracasen 
en la escuela y queden fuera del sistema educativo. Quedar fuera del sistema 
educativo es el primer paso para quedar excluido de la sociedad en su conjunto, 
o, al menos, de que ese individuo no se sienta miembro de esa sociedad que le 
excluye. Alguien que no se sienta integrante de una sociedad, es decir, ciuda-
dano, no colaborará con ella sino todo lo contrario. Como dice Kant (2018), 
“la educación por la prudencia le hace ciudadano, porque adquiere un valor 
público. Aprende con ella, tanto a dirigir la sociedad pública a sus propósitos 
como a adaptarse a ella” (p. 45) (Ak. IX, 455). Siguiendo los dos textos que 
estamos relacionando, se puede afirmar que las personas que no entienden que 
la verdadera justicia pedagógica implica dar más al que más lo necesita, no han 
sido bien educadas, ya que:

La educación tiene una doble misión: enseñar la diversidad de la espe-
cie humana y contribuir a una toma de conciencia de las semejanzas y la 
interdependencia entre todos los seres humanos. Desde la primera infancia, 
la escuela debe, pues, aprovechar todas las oportunidades que se presenten 
para esa doble enseñanza (Delors, 1996, p. 103).

Para entender al otro, al diferente, hay que saber ponerse en su situación, 
es decir, hay que saber empatizar. “El fomento de esta actitud de empatía en la 
escuela será fecundo para los comportamientos sociales a lo largo de la vida” 
(Delors, 1996, p. 104). Por eso, resulta imprescindible enseñar al alumnado que 
“la desigualdad entre los hombres es una situación que nace de haber buscado 
uno alcanzar ventajas sobre los otros” (Kant, 2018, p. 92) (Ak. IX, 498).

Las desigualdades generan odio entre diferentes grupos: racismo, xenofobia, 
aporofobia, pero también plousiofobia4 por parte de algunas de las personas de 

4   La plousiofobia (del griego Πλούσιος ploúsios ‘rico’ y φόβος fóbos ‘miedo’) es el miedo y 
rechazo hacia las personas ricas, poderosas y acaudaladas.



62	 Juan Cano de Pablo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

los grupos desfavorecidos, o que se han visto menospreciados por su falta de 
medios.

Cuando un individuo es capaz de empatizar y entender que ninguna persona 
debe tener privilegios sobre otra, podrá sentir como objetivos propios los de otros 
sujetos. Solo en esa circunstancia los seres humanos pueden dialogar, porque, 
como decía Martin Buber (2017), en el diálogo hay un auténtico volcarse al 
otro. “El enfrentamiento, mediante el diálogo y el intercambio de argumentos, 
será uno de los instrumentos necesarios de la educación del siglo xxi” (Delors, 
1996, p. 105). Si la empatía logra generalizarse, no solo a un grupo concreto, 
sino a toda la humanidad, llegaremos a sentirnos ciudadanos del mundo, es decir 
seremos cosmopolitas (veremos este concepto en el siguiente apartado).

Para ello, es fundamental acostumbrar al alumnado a trabajar en proyectos 
comunes. “Esos proyectos que permiten superar los hábitos individuales y valo-
rizan los puntos de convergencia por encima de los aspectos que separan dan 
origen a un nuevo modo de identificación” (Delors, 1996, p. 106). Como dice 
Kant (2018), “sólo puede haber uniformidad entre ellos, cuando obren por los 
mismos principios, y estos principios lleguen a serles otra naturaleza” (p. 33) (Ak. 
IX, 445). Una sociedad cohesionada, debe tender hacia objetivos comunes, lo 
cual no significa perder la identidad propia, pero sí desarrollar unas metas que 
promuevan una identidad comunitaria, la cual favorezca una manera de ser res-
petuosa con los demás y una conciencia social que permita convivir en armonía.   

Además, en la práctica escolar cotidiana, la participación de los profeso-
res y alumnos en proyectos comunes puede engendrar el aprendizaje de un 
método de solución de conflictos y ser una referencia para la vida futura de 
los jóvenes, enriqueciendo al mismo tiempo la relación entre educadores y 
educandos (Delors, 1996, p. 106).

5. ¿Qué es el hombre? - Aprender a ser

El cuarto pilar comienza con el siguiente párrafo (Delors, 1996):

Desde su primera reunión, la Comisión ha reafirmado enérgicamente 
un  principio fundamental: la educación debe contribuir al desarrollo global 
de cada persona: cuerpo y mente, inteligencia, sensibilidad, sentido estético, 



La pedagogía de Kant y los cuatro pilares de la educación para el siglo xxi...	 63

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

responsabilidad individual, espiritualidad. Todos los seres humanos deben 
estar en condiciones, en particular gracias a la educación recibida en su juven-
tud, de dotarse de un pensamiento autónomo y crítico y de elaborar un juicio 
propio, para determinar por sí mismos qué deben hacer en las diferentes 
circunstancias de la vida (p. 106).

Como dice Kant (2018), “únicamente por la educación el hombre puede 
llegar a ser hombre. No es, sino lo que la educación le hace ser” (p. 31) (Ak. 
IX, 443). Ahora bien, si existe un problema verdaderamente complejo, este es 
justamente el de la educación, “la educación es el problema más grande y difícil 
que puede ser propuesto al hombre” (Kant, 2018, p. 34) (Ak. IX, 446). Como 
comenta Adela Cortina (2004), “es el más difícil porque importa averiguar si 
hemos de educar a los jóvenes de acuerdo con la situación presente, o de acuerdo 
con un futuro mejor, ya en germen, pero todavía no realizado” (p. 11). La com-
plejidad de este asunto implica que no se pueda realizar de manera restringida 
a un territorio concreto, sino que, muy al contrario, “las bases de un plan de 
educación han de hacerse cosmopolitamente” (Kant, 2018, p. 36) (Ak. IX, 448). 
En efecto, ya que como el propio Kant (2018) se pregunta retóricamente, “¿es 
que el bien universal es una idea que puede ser nociva a nuestro bien particular? 
De ningún modo; pues aunque parece que ha de hacerse algún sacrificio por ella, 
se favorece, sin embargo, el bien de su estado actual” (p. 36) (Ak. IX, 448). Por 
consiguiente, los principios de un plan de educación cosmopolita “convendría 
sustraerlos al empirismo común y fundarlos sobre una ciencia efectiva, que aún 
no existe” (Abaggnano y Visalberghi, 1992, p. 426).

Al hombre se le puede adiestrar, amaestrar, instruir mecánicamente o 
realmente ilustrarle. Se adiestra a los caballos, a los perros, y también se 
puede adiestrar a los hombres. Sin embargo, no basta con el adiestramiento; 
lo que importa, sobre todo, es que el niño aprenda a pensar. Que, obre por 
principios, de los cuales se origina toda acción (Kant, 2018, p. 39) (Ak. IX, 
450).

También en el Informe se dice lo siguiente: 

Los profesores que, a fuerza de dogmatismo, destruyen la curiosidad o 
el espíritu crítico en lugar de despertarlos en sus alumnos, pueden ser más 
perjudiciales que benéficos. Al olvidar que son modelos para los jóvenes, 
su actitud puede atentar de manera permanente contra la capacidad de sus 



64	 Juan Cano de Pablo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

alumnos de aceptar la alteridad y hacer frente a las inevitables tensiones entre 
seres humanos, grupos y naciones (Delors, 1996, p. 106).

No obstante, para Kant el adoctrinamiento es adecuado en la niñez, ya que 
el individuo no tiene formada su razón. Así pues, “la primera época del alumno 
es aquella en que ha de mostrar sumisión y obediencia pasiva” (Kant, 2018, p. 
41) (Ak. IX, 452). Pero conforme se desarrolla el pensamiento, al sujeto “ya se 
le deja hacer uso de su reflexión y de su libertad, pero sometidas a leyes” (Kant, 
2018, p. 41) (Ak. IX, 452).

De esta manera, “hacer algo por deber es obedecer a la razón” (Kant, 2018, 
p. 75) (Ak. IX, 483). La diferencia entre adoctrinamiento y educación está en 
función de las normas a las que se somete al individuo. Si la norma es liberadora, 
es decir, que sin su debido cumplimiento se perjudica la libertad propia y de las 
demás personas, es educación. Si la norma cumple una mera función ideológica, 
sin base ética, es adoctrinamiento. Puede suceder que una norma que era libe-
radora quede obsoleta y pierda su dimensión ética, dejando, por consiguiente, 
de ser liberadora. También pudiera suceder lo contrario debido a algún cambio 
social. En cualquier caso, lo complicado es ponerse de acuerdo en si una norma 
es liberadora y emancipadora o esclavizante y adoctrinadora.

Por tanto, el adoctrinamiento no es educación, y tampoco tratar de acomodar 
al educando a la situación de facto. Pero en este punto, Kant se topa con dos 
problemas. El primer obstáculo es que, en general, a las familias solamente les 
interesa que sus hijos e hijas adquieran una buena posición social. Normalmente, 
lo que esperan de la educación es la posibilidad de acceder a un buen empleo. El 
segundo de los problemas reside en que a los gobernantes les interesa adoctrinar 
a la ciudadanía para poderla manejar a su antojo (Kant, 2018, p. 36) (Ak. IX, 
448). Así lo expresa, con rotunda claridad y actualidad, el siguiente texto de 
Kant (2018): 

La experiencia enseña que [los príncipes] no tienen tanto a la vista un 
mejor mundo como el bien del Estado, para poder alcanzar así sus fines. 
Cuando dan dinero con este propósito hay que atenerse a su parecer, porque 
trazan el plan. Lo mismo sucede en todo lo que se refiere a la cultura del 
espíritu humano y al aumento de los conocimientos del hombre. El poder y 
el dinero no los crean, a lo más, los facilitan; aunque podrían producirlos, si 
la economía del Estado no calculara los impuestos únicamente para su caja. 	



La pedagogía de Kant y los cuatro pilares de la educación para el siglo xxi...	 65

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

Tampoco lo han hecho hasta ahora las Academias, y nunca ha habido menos 
señales que hoy de que lo hagan (p. 37) (Ak. IX, 449).

Para Kant, los dos problemas mencionados son consecuencia de un grave 
error, consistente en obviar la universalidad de nuestras acciones, o si se prefiere, 
no actuar cosmopolitamente, o aún dicho de otra manera, no seguir el imperati-
vo categórico. Porque, de ninguna manera el bien general puede ser nocivo para 
el bien particular. La humanidad no puede progresar si los estados solo piensan 
en sí mismos, dejando a un lado a los demás estados y su propia ciudadanía. 
Recordemos que en algunos pasajes de Ideas para una historia universal en clave 
cosmopolita (Kant, 1994a) (Ak. VIII, 15-33), y principalmente en La paz perpetua 
(Kant, 2016) (Ak. VIII, 341-381); se aboga por una federación de pueblos que 
supere las fronteras y tenga en cuenta las implicaciones universales de nuestros 
actos. En este sentido, el concepto de razón en Kant se anticipa a la idea de 
inteligencia intercultural (Pampanini 2011).

Se puede decir, en el estado presente del hombre, que la felicidad de los 
Estados crece al mismo tiempo que la desdicha de las gentes. Y es todavía 
un problema a resolver, si no seríamos más felices en el estado bárbaro, en 	
que no existe la cultura actual, que en nuestro estado presente. Pues ¿cómo 
se puede hacer felices a los hombres, si no se les hace morales y prudentes? 
La cantidad del mal no disminuirá, si no se hace así (Kant, 2018, p. 39) (Ak. 
IX, 451).

El Informe (Delors, 1996) corrobora estas ideas, ya que propone “dotar a 
cada cual de fuerzas y puntos de referencia intelectuales permanentes que le 
permitan comprender el mundo que le rodea y comportarse como un elemento 
responsable y justo” (p. 106). Es interesante mencionar que el Informe llama a 
esta idea “Imperativo”, y ya sabemos que este concepto tiene profundas con-
notaciones kantianas debido a su famoso imperativo categórico o apodíctico, 
concepto central de la ética deontológica. No en vano, la Declaración Universal 
de los Derechos Humanos (ONU, 1948) se fundamenta en el concepto de dig-
nidad, definido en la máxima moral expresada en las diferentes formulaciones 
del imperativo categórico, el cual ha influido en numerosos documentos de dife-
rentes organismos internacionales comprometidos con la defensa de los derechos 
humanos, y muy especialmente en la UNESCO y sus declaraciones universales 
sobre diferentes temas (Saldaña, 2006).



66	 Juan Cano de Pablo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

Para Kant, lo que realmente diferencia al ser humano del animal es la ley 
moral, no la inteligencia (Abaggnano y Visalberghi, 1992). Para transmitir esta 
conciencia al alumnado, al igual que Rousseau, Kant piensa que “si se quiere 
fundamentar la moralidad, no hay que castigar” (Kant, 2018, p. 72) (Ak. IX, 
481). Además:

Los castigos que se aplican con señales de cólera, son contraproducentes. 
Los niños no los ven entonces más que como efecto de la pasión de otro, y 
ellos mismos se creen objeto de esta pasión. En general, los castigos se han 
de aplicar siempre con prudencia, para que vean que el único fin de éstos es 
su mejoramiento (Kant, 2018, pp. 74-75) (Ak. IX, 483).

Por tanto, lo adecuado es que el individuo, desde pequeño, se acostumbre 
a “estimarse principalmente por los conceptos de su razón” (Kant, 2018, p. 84) 
(Ak. IX, 491). Que el individuo aprenda a estimarse por sí mismo es la clave de 
la conciencia de cada persona, la premisa necesaria para poder obrar conforme 
a la ley moral. “Además, hay que incitarle a tener conciencia de todas las cosas y 
a no esforzarse sólo en parecer, sino en ser” (Kant, 2018, p. 92) (Ak. IX, 499). 
Por consiguiente, Kant concibe la educación como el proceso por el cual el 
individuo adquiere una capacidad de juicio suficiente para tener una conciencia 
moral libre y autónoma. Es decir, el camino por el cual aprende a ser quien debe 
ser (Abaggnano y Visalberghi, 1992).

6. Conclusiones

Tras la lectura atenta y la comparación de ambos textos, podemos establecer 
que, si bien el texto de Delors hace un mayor hincapié en la cuestión económica, 
los dos coinciden en aspectos educativos fundamentales.

En ambos escritos, se establece qué debe ser la educación para que el mundo 
marche lo mejor posible. Para ello, Delors establece cuatro pilares, los cuales 
hemos asemejado a las cuatro grandes preguntas kantianas. Esto se ha hecho por 
dos razones. En primer lugar, porque pensamos que existen algunas analogías 
entre los pilares y las preguntas. Y también, para seguir un orden en su exposi-
ción, ya que las temáticas tratadas por Kant en sus lecciones de pedagogía no 
siguen el criterio expositivo de Delors y viceversa.



La pedagogía de Kant y los cuatro pilares de la educación para el siglo xxi...	 67

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

Así pues, comenzamos con el primer pilar: “Aprender a conocer”, asemeján-
dolo a la pregunta kantiana “¿Qué puedo saber?”. En esta cuestión se observa 
un gran paralelismo, ya que ambos textos coinciden en que lo fundamental no 
es enseñar contenidos, sino despertar el interés por el conocimiento. También 
dicen cosas muy parecidas sobre la memoria, la cual estiman necesaria y, por 
consiguiente, se debe ejercitar en la escuela. Pero no así el estudio memorístico, 
el cual resulta contraproducente. Por último, los dos autores expresan que el 
proceso de conocimiento no se circunscribe a un periodo determinado de la vida, 
sino que nos debería acompañar durante toda ella.

El segundo pilar “Aprender a hacer” lo hemos equiparado a la pregunta 
“¿Qué debo hacer?” Somos conscientes de que la carga moral de ambas cuestio-
nes no es la misma. Kant plantea su pregunta pensando en la filosofía práctica, 
mientras que el pilar de Delors apunta al mercado laboral. Puesto que en la Peda-
gogía se habla del trabajo y del esfuerzo que se debe exigir al individuo para que 
al incorporarse al mundo laboral no encuentre demasiadas dificultades, hemos 
creído oportuno equiparar la pregunta moral de Kant al mencionado pilar. Ruego 
que el lector sea benévolo con esta licencia que nos hemos permitido en favor 
del orden expositivo. No obstante, si reflexionamos sobre esto, encontramos 
que no son temas inconexos, ya que Delors no solo plantea el aprender a hacer 
en términos estrictamente laborales, sino que también lo relaciona con el deber 
en sentido práctico, o moral si se prefiere, como no podía ser de otra manera. 
No olvidemos que, como se dijo en la introducción, el bienestar económico y el 
obrar adecuadamente conforme a la razón, se requieren mutuamente.

Respecto del tercer pilar “Aprender a convivir” lo hemos relacionado con 
“¿Qué puedo esperar?” pensando principalmente en la interculturalidad y el 
cosmopolitismo. Vivimos en un mundo multicultural y la sociedad globalizada 
actual augura que aún lo será más en el futuro. Así las cosas, Delors apuesta por 
una educación que fomente la empatía y el trabajo en equipo. Con ello se logrará 
una sociedad unida en la que las diferentes identidades se sientan representadas. 
Sin ello, es difícil pensar en la igualdad de oportunidades, tan reclamada por 
Kant y por Delors en sus escritos. Por consiguiente, poner fin a las desigualdades 
genera ciudadanía, empatía y convivencia; conceptos que, como se puede ver en 
ambos textos, están íntimamente relacionados. Debemos, pues, encaminarnos 
hacia una ciudadanía cosmopolita, pero este concepto lo reservamos para el 
cuarto y último pilar.



68	 Juan Cano de Pablo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

El cuarto pilar es “Aprender a ser”. Para aprender a ser, sin duda resulta muy 
conveniente preguntarnos ¿Qué es el ser? El ser humano, se entiende. Así pues, 
aprovechando la pregunta de Kant ¿Qué es el hombre? Tratamos de entender 
el principio fundamental de la Comisión, es decir, el desarrollo global de cada 
persona. De la mano de Kant vemos que la educación no debe adoctrinarnos, 
sino enseñar a pensar, es decir, fomentar el espíritu crítico. Para ello, la educación 
tiene que actuar de forma cosmopolita, sin caer en intereses parciales o privados. 
Las personas necesitan estimarse a sí mismas para poder empatizar y para ello, los 
demás también tienen que empatizar con el resto. Esta cuestión, por su propio 
carácter circular, se convierte en un imperativo. Así lo llama el Informe, con este 
concepto tan kantiano.

Como ya avanzábamos en la introducción, los dos escritos expresan que 
existe un progreso en el que los seres humanos nos encaminamos hacia la con-
secución de un mundo mejor. Ahora bien, existe el peligro de que este progreso 
no sea igual para todas las personas, pudiendo llegar a suceder que algunos 
grupos vivan cada vez mejor y que otros, la mayoría, vivan cada vez peor. Para 
minimizar las desigualdades sociales es necesaria la educación, siendo este uno 
de sus cometidos fundamentales. 

Por consiguiente, si bien no se puede decir que ambos textos traten las mis-
mas cuestiones de la misma manera, sí que apreciamos que el texto de Delors 
acerca de los pilares de la educación tiene una clara inspiración kantiana. Ojalá 
que las comparaciones realizadas y los paralelismos encontrados contribuyan a 
releer ambos textos. Sin duda, al hacerlo, seremos de nuevo conscientes de su 
actualidad y de la necesidad de llevar a la práctica sus ideas y reflexiones.

Bibliografía

Abaggnano, N. y Visalberghi, A. (1992). Historia de la pedagogía. México, Fondo de 
Cultura Económica.

Aristóteles (1985). Ética Nicomáquea. Madrid, Editorial Gredos.

Barragán, R., Cano, J., García, J. M. y Solera, E. (2016). Igualdad y diversidad en el 
aula. Madrid, Unir Editorial.

Buber, M. (2017). Yo y tú. Barcelona, Herder Editorial. 



La pedagogía de Kant y los cuatro pilares de la educación para el siglo xxi...	 69

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

Cano, J. (2017). Bases antropológico-filosóficas de las aportaciones del constructivismo 
epistemológico a la didáctica. Logos. Anales del Seminario de Metafísica, 50, 39-52.

Carvajal, J. (2018). La sustancia en la ontología crítica de Kant. En Benítez, L. y 
Ramos-Alarcón, L. R. (coords.). El concepto de sustancia de Spinoza a Hegel (pp. 
317-348). Universidad Nacional Autónoma de México.

Cortina, A. (2004). “Educar para una ciudadanía cosmopolita”, en El País (11-2-
2004), pp. 11-12.

Delors, J. et al. (1996). La educación encierra un tesoro. Informe a la UNESCO de 
la Comisión internacional sobre la educación para el siglo XXI. Madrid, Santillana/
UNESCO.

Enkvist, I. (2006). Repensar la educación. Madrid, Ediciones internacionales Universi-
tarias S.A.

Enkvist, I. y Sanmartín, O. R. (2019). Controversias educativas. Una conversación con 
Olga R. Sanmartín, Madrid, Ediciones Encuentro.

Galindo, C. (2018, 25 de julio). Inger Enkvist: “La nueva pedagogía es un error. Pare-
ce que se va a la escuela a hacer actividades, no a trabajar y estudiar”. El País. Edi-
ción Digital.

https://elpais.com/elpais/2018/07/17/eps/1531826084_917865.html

Guillén, J. M. (2008). Estudio crítico de la obra: “La educación encierra un tesoro”. 
Informe a la UNESCO de la Comisión Internacional sobre la Educación para el 
Siglo XXI, presidida por Jacques Delors. Laurus, 14 (26), 136-167.

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=761/76111491007

Hermida del Llano, M. C. (2005). Los derechos fundamentales en la Unión Europea. 
Barcelona, Anthropos.

Hernández, S. (2008). El modelo constructivista con las nuevas tecnologías: aplicado 
en el proceso de aprendizaje. Revista de Universidad y Sociedad del Conocimiento, 5.

https://rusc.uoc.edu/rusc/es/index.php/rusc/article/download/v5n2-hernandez/335-
1252-2-PB.pdf

Herrero, L. y Urquijo, M. (eds.) (2021). Filosofía entre fronteras conceptuales y 
políticas. Nómadas, exilios, refugios. Ediciones Antígona.

Kant, I. (1994a). Ideas para una historia universal en clave cosmopolita y otros escritos 
sobre Filosofía de la Historia. Madrid, Tecnos.

— (1994b). Replanteamiento sobre la cuestión de si el género humano se halla en 
continuo progreso hacia lo mejor, en I. Kant, Ideas para una historia universal en 
clave cosmopolita y otros escritos sobre Filosofía de la Historia (pp. 79-100). Madrid, 
Tecnos.



70	 Juan Cano de Pablo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 51 - 70. UNED, Madrid

— (2000). Lógica. Un manual de lecciones. Madrid, Ediciones Akal.

— (2005). Crítica de la razón pura (Prólogo, traducción, notas e índices de Ribas, P.). 
Madrid, Taurus.

— (2009). Sobre pedagogía. Traducción y nota preliminar por Oscar Caeiro. Editorial 
Universidad Nacional de Córdoba, Encuentro Grupo Editor.

— (2016). La paz perpetua. Madrid, Alianza Editorial.

— (2018). Pedagogía. Madrid, Ediciones Akal.

López Molina, A. M. (2012). Teoría postmetafísica del conocimiento. Crítica a la filosofía 
de la conciencia desde la epistemología de Habermas. Madrid, Escolar y Mayo.

Olmedo, E. (14 de noviembre de 2012). “Los cuatro pilares de la educación” por 
Jacques Delors, o la mentira del sistema educativo. [Entrada en blog].

http://dandolevueltasdenuevo.blogspot.com/2012/11/los-cuatro-pilares-de-la-
educacion-por.html

ONU (1948). Declaración Universal de los Derechos Humanos. París, United Nations.

Ortiz, D. (2015). El constructivismo como teoría y método de enseñanza. Sophia, 19, 
95-110.

Pampanini, G. (2011). Intercultural Intelligence. Catania, CUECM - Cooperativa Uni-
versitaria Editoriale Catanese di Magistero.

Saldaña, J. (2006). La dignidad de la persona. Fundamento del derecho a no ser dis-
criminado injustamente. En C. De la Torre (Coord.), Derecho a la no discrimi-
nación (pp. 57-80). México: UNAM – Consejo Nacional para Prevenir la Discrim-
inación-Comisión de Derechos Humanos del Distrito Federal.

Schwartz, L. (1993). L’enseignement scientifique. En Institut de France, Réflexions sur 
l’enseignement. Paris, Flammarion.

Recibido: 20/04/2021

Aceptado: 25/10/2021

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

