
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

SOBRE LA CUESTIÓN DEL MÉTODO EN 
MARX. A PROPÓSITO DE MARX 1857. EL 

PROBLEMA DEL MÉTODO Y LA DIALÉCTICA 
DE CARLOS FERNÁNDEZ LIRIA

ON THE QUESTION OF METHOD IN MARX. 
ABOUT MARX 1857. EL PROBLEMA DEL 
MÉTODO Y LA DIALÉCTICA BY CARLOS 

FERNÁNDEZ LIRIA

César rUiz sanjUÁn*

Universidad Complutense de Madrid

Resumen: En este trabajo examinamos los aspectos fundamentales del libro de 
Carlos Fernández Liria Marx 1857. El problema del método y la dialéctica (Madrid, Akal, 
2019). En él lleva a cabo el autor un análisis pormenorizado del texto de Marx cono-
cido generalmente como Introducción de 1857, que contiene su reflexión más amplia y 
exhaustiva sobre la cuestión del método. El modo de articulación de lo abstracto y lo 
concreto o la relación entre el orden epistemológico y el orden histórico que se plantean 
en este texto han sido objeto de las más diversas interpretaciones dentro del marxismo, 
muchas de ellas incompatibles entre sí. El análisis que realiza Fernández Liria no sólo 
establece la coherencia de los distintos planteamientos que se presentan en el texto, 
poniendo de manifiesto en base a ello los elementos fundamentales de la concepción 
del método de Marx, sino que muestra asimismo la diferencia irreductible que la separa 
de las concepciones historicistas que han dominado en el marxismo, así como la invia-
bilidad de la interpretación de la dialéctica que sostienen estas concepciones.

Palabras clave: Método, dialéctica, conocimiento, abstracto, concreto.

*Profesor Contratado Doctor. Facultad de Filosofía, Ciudad Universitaria, 28040 Madrid.
ceruizsa@filos.ucm.es



240	 César Ruiz Sanjuán

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

Abstract: In this work we consider the main aspects of the book of Carlos Fernán-
dez Liria Marx 1857. El problema del método y la dialéctica (Madrid, Akal, 2019). The 
author carries out in it a detailed analysis of Marx’s text generally known as Introduction 
of 1857, which contains his most extensive and exhaustive reflection on the question of 
method. The mode of articulation of the abstract and the concrete or the relation bet-
ween the epistemological order and the historical order raised in this text have been the 
object of the most diverse interpretations within Marxism, many of them incompatible 
with each other. The analysis of Fernández Liria not only establishes the coherence of 
the different approaches presented in the text, thus revealing the fundamental elements 
of Marx’s conception of method, but also shows the irreducible difference that split 
it up from the historicist conceptions that have dominated in Marxism, as well as the 
unfeasibility of the interpretation of dialectics that these conceptions sustain.

Keywords: Method, dialectics, knowledge, abstract, concrete.

El año 1857 marca el punto de inflexión decisivo en la evolución teórica 
de Marx. En ese año comenzó a redactar el primer borrador de su proyecto de 
“crítica de la economía política”, que le ocuparía ya el resto de su vida y del 
que sólo llegó a publicar una parte. La elaboración de los manuscritos de ese 
primer borrador, conocidos abreviadamente como Grundrisse, fue precedida de 
la redacción de un texto introductorio al conjunto de su proyecto teórico, en el 
que abordaba la cuestión del método de la economía política. Dicho texto fue 
publicado por primera vez en una versión parcial en 1903 por Kautsky, y poste-
riormente en su versión completa en 1939 como introducción a los Grundrisse. 
Se trata del texto metodológico más importante de Marx, en el que expone los 
elementos fundamentales del “método científicamente correcto” de una ciencia 
histórica y social como es la economía política. 

Las referencias a este texto en el ámbito del marxismo han sido constantes ya 
desde su primera publicación, pero son muy pocas las obras dedicadas de manera 
específica al estudio del mismo. En lengua castellana, ninguna de la amplitud 
y profundidad de Carlos Fernández Liria Marx 1857. El problema del método y 
la dialéctica (Madrid, Akal, 2019)1. A lo largo de ella, el autor se confronta de 
manera exhaustiva con el texto de Marx, que aparece transcrito en su integridad 
en versión bilingüe, para que el lector pueda constatar la pertinencia del porme-
norizado análisis del texto que se realiza a lo largo del libro. La gran dificultad del 
texto de Marx, derivada tanto de la cuestión que aborda como de la condición 

1   Las referencias textuales que hagamos al libro se indicarán con la página correspondiente 
entre paréntesis sin más especificaciones. 



Sobre la cuestión del método en Marx	 241

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

de manuscrito no preparado para su publicación, hace que la interpretación del 
mismo resulte sumamente compleja. Ello ha dado lugar a que generalmente se 
citen frases descontextualizadas o pasajes aislados, pero rara vez se haya empren-
dido una interpretación global del texto que pueda dar coherencia a la diversidad 
de planteamientos aquí contenidos. Ello es precisamente lo que lleva a cabo el 
libro de Fernández Liria, lo que hace de él una obra irrenunciable para el estudio 
y discusión del pensamiento de Marx relativo a la cuestión del método.    

Ciertamente, el libro va más allá del análisis textual, y presenta como resulta-
do del mismo una visión global del objeto y sentido de la crítica de la economía 
política, que entronca con obras previas del autor sobre el pensamiento de Marx, 
fundamentalmente El orden de El Capital2, escrita conjuntamente con Luis Ale-
gre, y El materialismo3. Dicha visión global aparece intercalada a lo largo de la 
confrontación que tiene lugar con el texto de Marx, y es expuesta asimismo en 
algunos de sus elementos fundamentales en una serie de apéndices que siguen al 
comentario del texto propiamente dicho, en los cuales se abordan aspectos que 
van allá de la cuestión del método en Marx e incluso de su pensamiento como 
tal, y que sirven de fundamentación y aclaración de los planteamientos que están 
a la base de la lectura de Marx que realiza Fernández Liria. Aunque todos estos 
textos son de importancia en el conjunto del libro, no constituirán como tales el 
objeto de mi análisis, que se centrará exclusivamente en la interpretación que en 
él tiene lugar de la caracterización del método realizada por Marx. 

Resulta preciso, en primer lugar, establecer el contexto teórico en el que 
se encuadra el texto de Marx. Su elaboración tiene lugar tras una fase previa, 
que había comenzado en 1845, en la que Marx había recalado en una posición 
empirista, de la que son expresión textos como La ideología alemana o Miseria 
de la filosofía. El empirismo de Marx en esos momentos es el resultado de su 
esfuerzo por sustraerse a la concepción especulativa de la historia de Hegel, tras 
comprender que la antropología de Feuerbach, que había constituido su marco 
teórico de referencia en los escritos anteriores a La ideología alemana, resultaba 
inoperante para ello. En base a la mencionada posición empirista, Marx con-
sidera que las abstracciones como tales no tienen ningún valor teórico y sirven 
únicamente para la ordenación del material obtenido de la observación empírica 

2   Cf. Carlos Fernández Liria y Luis Alegre Zahonero, El orden de El Capital. Por qué seguir 
leyendo a Marx, Madrid, Akal, 2016.
3   Cf. Carlos Fernández Liria, El materialismo, Madrid, Síntesis, 1998.



242	 César Ruiz Sanjuán

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

(Marx & Engels, 2014: 22 ss.), estableciendo con ello un dique de contención 
a la especulación hegeliana. 

Lo decisivo de la nueva posición teórica que Marx asume a partir de 1857 
es precisamente el abandono del empirismo que estaba a la base de su concepción 
anterior. Ahora Marx se hace plenamente consciente de la función irrenunciable 
de la abstracción en el proceso de conocimiento teórico, pero para evitar cual-
quier posible deriva idealista establece la necesidad de referir las abstracciones 
a la realidad histórica de la que provienen, la cual es reproducida en el ámbito 
teórico a través de ellas. Considera que dado el carácter general de las categorías 
abstractas, pueden servir para comprender diversas épocas históricas, pero ello 
no faculta a un uso suprahistórico de las mismas. Este planteamiento, absoluta-
mente medular en la concepción metodológica de Marx, no sólo establece una 
cesura con la filosofía hegeliana, sino también con la comprensión y el uso de 
las categorías por parte de la economía política4.  

En la caracterización que realiza Marx en la Introducción de 1857 del método 
científico correcto, este queda definido como un proceso que consiste en “elevar-
se de lo abstracto a lo concreto” (45)5. Los conceptos que permiten explicar de 
manera científica la realidad social son el resultado de un proceso de abstracción, 
que va produciendo conceptos cada vez más simples a partir todo el conjunto 
de datos que se presentan a la aprehensión inmediata, que Marx denomina lo 
“concreto representado” y lo califica como una “representación caótica” (43), 
desde donde no resulta posible el conocimiento de esa realidad. Con ello se pone 
de manifiesto que el punto del que parte la ciencia no es el mismo del que parte 
el pensamiento en general. El punto de partida del pensamiento es lo concreto 
representado, y a partir de ello se va llegando a través del análisis a conceptos cada 
vez más simples, que son los que constituyen el punto de partida del conocimien-
to científico. En este trabajo de elaboración de conceptos abstractos de la mayor 

4   Esto implica la existencia de diferencias sustanciales entre el método de la economía polí-
tica y el método de Marx, que aunque califique el método de esta como el “método científi-
camente correcto”, no significa que coincida plenamente con el método que él desarrolla 
posteriormente en su obra de crítica de la economía política. Las diferencias se deben tanto a 
la mencionada concepción suprahistórica de las categorías por parte de la economía política, 
como al carácter de “crítica” que tiene la exposición de Marx, una crítica que no se presenta 
como adyacente a la exposición, sino que se realiza a través de esta. Sobre esta cuestión puede 
verse C. Ruiz Sanjuán, 2019: 311 ss.
5   Las citas del texto de Marx están referidas todas a la transcripción que aparece en el libro 
de Carlos Fernández Liria, cuya paginación indicamos entre paréntesis sin más 
especificaciones, al igual que las citas del autor. 



Sobre la cuestión del método en Marx	 243

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

simplicidad posible consiste el proceso histórico a través del que se configura una 
ciencia6. Cuando se han obtenido dichos conceptos se ha de hacer el “viaje de 
retorno” (ibid.), en el que se van generando conceptos cada vez más concretos a 
partir de los conceptos abstractos de los que se ha partido. Como señala a este 
respecto Fernández Liria: “El texto deja muy claro que para que la economía, 
en un momento dado, haya podido partir de lo simple para ir a lo complejo (el 
método científicamente correcto) ha sido necesario que, en una fase anterior, lo 
simple haya sido previamente aislado. De modo que, para hacer lo correcto, ha 
sido necesario hacer antes otra cosa también correcta” (91).

El planteamiento de Marx hace patente, de este modo, que el punto de 
partida del conocimiento científico ha de estar constituido por conceptos abs-
tractos que no tienen correlato empírico inmediato. Se constata la distancia que 
se establece aquí con respecto a La ideología alemana y los textos posteriores, 
donde Marx consideraba que había que partir de la observación empírica y ate-
nerse sistemáticamente a ella, quedando limitado el papel de la abstracción a la 
ordenación del material obtenido empíricamente. Frente a ello, Marx comprende 
ahora que el conocimiento teórico se mueve necesariamente en el ámbito de la 
abstracción, y que para aprehender cognoscitivamente lo concreto real es preciso 
producir conceptos progresivamente más concretos a partir de los conceptos abs-
tractos de partida. De este modo, se establece una separación irreductible entre 
el orden de lo real y el orden del conocimiento, que supone una ruptura con toda 
forma de concepción empirista que entienda el conocimiento como reflejo de la 
realidad en el pensamiento.   

Ciertamente, el conocimiento constituye para Marx una reproducción men-
tal de lo real –y en este carácter reproductivo de algo ya dado se cifra una de 
las diferencias fundamentales respecto a la filosofía hegeliana–, pero no se tra-
ta de una reproducción directa, pues no existe en la realidad empírica ningún 
referente inmediato de los conceptos abstractos que constituyen el punto de 
partida del conocimiento científico. A partir de ellos se llega a lo que Marx 
denomina “concreto de pensamiento”, que puede apropiarse teóricamente de 
lo “concreto real”, del “todo concreto y viviente ya dado” (45), mientras que 

6   En relación a ello observa Marx en la Contribución a la crítica de la economía política que 
los fisiócratas han abordado “el problema en una forma compleja, antes de haberlo resuelto 
en su forma elemental, tal como la marcha histórica de todas las ciencias sólo conduce hacia 
sus verdaderos puntos de partida a través de gran cantidad de pasos en zigzag” (Marx, 1998: 
42).



244	 César Ruiz Sanjuán

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

la representación referida directamente a ello –que en el texto se designa como 
“concreto representado”– no permite realizar determinación conceptual algu-
na, por lo que no ofrece más que una imagen indeterminada y difusa de esa 
totalidad real. El proceso teórico consiste, pues, en producir lo concreto de 
pensamiento para poder reproducir a través de ello lo concreto real en el ámbito 
del conocimiento. Lo que Marx denomina “lo real y lo concreto” (43) es la 
realidad que constituye el objeto de la ciencia, que es el presupuesto del proceso 
de conocimiento y como tal es previo e independiente de dicho proceso, y en 
este sentido se refiere Marx a ello como “la base y el sujeto” (ibid.)7. Pero esto 
no implica que se pueda partir directamente de ahí: “El camino no va de la cosa 
al concepto, sino de conceptos imprecisos a conceptos precisos (…) siempre 
«a propósito de las cosas», el conocimiento va de representaciones confusas e 
imprecisas a representaciones precisas y rigurosas. Por lo tanto, el proceso no 
puede ser descrito como un camino de la cosa al pensamiento, sino como un 
proceso que, «a propósito de las cosas», va del pensamiento al pensamiento” (23). 

Una de las principales dificultades del texto de Marx la constituyen los dis-
tintos tipos de significación que en él tiene el término abstracción, que Fernán-
dez Liria distingue con nitidez para aclarar el sentido de los planteamientos de 
Marx. Por un lado, en el texto se alude con este término a una representación 
inmediata que no puede determinar conceptualmente la totalidad real a la que 
se refiere. Marx califica esta forma de aprehensión directa como una “palabra 
vacía” (43). Frente a estas abstracciones vacías desde las que no se puede llegar 
al conocimiento de la totalidad real, resulta preciso establecer las abstracciones 
simples que puedan conformar el verdadero punto de partida del conocimiento. 
Estas abstracciones simples constituyen el resultado del trabajo de generaciones 
de científicos que han ido llevando progresivamente el material disperso de las 
representaciones inmediatas hasta un nivel de concreción suficiente para configu-
rar las categorías fundamentales de una ciencia. Esta distinción es caracterizada 
por Fernández Liria en los siguientes términos: “Lo primero que hay que advertir 
es que tenemos ya en juego dos tipos de abstracciones totalmente distintas. Por 
una parte, tenemos unas abstracciones que se pretenden muy concretas, pero que 

7   En pasajes como este en los que el término “sujeto” se determina como supuesto o premisa, 
y especialmente en los que se presentan más adelante donde este término aparece referido a la 
sociedad (47), es preciso evitar comprenderlo en el sentido del sujeto cognoscente y tomarlo 
en la significación de asunto o tema del que se trata, de modo que a lo que se alude aquí con 
“sujeto” es precisamente al “objeto”, como se insiste en el libro para evitar posibles lecturas 
sociologistas que puedan entender lo real como un constructo subjetivo de carácter social, que 
impedirían toda comprensión medianamente coherente del texto de Marx (161 ss.).



Sobre la cuestión del método en Marx	 245

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

son absolutamente abstractas a base de imprecisión y oscuridad. Luego, tenemos 
unas abstracciones muy diferentes, unas abstracciones elaboradas científicamente, 
construidas y controladas con una finalidad analítica” (104). Estas abstracciones 
simples, a diferencia de las primeras, son algo que “ha costado mucho trabajo 
«analítico» aislarlo”, y se trata de “una abstracción, digamos, de las «buenas», de 
las que han sido producidas por la práctica teórica, de forma científicamente 
controlada” (229). Estas abstracciones son ciertamente más precisas conceptual-
mente que las que constituyen la representación inmediata, aunque son todavía 
indeterminadas respecto a la totalidad concreta de pensamiento que resulta del 
proceso teórico y es susceptible de reproducir a nivel cognoscitivo la totalidad 
real. Pero a partir de ellas es posible producir abstracciones progresivamente más 
concretas que permitan el conocimiento científico de lo concreto real, algo que 
no es posible en modo alguno desde el primer tipo de abstracciones. 

Con ello se pone de manifiesto que el camino del pensamiento “no parte de 
lo real y lo concreto, por mucho que se tenga ahí delante desde el principio. Parte 
de lo que se pretende concreto pero es, en realidad, una abstracción vaga y confusa” 
(70). Y como se indica en relación a ello, el referente del planteamiento de Marx 
en este sentido lo constituye la filosofía hegeliana: “Marx está imitando sin duda 
de forma muy explícita el famoso comienzo de la Fenomenología del Espíritu de 
Hegel, en donde este asunto del «pretender fijar lo concreto» recibe un trata-
miento casi idéntico” (ibid.). Para Hegel, en efecto, el comienzo que constituye 
lo inmediato es, a pesar de su pretendida concreción, algo meramente abstracto, 
en el sentido de que carece de determinaciones, mientras que lo verdaderamen-
te concreto es posterior. La certeza sensorial se considera más concreta que el 
conocimiento científico, al estar referida de manera inmediata a lo concreto real, 
pero no es capaz de determinarlo conceptualmente, de modo que esa referencia 
directa es, en realidad, una abstracción vacía. En este sentido, Hegel muestra en 
la Fenomenología del espíritu que el “contenido concreto de la certeza sensorial 
hace que esta aparezca inmediatamente como el conocimiento más rico, más 
aún, como un conocimiento de riqueza infinita (…) aparece, además, como el 
conocimiento más de verdad”, pero en realidad es “la verdad más abstracta y más 
pobre” (Hegel, 2010: 163).  

Del mismo modo, Marx afirma que comenzar con “lo real y lo concreto” 
sería “falso” (43), lo que significa que no es posible comenzar por aquí en el 
proceso de conocimiento, porque esa referencia inmediata a lo concreto sería 
abstracta en su indeterminación. Frente a este tipo de abstracción vaga y difu-
sa, Marx señala la abstracción simple desde la que puede incoarse el proceso 



246	 César Ruiz Sanjuán

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

cognoscitivo para llegar a la reproducción mental de lo concreto. Es aquí donde 
radica el paralelismo entre las concepciones de Hegel y Marx relativas al proceso 
de conocimiento. Se trata, en ambos casos, de un “rechazo frontal del empirismo. 
No es posible partir de lo real y concreto, no es posible partir de datos empíricos 
brutos (…) y con este tan explícito guiño a la Fenomenología del Espíritu, se rin-
de un justo homenaje a Hegel, respecto a un punto en el que Marx ya no dará 
marcha atrás” (21). Para Fernández Liria este es el único punto de contacto que 
existe entre Hegel y Marx, que por lo demás lo considera como el entronque de 
Marx a nivel epistemológico con el racionalismo moderno: “Lo que de Hegel es 
utilizado en este punto es, sin más, su acuerdo de principio con el racionalismo 
de Descartes y Galileo y su apartamiento (en este caso, más sarcástico aún) con 
las ilusiones del empirismo y el positivismo” (78). 

En cualquier caso, es importante tener presente que la constatación que rea-
liza Marx de la función sustantiva de la abstracción en el conocimiento científico 
le obliga a replantear la crítica al idealismo hegeliano, pues ya no puede criticar 
a Hegel que parta de abstracciones y se mueva exclusivamente en el ámbito de la 
abstracción, como había hecho hasta este momento. Marx comprende ahora que 
el conocimiento se sitúa necesariamente en un nivel teórico que resulta irreduc-
tible a lo empírico y que el punto del que parte es más abstracto que su punto 
de llegada, por lo que la anterior crítica que le objetaba a la filosofía hegeliana 
que partiera sistemáticamente de conceptos abstractos va a quedar abandonada. 
Lo que Marx le critica ahora a Hegel es su comprensión errónea del proceso de 
conocimiento, en tanto que ignora los supuestos reales de dicho proceso. Ello 
conduce a Hegel a afirmar la autosuficiencia del pensamiento, haciéndole caer en 
“la ilusión de concebir lo real como resultado del pensamiento” (45). La crítica 
de Marx pone de manifiesto que la producción de lo concreto de pensamiento 
es simplemente el modo en que se produce la “apropiación” de lo concreto real 
por el pensamiento, pero en absoluto la producción de lo real, que mantiene en 
todo momento “su autonomía fuera de la mente” (47)8.  

Como muestra con claridad Fernández Liria, lo que establece el texto de 
Marx es que el origen de la confusión hegeliana se encuentra en el hecho de 

8   En última instancia, a lo que se opone Marx es a la comprensión hegeliana de lo real como 
una especie de lo lógico, que implica que “el concepto ya no será tanto la producción teórica 
que pretende hacerse cargo de lo real que transcurre en el espacio y el tiempo, como la reali-
dad misma que, transcurriendo en lo lógico, ha hallado –por algún motivo del que la lógica 
tendrá que hacerse cargo– un ahí físico en el que desenvolverse” (203).  



Sobre la cuestión del método en Marx	 247

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

que el camino del conocimiento “no va de las cosas al conocimiento”, sino que 
“va de conocimientos peores a conocimientos mejores”, de modo que “todo se 
juega entre conocimientos” (149). El error de Hegel es consecuencia de que en el 
conocimiento todo tiene que ver con conceptos y con la relación entre ellos, y 
la corrección esencial que Marx establece al respecto es que no es cierto que “los 
pasos que llevan al conocimiento de la cosa sigan el mismo camino que ha pro-
ducido la cosa en cuestión en la realidad” (156). De modo que Marx se aproxima 
a Hegel en un sentido, pero se aleja en otro igualmente fundamental. Comparte 
con Hegel su posición antiempirista y la comprensión del conocimiento como 
un proceso que va de lo abstracto a lo concreto, pero lo que Marx no puede 
asumir en modo alguno es que ese proceso lo lleve a cabo el pensamiento por sí 
mismo, como resultado de una profundización del concepto que se desarrolla 
sin necesidad de nada externo a él, pues como se indica en un pasaje central de la 
Introducción de 1857, “el movimiento de las categorías (…) aunque sea molesto 
reconocerlo, recibe únicamente un impulso desde el exterior” (45).

En este sentido, la posición teórica de Marx tiene su referente más próximo 
en la filosofía de Kant: “Parece difícil no ver con claridad que, cuando Marx está 
reprochando a Hegel el haber creído que «el concepto se movía por sí mismo», lo 
que está operando es un monumental regreso a la postura kantiana, negando al 
concepto, precisamente, esa vitalidad que Hegel está localizando en la dialéctica” 
(180). En efecto, Marx se está oponiendo, al igual que Kant, a la identificación 
del orden de lo real y el orden del conocimiento, y para ello establece asimismo 
una diferencia irreductible entre el concepto y la intuición, que no queda supri-
mida en ningún momento en el proceso de conocimiento. Del mismo modo 
que Kant había criticado que la filosofía wolffiana identificara lo lógico con lo 
ontológico al considerar la diferencia entre la sensibilidad y el pensamiento como 
una diferencia interior al pensamiento mismo, Marx se opone a la reducción 
de la realidad sensible al pensamiento que tiene lugar en la filosofía hegeliana, 
estableciendo para ello la anterioridad y autonomía de la realidad respecto al 
conocimiento de la misma9. 

En definitiva, a lo que se opone Marx es a la pretensión hegeliana de que el 
pensamiento carece de supuestos fuera de él y se fundamenta a sí mismo, lo que 
en última instancia lleva a Hegel a identificar el movimiento del pensamiento y 
el movimiento real. Para Marx, el camino que va de lo abstracto a lo concreto 

9   De la relación entre las concepciones de Kant y Marx sobre la cuestión del conocimiento 
me he ocupado en C. Ruiz Sanjuán, 2018: 28-44. 



248	 César Ruiz Sanjuán

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

es únicamente el modo en que el pensamiento se apropia lo concreto real, lo 
cual tiene que estar “siempre presente en la representación como premisa” (47). 
De modo que aunque para Marx es el proceso de conocimiento lo que produce 
lo concreto de pensamiento, dicho proceso tiene sus supuestos en la realidad 
extramental a la que se refieren de manera inmediata la “intuición y la repre-
sentación” (45), a partir de las que se llega analíticamente a las abstracciones 
simples que constituyen el punto de partida del conocimiento científico. La 
distancia irreductible respecto a la filosofía hegeliana que Marx establece en este 
punto estriba en que para él lo concreto, aunque es efectivamente un resultado, 
constituye también el punto de partida, lo que le lleva a distinguir dos concretos, 
lo concreto real y lo concreto de pensamiento, mientras que para Hegel se trata 
de “un único todo concreto”, como declara en la Ciencia de la lógica: “Una vez 
lo ideal es lo concreto, lo que es verdaderamente, pero otra vez igualmente sus 
momentos son lo ideal, lo eliminado en ello, pero de hecho es sólo un único 
todo concreto, del cual son inseparables los momentos” (Hegel, 2011: 172), lo 
que resulta del planteamiento medular del idealismo hegeliano, según el cual las 
“cosas sensibles individuales están eliminadas como ideales en el principio, en el 
concepto, y aún más en el espíritu” (ibid.). El proceso de fundamentación de la 
filosofía hegeliana consiste justamente en que el resultado incorpore sin residuo 
su presupuesto concreto. Lo que significa que en Hegel el “primer camino”, el 
que va de la representación inmediata a la abstracción simple, queda eliminado 
en el “segundo camino”, en el “viaje de retorno” a lo concreto real. Este engra-
naje dialéctico de la Aufhebung hegeliana queda obturado por principio en el 
planteamiento de Marx, en tanto que establece una diferencia irreductible entre 
ambos “caminos” y mantiene siempre el primero como el presupuesto necesario 
del segundo.

Nos hemos referido anteriormente a los dos tipos distintos de significación 
del término abstracción que se presentan en el texto de Marx, lo que nos ha 
llevado a ocuparnos de la relación que existe a este respecto con la filosofía 
hegeliana. Pero existe aún otra dimensión de la abstracción en el texto de Marx 
que no es abordada por Fernández Liria, y que resulta de especial relevancia 
para constatar la distancia que separa a Marx de la economía política, a pesar de 
reconocer que en términos generales esta opera según el método científicamente 
correcto. Se trata de la dimensión real de la abstracción, a la que se alude ya en 
diversos momentos de la Introducción de 1857 y que luego constituirá uno de 
los ejes teóricos fundamentales de El Capital. Marx se refiere a la “existencia 
histórica” (47) de estas abstracciones, y más adelante señala que son “verdaderas 
en la práctica” (52). A este respecto indica también en los Grundrisse que se trata 



Sobre la cuestión del método en Marx	 249

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

de abstracciones que tienen “una existencia real” (Marx, 2001: 410), y precisa lo 
que esto significa en los siguientes términos: “Mientras que lo universal es por 
una parte sólo una diferentia specifica ideal, es a la vez una forma real particular 
al lado de la forma de lo particular y lo singular” (ibid.). Esto implica que una 
abstracción sólo puede tener completa validez dentro del contexto histórico en el 
que las relaciones correspondientes que dicha abstracción expresa se encuentran 
plenamente desarrolladas. Por consiguiente, dicha abstracción es un producto 
histórico, que únicamente puede presentarse con un “pleno desarrollo intensivo 
y extensivo” (49) como resultado unas relaciones sociales históricamente deter-
minadas10. 

Para referirse a ello, el sociólogo Alfred Sohn-Rethel acuñó el término “abs-
tracción real” (Sohn-Rehtel, 1989: 46 ss.), que ha tenido una amplísima recep-
ción entre los más diversos autores marxistas, al expresar con suma concreción 
el estado de cosas al que se refiere Marx11. La categoría abstracta de la ciencia 
es la expresión conceptual de esta abstracción real. De modo que no se trata 
simplemente del resultado de un proceso mental a través del que se abstraen 
los elementos comunes a una multiplicidad de individuos empíricos, sino que 
son abstracciones realizadas en la práctica de los agentes sociales en el modo de 
producción capitalista. A esta dimensión real de la abstracción es a la que Marx 
se refiere en la Contribución cuando afirma que “esta reducción aparece como 
una abstracción, pero es una abstracción que se lleva a cabo a diario en el proceso 
de la producción social” (Marx, 1998: 13), así como en el libro segundo de El 
Capital cuando observa que “los que consideran la autonomización del valor 
como mera abstracción olvidan que el movimiento del capital industrial es esta 

10   Acerca de esta cuestión dice Marx un poco más adelante en el texto que “las abstracciones 
más generales surgen únicamente allí donde existe el desarrollo concreto más rico” (53).
11   W. F. Haug indica que “esta abstracción, por tanto, reproduce sólo algo que es realidad 
practica en nuestra cotidiana existencia social: una «abstracción real», a diferencia de una 
abstracción meramente pensada” (Haug, 2016: 75). Una interpretación en la que insiste 
también Michael Heinrich, que afirma a este respecto que “la «abstracción» de la que aquí se 
trata no es una abstracción que lleven a cabo conscientemente los individuos que intercambian 
(…) sino que se realiza a través de las acciones de estos individuos” (Heinrich, 2001: 209). 
Esta cuestión también es enfatizada por Helmut Reichelt, que señala que la abstracción lógi-
ca es “la comprensión que procesa conceptualmente una abstracción real” (Reichelt, 1996: 
102), así como por Alfred Schmidt, que sostiene que “las abstracciones que aparecen en El 
Capital no son del teórico, sino que se cumplen diariamente en la realidad social. Con el 
surgimiento de un mundo de mercancías, es decir, con la «forma general de valor» de los 
productos del trabajo, se convierte el carácter abstractamente general del trabajo humano en 
su carácter específicamente social” (Schmidt, 1972: 33).



250	 César Ruiz Sanjuán

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

abstracción in actu” (Marx, 2017: 124). Este modo de comprender las categorías 
abstractas por parte de Marx implica delimitar necesariamente su validez teórica 
al contexto históricamente determinado en el que las relaciones sociales de los 
individuos han producido esa abstracción que se expresa conceptualmente en la 
categoría científica, mientras que la economía política opera con las categorías 
como si tuvieran validez atemporal.

Una cuestión metodológica íntimamente conectada con esta de la que sí se 
ocupa ampliamente Fernández Liria es la de la relación entre el orden histórico 
y el orden de las categorías. Y muestra que también en esta cuestión la tradi-
ción marxista ha malinterpretado el pensamiento de Marx, y lo ha hecho de 
las maneras más diversas. En efecto, el marxismo ha sostenido generalmente 
que en el método de Marx se presenta una correspondencia entre el orden de 
deducción de las categorías del sistema capitalista y el orden histórico en que 
han surgido. Pero una lectura detenida del texto de Marx pone claramente de 
manifiesto que no considera que exista correspondencia alguna en este sentido, 
como se establece inequívocamente en uno de los pasajes decisivos del mismo: 
“En consecuencia, sería impracticable y erróneo alinear las categorías económi-
cas en el orden en que fueron históricamente determinantes” (59). El objeto de 
investigación de Marx no es en ningún caso el proceso histórico de formación 
del capitalismo, sino el sistema capitalista ya constituido, y es la relación en la 
que se encuentran aquí las categorías lo que determina su orden de sucesión en 
la exposición teórica. Esta ausencia de paralelismo entre ambos órdenes implica 
que no tiene cabida alguna en el pensamiento de Marx una concepción de la 
dialéctica como expresión abstracta del desarrollo histórico efectivo, que ha 
sido la interpretación dominante de la dialéctica en el marxismo tradicional. 
La imposibilidad de encontrar en Marx, tras el punto de inflexión definitivo 
que tiene lugar en 1857, ninguna forma de dialéctica histórica, se debe la 
ruptura irreversible con el historicismo que se produce en este momento. Las 
consecuencias de esta ruptura las resume Fernández Liria en los siguientes 
términos: “El saldo es importante, porque esto quiere decir, a la postre, que al 
estudiar las leyes del capitalismo estaremos estudiando, tan sólo, las leyes del 
capitalismo y no, ni mucho menos, algo así como las leyes de la historia en uno 
de sus momentos (…) Marx ha renunciado ni más ni menos que a insertarse 
en el abanico de las filosofías de la historia” (248). 

 Ha habido también en el marxismo otra forma de interpretación errónea 
de los planteamientos de Marx sobre la relación entre el orden epistemológico 
y el orden histórico, inducidos porque en una determinada frase se afirma que 



Sobre la cuestión del método en Marx	 251

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

el primero es “exactamente el inverso” (59) del segundo. Pero al igual que entre 
ambos órdenes no hay una correspondencia directa, tampoco la hay inversa12. 
Como se establece inequívocamente en diversos pasajes fundamentales del 
texto, lo único relevante para Marx en lo referente el orden de sucesión de las 
categorías es su conexión interna en la sociedad capitalista, por lo que dicho 
orden viene determinado por la relación que tienen las categorías entre sí 
dentro de esta forma de sociedad, independientemente del orden en que hayan 
aparecido históricamente: “Lo que hay que deducir del texto de Marx no 
es una correspondencia inversa biunívoca entre el orden epistemológico y el 
orden histórico, sino más bien algo mucho menos elegante: esos dos órdenes, 
sencillamente, no tienen nada que ver” (250). 

Tras mostrar que la concepción que tiene Marx de su objeto teórico y del 
método científico correcto excluye por principio toda comprensión de la dia-
léctica como una teoría general de las leyes que rigen el curso de la historia, 
Fernández Liria se confronta brevemente con la interpretación de dos relevantes 
autores marxistas como David Harvey y Michael Heinrich, que sosteniendo 
también la imposibilidad de entender la dialéctica en esos términos, sin embar-
go, consideran que la dialéctica es operativa en la crítica de la economía política 
de Marx como forma de exposición. Ciertamente se trata de un “sentido muy 
rebajado en su pretensiones” (209), pues entender la dialéctica como método de 
exposición del sistema capitalista resulta indudablemente una pretensión muy 
limitada en relación a la comprensión de la dialéctica como concepción global 
de la evolución histórica de las sociedades que ha imperado en el marxismo; y 
a Fernández Liria no le parece que dicho sentido “haga muchos méritos para 
merecer el calificativo de «dialéctica»” (ibid.), cosa que bien puede parecer si se 
compara con la concepción anteriormente referida del marxismo tradicional o 
con la concepción hegeliana de la dialéctica, pero es al fin y al cabo el sentido que 
Marx le dio al término en su obra de madurez. Las menciones de la dialéctica que 
se presentan en los textos de crítica de la economía política en las que se concreta 
su significado la refieren al “método de exposición” o a la “forma de exposición”. 
Y en esto coinciden efectivamente las interpretaciones de Harvey y Heinrich, 
como las de tantos otros marxistas críticos contemporáneos. Pero ello no significa 

12   Althusser incidió en que no se le debe dar al término “inversión” en esa frase un significado 
literal: “No podemos tomar esta palabra al pie de la letra por un concepto, o sea, por una afir-
mación rigurosa que extrae su sentido, no de haber sido proferida, sino por pertenecer con 
pleno derecho a un campo teórico definido”, por lo que a dicho término hay que conferirle en 
la frase en que aparece “un uso analógico, sin rigor teórico” (Althusser & Balibar, 1978: 54).



252	 César Ruiz Sanjuán

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

que coincidan ambos autores en los términos concretos en que interpretan la 
forma dialéctica de la exposición que tiene lugar en El Capital13. David Harvey la 
entiende como una “lógica expansionista” (Harvey, 2014: 64) y habla en relación 
a ello de “expansión dialéctica” (ibid.: 112), algo que Michael Heinrich no sostie-
ne en ningún lugar, sino que entiende que la exposición dialéctica de Marx está 
dirigida a disolver la apariencia de inmediatez y autonomía con que se presentan 
las categorías de la economía política14, quedando así intrínsecamente vinculada a 
la crítica de su sistema categorial: “la crítica de las categorías que están en la base 
de la economía burguesa no se realiza desde fuera, sino que tiene que resultar 
ella misma de la exposición dialéctica de estas categorías” (Heinrich, 2001: 175).

A pesar de las diferencias en la comprensión de la dialéctica en Marx que 
Fernández Liria tiene con estos autores, comparte con ellos el rechazo de la con-
cepción historicista de la dialéctica que ha dominado en la tradición marxista. No 
es posible por principio tal concepción en la obra de madurez de Marx porque, 
a diferencia de lo que sucede en sus escritos de juventud, en los que intenta ela-
borar de diversos modos una concepción global del desarrollo histórico, a partir 
de 1857 renuncia por completo a esa pretensión y “no se propone ya una teoría 
general de la historia, sino una obra que aclare en qué consiste el capitalismo de 
la sociedad capitalista” (29). Sin embargo, la mayor parte de las corrientes del 
marxismo– no sólo el marxismo ortodoxo, sino también buena parte del marxis-
mo occidental, sobre todo en la versión del marxismo hegeliano– han sostenido 
que el objetivo último de la teoría de Marx es la elaboración de una concepción 
general de la evolución histórica, siendo el análisis del capitalismo un elemento 
integrante de ella15. Frente a esta interpretación historicista de la teoría de Marx, 
que en la actualidad se sigue encontrando por doquier, es necesario poner de 
manifiesto que “Marx no ha descubierto las leyes de transformación del capitalis-
mo en su paso al socialismo. Ha estudiado las leyes de su permanencia. Aunque, 
eso sí que es cierto, al estudiar de este modo las condiciones en que podría ser 

13   Aparte de que Harvey hace un uso más laxo del término dialéctica en su interpretación, 
refiriéndolo en ocasiones al desarrollo de procesos reales, algo que no sucede en ningún 
momento en la interpretación de Heinrich. 
14   Observa en este sentido que es necesaria “la «exposición dialéctica» para mostrar que lo 
aparentemente inmediato es algo mediado; la independencia de lo inmediato se manifiesta así 
como simple apariencia, y permite la crítica a tal modo de uso de las categorías que poseen la 
apariencia de independencia e inmediatez” (Heinrich, 2001: 175).
15   Como señala en relación a ello Fernández Liria, “el historicismo vergonzoso del que hizo 
gala la tradición marxista no fue más que una versión «dialéctica» de aquello que Marx 
mismo tenía más interés en combatir” (241).



Sobre la cuestión del método en Marx	 253

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

«eterno», ha estudiado su especificidad, su eîdos, las claves de su consistencia, 
abriendo así la posibilidad de que la acción consciente de los seres humanos que 
tienen que soportarlo pueda acabar con él y sustituirlo por alguna otra cosa (que 
siempre podrá ser mejor o peor)” (242).

Bibliografía 

Althusser, L. & Balibar, E. (1978). Para leer El Capital, México: Siglo XXI.

Fernández Liria, C. (1998). El materialismo, Madrid: Síntesis.

− (2019). Marx 1857. El problema del método y la dialéctica, Madrid: Akal.

Fernández Liria, C. & Alegre Zahonero, L. (2010). El orden de El Capital. Por qué 
seguir leyendo a Marx, Madrid: Akal.

Harvey, D. (2014). Guía de El Capital de Marx. Libro I, Madrid: Akal.

Haug, W. F. (2016). Lecciones de introducción a la lectura de El Capital, Barcelona: 
Laertes.

Hegel, G. W. F. (2010). Fenomenología del espíritu, Madrid: Abada.

− (2011). Ciencia de la lógica, Madrid: Abada.

Heinrich, M. (2001). Die Wissenschaft vom Wert, Münster: Westfälisches Dampfboot.

− (2008). Crítica de la economía política. Una introducción a El Capital de Marx, Madrid: 
Escolar y Mayo.

Marx, K. & Engels, F. (2014). La ideología alemana, Madrid: Akal.

Marx, K. (2001). Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grun-
drisse), México: Siglo XXI. 

− (1998). Contribución a la crítica de la economía política, México: Siglo XXI.

− (2017). El Capital. Crítica de la economía política, Madrid: Siglo XXI.

Reichelt, H. (1996). “Warum hat Marx seine dialektische Methode versteckt”. Bei-
träge zur Marx-Engels-Forschung. Neue Folge, pp. 73-110.

Ruiz Sanjuán, C. (2018). “La concepción del método en Marx y su relación con la 
filosofía de Kant”. Con-Textos Kantianos, vol. 8, pp. 28-44.

− (2019). Historia y sistema en Marx. Hacia una teoría crítica del capitalismo, Madrid: 
Siglo XXI. 



254	 César Ruiz Sanjuán

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 49, 2022, pp. 239 - 254. UNED, Madrid

Schmidt, A. (1972). “Zum Erkenntnisbegriff der Kritik der politischen Ökonomie”, 
en: Euchner, W. & Schmidt, A. (eds.): Kritik der politischen Ökonomie heute. 100 
Jahre “Kapital”, Frankfurt a.M.: Europäische Verlagsanstalt, pp. 30-43.

Sohn-Rethel, A. (1989). Geistige und körperliche Arbeit. Zur Epistemologie der 
abendländischen Geschichte, Weinheim: VCH Verlagsgesellschaft.

Recibido: 08/04/2021

Aceptado: 29/06/2021

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoCo-
mercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

