
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

“SHINY HAPPY PEOPLE”:
ACERCA DE LA CRÍTICA FELICITARIA

“SHINY HAPPY PEOPLE”:
ON THE CRITICISM OF THE HAPPINESS TURN

José Carlos Loredo Narciandi

Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED)*

Resumen: Se valoran críticamente las críticas recibidas en los últimos lustros por 
el pensamiento positivo, al que se acusa de justificar una concepción de la felicidad 
individualista. Se pone de manifiesto la idea en que se basan esas críticas: el pensa-
miento positivo es aliado del capitalismo, deteriora la búsqueda del bien común e 
impone una normalización que excluye formas de subjetividad anómalas que, sin 
embargo, constituyen lugares privilegiados para la denuncia. Se muestran los presu-
puestos subyacentes a dicha idea apelando a la relación circular entre subjetividad 
y ciencias sociales, la generalización de la psiudadanía y la ambivalencia del indivi-
dualismo. Se concluye que las críticas también suponen un concepto de felicidad.

Palabras Clave: Giro felicitario. Psicología crítica. Psicología positiva. Psiuda-
danía. Subjetividad.

Abstract: the aim of this paper is to critically appraise the criticism in recent deca-
des of positive thinking, which is accused of justifying an individualistic conception of 
happiness. The idea on which these criticisms are based is revealed: positive thinking 
is an ally of capitalism, it impairs the search for the common good, and it imposes 
a normalization that excludes anomalous forms of subjectivity which, nevertheless, 
constitute privileged places for denunciation. The assumptions underlying this idea are 
shown by appealing to the circular relationship between subjectivity and social sciences, 
the generalization of psytizenship and the ambivalence of individualism. It is concluded 
that this criticism also implies a certain concept of happiness.

Keywords: Happiness turn. Critical Psychology. Positive Psychology. Psytizenship. 
Subjectivity.

* Profesor Titular, Facultad de Psicología, Dpto. de Psicología Básica I, c/ Juan del Rosal 10, 
28040 Madrid, jcloredo@psi.uned.es. Associate Professor, Dept. of Psicología Básica I, c/ 
Juan del Rosal 10, 28040 Madrid, jcloredo@psi.uned.es.

mailto:jcloredo@psi.uned.es
mailto:jcloredo@psi.uned.es


196	 José Carlos Loredo Narciandi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

1. Introducción

Sin ser un fenómeno del todo nuevo, desde finales del siglo pasado proliferan 
publicaciones de autoayuda y Psicología que explican cómo ser felices o defien-
den la importancia de serlo e investigar cómo conseguirlo (cf. Béjar, 2018; Caba-
nas e Illouz, 2019; Medina, 2019). En virtud de una especie de ecolalia respecto 
a otros giros –lingüístico, naturalista, pragmático, social, afectivo, ontológico, 
etc.–, tal fenómeno recibe el nombre de happiness turn (giro felicitario, giro de 
la felicidad). Así lo bautizó hace una década Sara Ahmed (2019), representante 
ella misma del giro afectivo. La principal novedad procede de la legitimación 
académica que trae consigo la Psicología positiva. Heredera del pensamiento 
positivo religioso y filosófico estadounidense, la Psicología positiva se presenta 
como un programa de investigación científica acerca de la felicidad. Su marcada 
vocación aplicada ha llegado a tener repercusión política en forma de métodos 
de medición de la felicidad pública como el índice global de felicidad de las 
Naciones Unidas, y también en forma de estructuras ministeriales dedicadas a 
monitorizar y fomentar la felicidad de la población en países como Venezuela, 
los Emiratos Árabes o Rusia.

Por tanto, si bien desde un punto de vista teórico el concepto de felicidad es 
difícilmente sostenible (Bueno, 2005; Pérez et al., 2018), desde el punto de vista 
práctico goza de un éxito sin precedentes. Y precisamente por eso el happiness 
turn ha sido particularmente contestado, hasta tal punto que cabría hablar de 
todo un giro crítico contra la ideología felicitaria, el cual cuenta con una apre-
ciable bibliografía (p.ej.: Ahmed, 2019; Béjar, 2018; Berardi, 2003; Berlant, 
2011; Binkley, 2015; Cabanas e Illouz, 2019; Davies, 2016; Ehrenreich, 2011; 
Martínez-Guzmán, 2020; Medina, 2019; Pérez et al., 2018; Santamaría, 2018; 
Torres, 2019; véase también Tocino, 2023). En términos generales, las críticas 
proceden de autores en cuyos planteamientos se aprecia la huella de enfoques 
marxistas y posmodernos o posestructuralistas. Con diferentes énfasis, estos plan-
teamientos suelen pivotar en torno a tres tópicos, los dos primeros más afines a 
la tradición marxista y el tercero a la posestructuralista. A continuación, voy a 
enumerar estos tres tópicos tomando como referencia el planteamiento de María 
Tocino (2023) al respecto e insertando sendos ejemplos textuales.

1. El capitalismo contemporáneo es el motor del giro felicitario, y el neoli-
beralismo, su forma de gobierno, funciona como brazo ideológico de dicho giro:



“Shiny happy people”: acerca de la crítica felicitaria	 197

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

[U]na de las principales razones por la que la felicidad se ha erigido 
como un producto tan central en el capitalismo del siglo XXI es porque las 
mercancías emocionales de la felicidad no se limitan a ofrecer al consumidor 
momentos de alegría, tranquilidad, evasión, esperanza, reafirmación, etc., 
sino, principalmente, porque de forma más o menos explícita estas mercancías 
emocionales convierten la felicidad en un estilo de vida, en una mentalidad y, 
en último término, en un tipo de personalidad para definir en términos psi-
cológicos el ideal neoliberal de ciudadano contemporáneo (Cabanas e Illouz, 
2019: 123).

2. El neoliberalismo va ligado a un individualismo que socava la movilización 
política, la participación ciudadana o la vida en común:

La sociedad individualizada produce un déficit de cuidado. El yo sobre-
cargado ve los problemas de los otros cercanos como una carga. Dejamos el 
cuidado de la familia y los amigos en manos de extraños asalariados, con lo 
cual el mercado coloniza el mundo personal (Béjar, 2018: 232-233).

3. El individualismo neoliberal que el giro felicitario promueve implica una 
normalización que deja fuera, como anomalías, las formas de subjetividad no 
ajustadas al modelo del empresario de sí mismo que maximiza su bienestar:

[L]a que aparece como cultura, como algo ya dado o que se posee, es la 
cultura inmigrante, que entra en contraste con el individualismo occidental, 
donde las personas tienen la libertad de ser “lo que sea” que uno quiera, 
entendiendo por ello la libertad de ser feliz (Ahmed, 2019: 275).

En lo que sigue voy a proponer una vuelta de tuerca al giro crítico contra el 
happiness turn. Voy a señalar cuáles son, a mi juicio, los presupuestos que subya-
cen a los tres tópicos anteriores y, por ende, las posibles limitaciones de algunas 
de las críticas que suelen realizarse desde ellos; pero no para rechazar de plano 
tales críticas y regresar al giro felicitario, sino para sugerir una perspectiva que, 
sin dejar de ser crítica, lo sea en modo de análisis más que en modo de denuncia. 
No se trata de legitimar el optimismo felicitario, sino de relativizar ciertas formas 
de abordarlo críticamente advirtiendo que quizá dependen de supuestos que no 
hay por qué dar acríticamente por sentados.



198	 José Carlos Loredo Narciandi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

2. La relación circular entre subjetividad y disciplinas psi

A menudo la crítica felicitaria presupone la existencia de una suerte de natu-
raleza humana que, subyacente a los procesos de normalización impuestos por el 
optimismo obligatorio, funciona como una realidad dañada por esa normaliza-
ción y, al mismo tiempo, como fundamento de la esperanza en que la resistencia 
a la imposición permita algún tipo de liberación más o menos revolucionaria. A 
veces la idea de una esencia humana violentada por el capitalismo es práctica-
mente explícita e incluso se vincula a supuestas bases psicobiológicas que, por lo 
visto, nos predispondrían a comportamientos radicalmente distintos a los que 
promueve la ideología felicitaria, la cual incluso nos bestializa:

En la actualidad ya sucede que para vencer en la competencia económica 
es necesario ser capaz de reducir al mínimo lo humano que hay en nosotros 
y potenciar nuestros automatismos agresivos, competitivos y despiadados.

¿Es feliz esta perspectiva? ¿Es feliz para los organismos conscientes y sen-
sibles que pertenecen al género humano? La ideología de la new economy 
responde, eufórica, que sí. [...]

Aterrorizados y eufóricos, los apologistas de la new economy saben per-
fectamente que el ídolo ante el que se inclinan está devastando el medio 
ambiente planetario y la psique humana (Berardi, 2003: 180-181).

En otras ocasiones los representantes de la crítica felicitaria recurren a la Psi-
cología (Pérez et al., 2018) o la Sociología (Béjar, 2018) para asentar su crítica 
en argumentos como el de la formación social del yo: si el yo se forma merced a 
la interacción con los demás, según demostrarían estas ciencias, entonces la coo-
peración o la solidaridad –opuestas al individualismo promovido por el happiness 
turn y el neoliberalismo que lo ampara– se hallarían en cierto modo justificadas 
por nuestra naturaleza. En última instancia, abdicar del “apoyo mutuo” consti-
tuiría una anomalidad, casi una patología. Lo inmoral o lo políticamente inde-
seable terminan por converger con lo no científico o lo antinatural. Eso sí, dado 
que de facto las ciencias son plurales, los autores más reflexivos distinguen, en el 
seno de las propias disciplinas, entre tradiciones que merece la pena reivindicar 
y tradiciones que deberían desecharse. Así lo hacen Marino Pérez et al. (2018) 
al defender la tradición psicológica ligada según ellos a la democracia social, 
representada por clásicos como John Dewey, frente a otra ligada a la democracia 



“Shiny happy people”: acerca de la crítica felicitaria	 199

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

liberal, representada por la Psicología positiva y vinculada al giro felicitario (véase 
una breve crítica en Loredo, 2019). Los argumentos elegidos son, lógicamente, 
los de la tradición que se defiende por considerarse más cercana a la verdad y el 
bien. Efectivamente, el argumento de la formación social del yo es típico de la 
Psicología vinculada a la llamada democracia social.

Las fundamentaciones de la crítica felicitaria, pues, difícilmente escapan al 
problema de la circularidad entre ciencia y valores; problema que viene dado por 
el hecho de que las ciencias y los conceptos referidos a realidades objetivas son 
también productos de la actividad humana y además son plurales, de ahí que 
–como cuestión de hecho– puedan fundamentar unos valores y los contrarios. 
Los valores se basan en producciones científicas tanto como éstas en aquéllos.

Desde una perspectiva no fundacionalista, lo único que cabe afirmar es que 
es imposible afianzar la discusión axiológica en un terreno común que no sea o 
negociado –por tanto, con pluralidad de valores en conflicto– o impuesto –esto 
es, con el conflicto resuelto por decreto–. Para decir algo sobre el giro felicitario 
desde un punto de vista no fundacionalista, habría que dirigir la mirada hacia 
planteamientos que muestran cómo la natuturaleza humana se performa técni-
camente (p.ej.: Bradley, 1992; Ferreira, 2011; Foucault, 2011; Sloterdijk, 2012). 
Con estos planteamientos deja de tener sentido presuponer la existencia de un ser 
humano fuera de las mediaciones que lo constituyen, las cuales son de carácter 
técnico en el sentido de que implican operaciones que dan lugar a formas de 
experiencia y de vida –modos de ser sujeto, si se quiere– características de cada 
época y lugar, aunque no por ello incomunicables entre sí.

Entre esas mediaciones destacan las creadas por las ciencias sociales, que 
ejercen un efecto performativo sobre la subjetividad, especialmente directo en el 
caso de la Psicología y las disciplinas integrantes de lo que Nikolas Rose (1985) 
ha llamado “complejo psi”. Ejercen ese efecto porque, en vez de describir una 
subjetividad preexistente –como suelen pretender–, producen ellas mismas la 
subjetividad sobre la que trabajan. Obviamente, tal producción no es siempre 
intencionada ni, aun siéndolo –en casos de ingeniería social o de procesos psico-
terapéuticos formales–, implica un control total sobre los efectos de las interven-
ciones, las cuales además pueden ser de muy distinto orden, desde las que tienen 
que ver con la administración colectiva en instituciones totales (Foucault, 1992; 
Goffman, 2001) hasta las que tienen que ver con situaciones clínicas individuales 
(Ferreira et al., 2020) o con situaciones experimentales (Despret, 2015; Loredo, 
2015). Una de las razones por las cuales el control total es imposible es que, si 



200	 José Carlos Loredo Narciandi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

bien la tendencia de las ciencias sociales es la de abarcar todo comportamien-
to humano, ni existe armonía entre ellas ni constituyen las únicas fuerzas que 
moldean dicho comportamiento, ya que conviven con competidores religiosos 
y mágicos, entre otros.

Así pues, no hay por qué suponer que existe una especie de subjetividad prís-
tina sobre la cual operan las tecnologías felicitarias con sus valores individualistas. 
La Psicología positiva y los dispositivos felicitarios no actúan sobre un sujeto 
preexistente, sino que contribuyen a construirlo. Y las resistencias al imperativo 
de la felicidad no vendrán de predisposiciones a la sociabilidad, la cooperación 
o la solidaridad, sino de la competencia de otros dispositivos vinculados a otros 
valores. Otros valores que, como luego veremos, probablemente tampoco puedan 
estar desconectados de alguna concepción de la felicidad, aunque sea implícita.

3. Todos somos psiudadanos

Jorge Castro (2014) acuñó el neologismo “psiudadanía” para referirse al 
hecho de, desde su aparición, las disciplinas psi han participado en el gobierno 
de las poblaciones por parte de los Estados nacionales modernos, compuestos por 
ciudadanos y no por súbditos (véanse asimismo Castro, 2015, 2016). La psiuda-
danía exige que los gobernados interioricen valores y hábitos de autocontrol ten-
dentes a convertir el gobierno en un autogobierno individual, responsable, cuyo 
aprendizaje depende de herramientas psicológicas entendidas en sentido amplio. 
Se trata de un proceso psicopolítico1 que Castro describe recurriendo al concepto 
foucaultiano de “gubernamentalidad” tal y como lo ha utilizado Nikolas Rose 
(1996a) pero subrayando dos matices (Castro y Bernal, 2018). En primer lugar, 
las disciplinas psi no son un mero instrumento de poder. La inexorable relación 
entre poder y subjetividad, que no son dos entidades preexistentes, es compleja 
y se da en cada caso de una determinada manera dependiendo de la articulación 

1   No en el sentido de Byung-Chul Han (2014), quien parece asimilar la gubernamentalidad 
neoliberal al tradicional lavado de cerebro de los sistemas políticos totalitarios y considerar 
que, aunque en los sistemas democráticos se presente con rostro amable, funciona igualmente 
cercenando la libertad de los individuos, los cuales ni siquiera son conscientes de estar 
dominados. Desde nuestro punto de vista, carece de sentido suponer la existencia de una 
libertad previa a los procesos de gobierno. El poder, según señaló Michel Foucault (1992, 
2000), es tanto negativo (represivo, opresor) como positivo (productivo, creador). El complejo 
juego entre poder y subjetividad se da siempre, independientemente de la forma de gobierno.



“Shiny happy people”: acerca de la crítica felicitaria	 201

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

entre diferentes dimensiones de uno y otra. En segundo lugar, aunque Rose 
centra su trabajo en las democracias liberales, todos los sistemas políticos moder-
nos han recurrido a herramientas psicológicas para construir sus propias formas 
de ciudadanía responsable; además, en las democracias contemporáneas la propia 
introducción de mecanismos de autorregulación ciudadana ha generado efectos 
imprevistos que no son fácilmente compatibles con la lógica liberal, basada en 
la igualdad de derechos y deberes (Castro y Loredo, 2018). Es lo que ocurre con 
las reivindicaciones identitarias, consecuencia de una expansión del autogobier-
no cuyo efecto ha sido empoderar a individuos y grupos que reclaman, por ello, 
derechos específicos. Un fenómeno, por lo demás, que no es ajeno a las demandas 
de bienestar personal que el giro felicitario satisface a la vez que crea.

Pues bien, el término “psiudadanía” se ha utilizado en algunas publicaciones 
representativas de la crítica al giro felicitario de un modo que parece perder 
de vista su significado original (Cabanas, 2016, 2019; Cabanas e Illouz, 2019; 
Pérez et al., 2018; Tocino, 2023). En ellas se entiende la psiudadanía como una 
característica específica de las sociedades atravesadas por el neoliberalismo y, 
en concreto, por la ideología felicitaria ligada a la Psicología positiva. De este 
modo, solamente serían psiudadanos los sujetos típicos de estas sociedades: indi-
viduos ajustados al molde de la subjetividad individualista, propia de la figura 
del emprendedor. Se olvida que la psiudadanía es una característica común a 
cualquier ciudadano moderno. Y si se emplea “psiudadano” como sinónimo de 
sujeto psicologizado por la Psicología positiva –en lugar de como sinónimo de 
sujeto psicologizado, sin más– es porque se asume la existencia de lo que indiqué 
en el epígrafe anterior: una tradición psicológica inadecuada, que desvirtúa al 
verdadero ciudadano convirtiéndolo en mero consumidor narcisista e individua-
liza problemas que en realidad son políticos.

La cuestión es que, de la misma forma que no puede haber una subjeti-
vidad pura, tampoco puede haber una ciudadanía pura sobre la cual actúen, 
contaminándola, los dispositivos felicitarios neoliberales. Aunque no se dé una 
correspondencia biunívoca entre teorías psicológicas y tipos de práctica política, 
virtualmente cualquier teoría psicológica se encuentra vinculada a modos de 
gobierno –tan opresivos como productivos– que promueven formas de auto-
gobierno y desplazan hacia lo tecnocientífico lo que previamente era religioso o 
moral. Se trata de un rasgo genérico de las sociedades occidentales modernas. Los 
expertos en comportamiento humano proliferan y pasan a desempeñar funciones 
similares a las previamente desempeñas por sacerdotes o intelectuales, a la vez 
que aparecen nuevos atractores axiológicos –progreso, libertad, participación 



202	 José Carlos Loredo Narciandi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

pública, ecologismo, etc.– que orientan la conducta del buen ciudadano como 
previamente la orientaban los valores religioso-morales.

Además, si la subjetividad posee una dimensión performativa esencial y es 
indisociable de las relaciones de poder, entonces carece de sentido separar lo 
sociopolítico de lo psicológico para afirmar que la ideología felicitaria psicologiza 
o individualiza conflictos cuya auténtica naturaleza es colectiva. En este contexto, 
la distinción entre lo individual y lo colectivo es menos pertinente que la dis-
tinción entre subjetividad y poder. Repito que esta distinción debe entenderse, 
por supuesto, en un sentido no sustancialista, asumiendo que se refiere a dos 
realidades compuestas y relacionales: la subjetividad incluye dimensiones filo, 
onto e historiogenéticas, y el poder se ejerce a través de instrumentos dispares 
como la propaganda, los discursos, las prácticas cotidianas, las instituciones, etc.

Siempre se producirán ensamblajes entre subjetividad y poder, donde las 
relaciones entre sus respectivos componentes varíen. Por ello, salvo que creamos 
en la existencia de una subjetividad individual desacoplable de condiciones socio-
políticas, la separación entre problemas individuales y colectivos es dicotómica 
en el peor sentido: sustantiva como dos realidades contrapuestas lo que no son 
sino extremos de un continuo que solamente cabe disociar conceptualmente. 
Individuo y sociedad no se relacionan entre sí como totalidades, sino a través de 
sus partes, y de maneras específicas en cada situación. Cuando se sostiene que 
han sido sustituidos por la gestión individual del yo espacios vitales que otrora 
se basaban en valores colectivos como la solidaridad, se adopta una actitud nos-
tálgica que olvida que los espacios colectivos no excluyen la gestión del yo y que 
contienen hegemonías opresoras respecto a algunos yoes. En todo caso, habría 
que hablar de formas mejores o peores de gestionar el yo –en función de criterios, 
claro–, entre las cuales sí pueden desempeñar alguna función positiva –según y 
cómo– determinados espacios colectivos.

Sea como fuere, la sustantivación de subjetividad y poder es habitual dentro 
de la denominada Psicología crítica, que a menudo considera a las disciplinas 
psi –al menos a las mainstream– como un instrumento de poder que desmoviliza 
políticamente a la gente (así, Parker, 2010). Desde luego, es una sustantivación 
que acostumbra a ir de la mano de una concepción peyorativa del poder, como 
si éste fuera malo en sí mismo; concepción que, derivada de ideologías de la 
liberación de cuño sesentayochista, debe por cierto mucho a un integrante tan 
importante del “complejo psi” como es el psicoanálisis (Fuentes, 2009).



“Shiny happy people”: acerca de la crítica felicitaria	 203

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

4. Capitalismo neoliberal, normalización e individualismo

Dentro de las críticas al giro felicitario, se suele considerar tanto que determi-
nadas condiciones sociopolíticas minan la subjetividad cuanto que esas mismas 
condiciones producen una ideología que, sin embargo, aparenta reforzarla a base 
de inyectar pensamiento positivo y hacer que todo pivote en torno al individuo. 
En realidad, esa contradicción sólo es tal si asumimos –incurriendo en la dicoto-
mización a la que me acabo de referir– que por un lado existe el sujeto y por otro 
unas circunstancias a las que se enfrenta. Si no, la contradicción se convierte en 
una paradoja que simplemente nos revela que, en el proceso de producción de 
experiencia en el cual se ensamblan diferentes componentes de la subjetividad 
y de las relaciones de poder, aparecen ambivalencias y efectos imprevistos. Las 
experiencias subjetivas que vivimos como deseables –bienestar, libertad, auto-
expresión, etc.– pueden obedecer a las mismas condiciones performativas que 
las experiencias que vivimos como indeseables –malestar, angustia, ausencia de 
identidad, etc.–: unas condiciones relacionadas con la creación de la ciudadanía 
moderna y amplios procesos históricos de “descubrimiento del individuo” (Dül-
men, 2016). Son condiciones historiogenéticas a las que no cabe atribuir sólo 
connotaciones negativas –asociadas a la opresión, la discriminación, la explota-
ción laboral, la exclusión, etc.–, puesto que también han generado dimensiones 
de la subjetividad que consideramos irrenunciables –asociadas a la libertad per-
sonal, el empoderamiento, la igualdad, el cuestionamiento de la jerarquía, etc.–. 
En todo caso, somos producto de ellas. No pueden eliminarse de un plumazo.

Las condiciones negativas del mundo moderno o contemporáneo en las que 
hacen hincapié las críticas al giro felicitario remiten casi invariablemente a lo 
que suele denominarse capitalismo, que aparece tratado como un agente capaz 
de provocar efectos estructurales sobre la vida personal y social. El capitalismo 
funciona como una suerte de comodín analítico cuya eficacia causal explica 
cualquier cosa. Y funciona asimismo como una especie de fetiche en el que se 
proyectan propiedades –en este caso perjudiciales– que infectan la subjetividad 
buena o verdadera:

La subsunción de la mente en el proceso de valorización capitalista com-
porta una auténtica transformación. El organismo consciente y sensible es 
sometido a una presión competitiva, a una aceleración de los estímulos, a 
un estrés de atención constante. Como consecuencia, el ambiente mental, la 



204	 José Carlos Loredo Narciandi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

infosfera en la que la mente se forma y entra en relación con otras mentes, se 
vuelve un ambiente psicopatógeno (Berardi, 2003: 16).

Este tipo de enfoques parecen imbuidos del “mito del capitalismo”, según 
lo llama Luis Carlos Martín en un libro del mismo título donde intenta triturar 
el concepto de capitalismo analizando la genealogía histórica de los procesos de 
capitalización y el funcionamiento de éstos en torno a las monedas estatales. Lo 
que hace Martín es descajanegrizar el capitalismo mostrando que:

Cuando se habla de “El Capitalismo” con mayúsculas, adquiere una 
sustantividad que mucha gente cree poder atribuir a una realidad concreta, 
precisa, a la vez que omniabarcante. Cuando se le añade un carácter siste-
mático se le atribuye una ‘forma’ que está por encima de las partes que lo 
constituyen como tal, de tal modo que variando sus elementos permanece 
su unidad y su identidad formal.

Tal sistema se considera real, absoluto, con tal potencia que es capaz 
de determinar al resto de categorías. En el terreno social se habla de […] 
“vida capitalista”, “moral capitalista”; […] en las [ciencias] psicológicas se 
oye “patología capitalista” (Martín, 2020: 10-11).

Aunque a veces son sinónimos, cuando la crítica se dirige contra las formas de 
gobierno actualmente hegemónicas y la ideología que las acompaña no se habla 
de capitalismo, sino de neoliberalismo. Se supone que la “vida neoliberal”, según 
la denomina Sam Binkley (2015), descansa en la obligatoriedad de ser feliz de 
acuerdo con el modelo del empresario de sí mismo, un sujeto desvinculado del 
mundo social –o, si acaso, vinculado de forma utilitaria– que se autoconstruye 
maximizando su capital emocional:

Hoy en día la felicidad es un activo cultivado por un sujeto solitario, 
psicológicamente truncado, para el cual la automanipulación emocional es 
simplemente una técnica. La felicidad se ha convertido en una respuesta 
fisiológica sin profundidad, carente de referencia moral (Binkley, 2015: 2).

Estamos, de nuevo, ante la idea de que una fuerza exterior –de índole socioe-
conómica, política o ideológica– socava la verdadera subjetividad. El neolibera-
lismo, con su política de erosión de lo público y fomento de lo privado, habría 
creado un individualismo sin límites, que no se detiene ante normas morales 
y transforma la vida en un mero asunto de autogestión tecnológica carente de 



“Shiny happy people”: acerca de la crítica felicitaria	 205

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

principios y valores. Obviamente, se da por supuesto que los valores caen del lado 
de lo público, mientras que lo privado remite más bien a contravalores:

Este culto a la autenticidad y al desarrollo personal individual por la vía 
de la automercantilización ilustra bien en qué medida el actual giro hacia la 
felicidad sustituye la búsqueda política del bien común por una preocupa-
ción obsesiva y autorreferencial por el bienestar individual (Tocino, 2023: 
234).

Igual que se recurre al capitalismo para explicarlo y juzgarlo todo, se recu-
rre al neoliberalismo como comodín explicativo y tótem expiatorio en el que 
depositar lo negativo. Sin embargo, el hecho es que el neoliberalismo también 
constituye una realidad heterogénea imposible de definir de forma unívoca. Entre 
otras cosas, es perfectamente posible la combinación de políticas neoliberales 
con prácticas solidarias –Andrea Muehlebach (2012) ha estudiado el caso del 
voluntariado– que incluso pueden vivirse como una manera de expandir el yo, de 
autoafirmarse mediante una realización personal que al mismo tiempo repercute 
positivamente en el prójimo. De hecho, el retraimiento de la esfera de lo público 
que suele achacarse al neoliberalismo –en realidad, más bien es un desplazamien-
to de la intervención estatal a otros lugares, sobre todo a los que tienen que ver 
con producir emprendimiento– no es ajeno a la tradición comunitarista, en la cual 
los problemas se resuelven mediante prácticas de ayuda mutua más que apelando 
a la intervención del Estado, que tiende a considerarse una intromisión. Lo que 
Nikolas Rose (1996b) ha denominado “muerte de lo social” es posible precisa-
mente porque las políticas neoliberales truecan lo social por lo comunitario, es 
decir, desplazan la gestión general de las poblaciones típica del Estado nacional 
–que se podría considerar burocrática y uniformadora– hacia colectivos huma-
nos particulares autogestionados –que muchos considerarán espacios de calidez 
y compromiso–. Y entonces se da la paradoja de que el neoliberalismo puede 
converger con algunas críticas a la normalización neoliberal desde las cuales se 
rechaza la obligatoriedad de la subjetividad emprendedora.

En ocasiones, la impugnación del giro felicitario se basa en un ensalzamiento 
de valores como la espontaneidad, la vulnerabilidad, la diferencia, la anoma-
lía, la resistencia, lo pulsional, etc.; valores que se oponen a lo normalizado, lo 
impuesto, lo racionalizado, lo regulado, lo firme, etc. Es como si se pusiera a 
Freud del revés exaltando lo que él consideraba un mal inevitable. Sarah Ahmed 
(2019) subraya que la Psicología positiva es normalizadora –habría que pregun-
tarse cuál no lo es– y su modelo de sujeto (feliz) es el del sujeto privilegiado, 



206	 José Carlos Loredo Narciandi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

que típicamente es el varón de clase media occidental. Ahmed hace hincapié en 
el carácter moral más que económico de esa normalización, basada en valores 
familiaristas tradicionales ligados a la división sexual del trabajo. Frente a ello, 
reivindica el extrañamiento a través de figuras que quedan fuera del modelo, 
como los inmigrantes o las feministas.

En la misma línea, Laurent Berlant (2011), otra representante del giro afec-
tivo, denomina “cuerpos precarios” a los de “la gente nacida en mundos desa-
gradables y en entornos poco seguros” (Berlant, 2011: 20): inmigrantes, tra-
bajadores eventuales y mal pagados, mujeres, discapacitados, etc. Estos sujetos 
están llamados a formar alianzas “contra el debilitamiento de las instituciones 
socialdemócratas y en pro de la invención de nuevas comunidades de cuidados y 
pertenencia política” (Berlant, 2011: 270). Los seguidores de Kimberlé Crenshaw 
quizás reconozcan aquí intersecciones (entre clases de oprimidos), y los de Ernesto 
Laclau, cadenas de equivalencia (entre luchas de oprimidos). En todo caso, se 
trata de análisis que suponen la existencia de fuerzas ocultas a la conciencia de 
los agentes implicados pero no a la del analista, que es quien las descubre y, cual 
guía, las muestra a dichos agentes –los oprimidos– a fin de que se emancipen.

Así pues, las figuras socialmente no privilegiadas se hallarían, sin embargo, 
en un lugar intelectualmente privilegiado en lo tocante a la comprensión de los 
mecanismos normalizadores y opresivos. Como acabo de indicar, ese privilegio 
intelectual hay que otorgárselo desde fuera, gracias al filósofo o el científico 
social, que desvela tales mecanismos. Los cuerpos precarios no tienen por qué 
haber tomado conciencia de que, dicho en términos cristianos, pertenecen a 
sujetos desposeídos que, por serlo, heredarán el reino de los cielos.

Los cuerpos precarios son en realidad los bienaventurados. Ahmed y Berlant 
consideran que el giro felicitario se debe en última instancia a una pérdida de 
la felicidad real a causa del efecto desintegrador del capitalismo contemporáneo 
sobre las relaciones sociales, en las cuales habría que buscar el verdadero bienestar. 
La felicidad individualista es una especie de felicidad impostada que en el fondo 
produce infelicidad porque no cuestiona el orden establecido ni los ideales de 
la competitividad capitalista. En vez de eso, conduce a replegarse en el yo y a la 
inmovilización social y política. Parece que la política se está entendiendo aquí 
de un modo similar al del activista, como una práctica colectiva consistente en 
portar pancartas, participar en manifestaciones, organizar marchas de protesta, 
integrarse en “movimientos sociales”, impulsar “iniciativas ciudadanas”, militar 
a favor de causas, etc. Y esa es seguramente la razón por la cual los “anormales” 



“Shiny happy people”: acerca de la crítica felicitaria	 207

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

(Foucault, 2000) y otras figuras de la subjetividad anómala desempeñan la fun-
ción de bienaventurados: ellos dan sentido a la lucha política. La acción pro-
pia del sujeto no neoliberal es la de alguien que sale de sí mismo para romper 
los moldes de la normalización. Los sujetos anómalos, entonces, representan la 
posibilidad de una verdadera felicidad, entendida en términos de posibilidad 
(de un mundo mejor), búsqueda (de modelos alternativos de vida buena) y 
apertura (a la diferencia), aunque también de inclusión (de la diferencia). Tal y 
como suele ocurrir en las filosofías posestructuralistas, lo instituido pierde valor 
y éste se transfiere a lo instituyente. Si acaso, lo instituido se proyecta hacia un 
futuro que nunca llega del todo (“otro mundo es posible”, pero se requerirá “un 
esfuerzo más”).

Autores como Franco Berardi (2003) o Alberto Santamaría (2018) también 
se refieren a una falsa felicidad vinculada al individualismo, relacionada en este 
caso con la alienación laboral. En los años 60 se produjo una transición desde el 
trabajador fordista, maquinizado, hasta un trabajador psicologizado de manera 
que su trabajo le procurase autorrealización; pero esta autorrealización ha resul-
tado ser una trampa, porque ha difuminado la frontera entre la subjetividad y 
la actividad laboral. El trabajador se encierra en sí mismo atribuyendo su infe-
licidad a su propia incompetencia para autogestionarse, en lugar de atribuirla a 
sus condiciones laborales, que ya prácticamente no existen porque todo se lo ha 
tragado la interioridad psicológica.

El problema es que, de nuevo, no parecen tenerse en cuenta las ambivalencias 
del proceso. Históricamente la psicologización del trabajador está pensada justo 
para desalienarlo, para desmaquinizarlo. La autorrealización a través del trabajo 
constituye un empoderamiento en toda regla. En ese sentido, forma parte de un 
proceso histórico y cultural muy complejo sin el cual no se entenderían otros 
fenómenos relacionados con la consecución de derechos o de cotas de igualdad; 
fenómenos que también tienen en su centro al sujeto individual, ya sea enten-
dido en términos abstractos, universalistas, ya sea entendido de acuerdo con su 
adscripción identitaria particular.

La fusión entre trabajo y vida privada obedece, en cierto modo, a la misma 
lógica que en otros contextos aparece como deseable: la lógica según la cual “todo 
lo personal es político”. Los mimbres con los que se ha trenzado el giro felicitario 
son, en buena medida, los mismos con los que se trenzan muchas de las críticas 
que ha recibido, derivadas del rechazo a la normalización y la consiguiente reivin-
dicación de unas diferencias asentadas en empoderamientos individuales y grupales 



208	 José Carlos Loredo Narciandi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

en cuyo seno operan actos de identificación personales que revelan un verdadero 
yo no ajustado a la norma hegemónica –sí a una nueva norma, correspondiente 
a una determinada identidad–. El individualismo contemporáneo se expresa, 
ciertamente, en las fantasías del empresario de sí mismo que pretende expandir 
su auténtico yo mediante la capitalización de sus competencias personales, pero 
también, por ejemplo, en la exigencia de la autodeterminación del género, basada 
igualmente en la suposición de que existe un yo auténtico que ha eclosionado 
rompiendo sus moldes corporales.

5. “Meet me in the crowd”

Según acabamos de ver, algunos autores críticos con el giro felicitario parecen 
suponer que existe una felicidad auténtica y otra impostada. Tal vez esto sea así 
porque difícilmente se evita lo que Gustavo Bueno (2005) ha llamado “el mito de 
la felicidad”, o sea, la idea de que la felicidad es un concepto unívoco: la felicidad 
se considera en abstracto, escindida de sus contenidos concretos, sustantivada. 
En todo caso, en forma de mito o no, es difícil imaginar una perspectiva que no 
lleve aparejada, aun de forma implícita, alguna concepción felicitaria, entendida 
como suposición de que existe o podría existir un tipo de vida caracterizada por 
el ajuste, por alguna clase de armonía concebida de acuerdo con alguna teoría 
de la naturaleza humana y del mundo, es decir, de acuerdo con una metafísica.

Las perspectivas que denuncian el happiness turn no son una excepción. Con-
tienen, por así expresarlo, una idea de felicidad en negativo, esto es, una idea 
de infelicidad. Es la que subyace a tres mitemas: el del capitalismo, el del indi-
vidualismo neoliberal y el de la normalización. A estos tres mitemas se oponen 
otros a los cuales, correlativamente, subyace una concepción de la felicidad en 
positivo: lo común, el cuidado, la diferencia, la inclusividad... La felicidad verda-
dera aparece así como algo que se distribuye entre la población –algunos dirán el 
pueblo– cuando se armonizan las diferencias y se institucionaliza el apoyo mutuo. 
Neutralizados el capitalismo, el individualismo y la normalización, se constituirá 
colectivamente una subjetividad dichosa.

No es difícil encontrar ejemplos de ese imaginario. El Ministerio de Cultura 
subvencionó en 2011 el proyecto Más que una casa. Procesos colectivos de vivien-
da, orientado a crear una plataforma virtual sobre arquitectura autogestionada, 
cooperativa, participativa, colaborativa, de bajo coste y comprometida con el 



“Shiny happy people”: acerca de la crítica felicitaria	 209

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

entorno.2 La plataforma utilizaba una imagen del dibujante Miguel Brieva (figura 
1) que también puede encontrarse en otros lugares relacionados con este tipo 
de valores, como el libro Economía de escalera, finanzas de patio, recopilación de 
textos de activistas editados en 2015 por la Asociación para la Difusión de la Eco-
nomía Crítica y Social. Pues bien, el dibujo de Brieva condensa ejemplarmente 
los tópicos de buena parte de la crítica felicitaria contemporánea.

Figura 1. Dibujo de Miguel Brieva para Más que una casa

(tomado de http://cotidiana.coop/project/mas-que-una-casa)

2  Al parecer, su web (masqueunacasa.org) ya no existe, pero puede encontrarse aún alguna 
información en los siguientes enlaces: https://despachodepan.com/mas-que-una-casa (acceso 
el 29/12/2020) y http://cotidiana.coop/project/mas-que-una-casa (idem). El video 
promocional lo protagoniza un hombre cuyo aspecto es el de un granjero estadounidense, 
tocando la armónica y cantando algo de estilo country. Los subtítulos en español reclaman, 
ante la carestía inmobiliaria, una cooperativa que permita tener una casa “de verdad” 
diseñando “con amigos otra forma de cohabitar” (https://vimeo.com/37086987, acceso el 
29/12/2020). Es significativo que se recurra a un imaginario que históricamente procede de 
formas de habitar –basadas en la defensa ante un entorno natural y humano hostil y en la 
familia nuclear vinculada a la comunidad próxima articulada– que están en la base del 
individualismo típicamente norteamericano; un individualismo, eso sí, profundamente 
comunitarista.

http://cotidiana.coop/project/mas-que-una-casa
http://www.masqueunacasa.org/
https://despachodepan.com/mas-que-una-casa
http://cotidiana.coop/project/mas-que-una-casa
https://vimeo.com/37086987


210	 José Carlos Loredo Narciandi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

Como se ve, en un entorno natural ruralizado, rodeado de montañas y bos-
ques, se yergue una construcción cuya morfología está a medio camino entre 
una casa y un edificio de viviendas, cabe pensar que para evitar los peligros de 
ambas –respectivamente, el individualismo ligado a la familia nuclear y el duro 
anonimato de la colmena humana de hormigón– quedándose solamente con sus 
virtudes –respectivamente, la calidez del hogar y la enriquecedora vida comuni-
taria del vecindario–. Las estancias albergan actividades política y moralmente 
muy elocuentes. Hay un consultorio de “salud pública”, un taller de bicicletas, 
un baúl rotulado con la expresión “economía social”, una biblioteca con “internet 
gratis”, una escuela pública, una sala de “conocimiento libre” y un salón dedicado 
a la “cultura procomún”. El ecologismo aparece simbolizado, entre otros lugares, 
en los paneles solares y el generador de energía eólica que lucen sobre el techo. 
Dentro y fuera de la construcción pululan tipos humanos haciendo cosas que 
son asimismo política y moralmente significativas. Aparte de las tareas propias 
de las actividades que acabo de mencionar –un médico atiende a un paciente, un 
maestro da clase...–, vemos otras labores relacionadas con el cuidado, y también 
entretenimientos creativos o simplemente ociosos, de autocultivo y solaz: un 
hombre y una mujer cocinan corresponsablemente una enorme paella –se supone 
que para su consumo colectivo–, varios niños juegan despreocupados, hombres 
y mujeres cultivan la tierra, una joven hace pompas de jabón, un señor tiende 
la ropa, otro pasea al perro, un ciclista se aleja por un sendero, una chica da de 
comer a palomas... –nótese que la relación con otras especies está bien presente; 
por supuesto, de forma armónica–. En la azotea, un guerrero zulú al lado de su 
cabaña de paja tal vez represente la inclusión de lo exótico. Abajo, en primer 
plano, un grupo de personas sentadas en círculo, entre las cuales se encuentra 
una señora mayor tejiendo, forman una “asamblea constituyente”: superados el 
capitalismo, el individualismo y la normalización, el pueblo se autodetermina 
en celebración gozosa.



“Shiny happy people”: acerca de la crítica felicitaria	 211

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

6. Conclusión

Ignoro si Miguel Brieva realizó o no con intención irónica un dibujo que 
recuerda a las estampas felicitarias de los testigos de Jehová, pero al contemplarlo 
puede venir a la memoria lo que R.E.M. cantaban en 1991:

Shiny happy people laughing.

Meet me in the crowd. People, people. 
Throw your love around. Love me, love me. 
Take it into town. Happy, happy. 
Put it in the ground where the flowers grow. 
Gold and silver shine.

Shiny happy people holding hands.

[…]

Everyone around. Love them, love them. 
Put it in your hands. Take it, take it. 
There’s no time to cry. Happy, happy. 
Put it in your heart where tomorrow shines.

[...]

Whoa, here we go.3

La banda de rock sí estaba siendo irónica. Por lo visto, la canción la inspi-
raron los acontecimientos de la Plaza de Tiananmén en 1989, y en concreto los 
carteles del gobierno chino que, en contraste con la represión a la que los mani-
festantes se sometían, mostraban grupos de ciudadanos sonrientes cogidos de la 
mano. No es casual que la plaza, cuyo nombre se puede traducir por “paz celes-
tial”, fuese construida por Mao Tse Tung como espacio para las manifestaciones 

3   Gente radiante y feliz riendo. Encuéntrate conmigo entre la multitud. Esparce tu amor. 
Ámame, ámame. Repártelo por la ciudad. Feliz, feliz. Deposítalo en el suelo, donde crecen las 
flores. Brillo de oro y plata. Gente radiante y feliz cogiéndose de la mano. Todo el mundo 
alrededor. Ámalos, ámalos. Ponlo en tus manos. Tómalo, tómalo. No hay tiempo para llorar. 
Feliz, feliz. Ponlo en tu corazón, donde brilla el mañana. Venga, allá vamos.



212	 José Carlos Loredo Narciandi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

de adhesión al régimen, que no dejan de ser una forma de efervescencia felicitaria 
colectiva, aunque la escala no sea la de una comunidad próxima, como la repre-
sentada por Brieva, sino la de un Estado nacional.

La canción de R.E.M. también refleja cómo la felicidad pública no excluye 
la felicidad individual. Al contrario. Los sujetos individuales, disueltos en una 
multitud a la que al mismo tiempo dan forma, se sienten radiantes y dichosos. 
Y se aman unos a otros. El yo se encuentra satisfecho de sí mismo en la medida 
en que cumple sus deberes para con su comunidad, ya sea próxima –en el mun-
do dibujado por Brieva– o imaginada –en la China de los años 80–. La utopía 
comunitarista, “donde brilla el mañana”, no sólo es compatible con la felicidad 
individual, sino que la exige, porque debe lograrse un ajuste entre el estado de 
los sujetos y el estado de cosas. La armonía con el entorno y con los demás va de 
la mano de la armonía con uno mismo.

Bibliografía

Ahmed, S. (2019). La promesa de la felicidad: Una crítica cultural al imperativo de la 
alegría. Buenos Aires: Caja Negra Editora. (Orig. 2010)

Béjar, H. (2018). Felicidad: La salvación moderna. Madrid: Tecnos.

Berardi, F. (2003). La fábrica de la infelicidad: Nuevas formas de trabajo y movimien-
to global. Madrid: Traficantes de Sueños. (Orig. 2000)

Berlant, L. (2011). Cruel Optimism. Durham: Duke University Press.

Binkley, S. (2015). Happiness as Enterprise. An Essay on Neoliberal Life. Nueva York: 
State University of New York.

Bradley, B.S. (1992). Concepciones de la infancia. Introducción crítica a la psicología 
del niño. Madrid: Alianza. (Orig. 1989)

Bueno, G. (2005). El mito de la felicidad. Autoayuda para desengaño de quienes bus-
can ser felices. Barcelona: Ediciones B.

Cabanas, E. (2016). “Rekindling Individualism, Consuming Emotions: Constructing 
‘Psytizens’ in the Age of Happiness”. Culture & Psychology, 22 (3), pp. 467-480.

— (2019). “Psiudadanos o la construcción de los individuos felices en las sociedades 
neoliberales”. Capitalismo, consumo y autenticidad: Las emociones como mercancía. 
Comp. Illouz, E. Madrid: Katz Editores, pp. 233-263. (Orig. 2017)



“Shiny happy people”: acerca de la crítica felicitaria	 213

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

Cabanas, E. e Illouz, E. (2019). Happycracia. Cómo la ciencia y la industria de la 
felicidad controlan nuestras vidas. Barcelona: Paidós.

Castro, J. (2014). “‘Psytizens’: The Co-construction of the Profesional Identity 
of Psychology Students in the Postmodern World”. Integrative Psychological & 
Behavioral Science, 48 (4), pp. 393-417.

— (2015). “Psiudadanos: Ciudadanía y autogobierno en el horizonte postmoderno”. 
Hacer(se) ciudadan@s: Una psicología para la democracia. Comps. González, M.F. 
y Rosa, A. Buenos Aires: Miño Dávila, pp. 327-364.

— (2016). “Psicología y ciudadanía: El gobierno psicológico de la subjetividad en el 
mundo latino”. Revista de Historia de la Psicología, 37, pp. 3-7.

Castro, J. y Bernal, M. J. (2018). “The Perfect Psytizen: Sociological Debts and 
the Limits of Psychology as Engineering for Democracy.” The Road to Actualized 
Democracy: A Psychological Exploration. Eds. Wagoner, B., Bresco, I. y Glaveanu, 
V. Charlotte, Carolina del Norte: Information Age Publishing, pp. 197-220.

Castro, J. y Loredo, J.C. (2018). “Psytizenship: Sociocultural Mediations in the 
Historical Shapings of the Western Citizen”. Cambridge Handbook of Sociocul-
tural Psychology. Eds. Valsiner, J. y Rosa, A. Cambridge: Cambridge University 
Press, pp. 479-500.

Davies, W. (2016). La industria de la felicidad: Cómo el gobierno y las grandes empre-
sas nos vendieron el bienestar. Barcelona: Malpaso. (Orig. 2015)

Despret, V. (2015). “Los dispositivos experimentales.” Cuerpos, emociones, experi-
mentación y Psicología. Madrid: UNED, pp. 57-74.

Dülmen, R. van (2016). El descubrimiento del individuo, 1500-1800. Madrid: Siglo 
XXI. (Orig. 1997)

Ehrenreich, B. (2011). Sonríe o muere. La trampa del pensamiento positivo. Madrid: 
Turner Noema. (Orig. 2009)

Ferreira, A.A.L. (2011). “La experiencia de subjetividad como condición y efecto 
de los saberes y las prácticas psicológicas: Producción de subjetividad y psicolo-
gía”. Estudios de Psicología, 32 (3), pp. 359-374.

Ferreira, A.A.L., Pereira, N.B., Foureaux, B.F. y Ruthes, K. (2020). “Introduc-
ción. Clínica psi, modos de subjetivación y técnicas del yo: un posible campo de 
estudios etnográficos”. Eds. Loredo, J.C., Ferreira, A.A.L. y Chávez, J. Procesos 
de subjetivación: Diez análisis de prácticas psicológicas iberoamericanas. Madrid: 
UNED, pp. 13-31.

Foucault, M. (1992). Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisión. 20ª ed. Madrid: 
Siglo XXI. (Orig. 1975)



214	 José Carlos Loredo Narciandi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

— (2000). Los anormales. Curso del Collège de France (1974-1975). México: F.C.E. 
(Orig. 1999)

— (2011). El gobierno de sí y de los otros. Curso del Collège de France (1982-1983). 
Tres Cantos: Akal. (Orig. 2008)

Fuentes, J.B. (2009). La impostura freudiana. Una mirada antropológica crítica sobre 
el psicoanálisis freudiano como institución. Madrid: Encuentro.

Goffman, E. (2001). Internados. Ensayos sobre la situación social de los enfermos men-
tales. Buenos Aires: Amorrurtu. (Orig. 1961)

Han, B.C. (2014). Psicopolítica: Neoliberalismo y nuevas técnicas de poder. Barcelona: 
Herder. (Orig. 2000)

Loredo, J.C. (2015). “¿Qué es una tarea piagetiana?”. Psicologia, tecnologia e socie-
dade. Controvérsias metodológicas e conceituais para uma análise das práticas de 
subjetivação. Ed. Ferreira, A.A.L. Río de Janeiro: NAU Editora, pp. 379-405.

— (2019). “Reseña de La vida real en tiempos de felicidad. Crítica de la Psicología (y 
de la ideología) positiva (Pérez, M., Sánchez, J.C. y Cabanas, E. Madrid: Alianza, 
2018)”. Papeles del Psicólogo, 40 (2), pp. 57-58.

Martín, L.C. (2020). El mito del capitalismo. Filosofía de la moneda y del comercio. 
Oviedo: Pentalfa.

Martínez-Guzmán, A. (2020). “Tiempos felices: Transformaciones en las tecno-
logías psicológicas de gobierno de la subjetividad”. Arxius de Sociologia, 42, pp. 
159-173.

Medina, O. (2019). “El gobierno de la felicidad. Análisis de los discursos de 
autoayuda de la Psicología positiva”. Quaderns de Psicologia, 21 (1), pp. 1-16.

Muehlebach, A. (2012). The Moral Neoliberal. Welfare and Citizenship in Italy. 
London: The University of Chicago Press.

Parker, I. (2010). La Psicología como ideología. Contra la disciplina. Madrid: 
Catarata.

Pérez, M., Sánchez, J.C. y Cabanas, E. (2018). La vida real en tiempos de la felici-
dad: Crítica de la Psicología (y de la ideología) positiva. Madrid: Alianza.

Rose, N. (1985). The Psychological Complex. Psychology, Politics and Society in 
England, 1869–1939. Londres: Routledge & Kegan Paul.

— (1996a). Inventing Ourselves: Psychology, Power and Personhood. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

— (1996b). “The Death of the Social? Re-figuring the Territory of Government.” 
Economy and Society, 25 (3), pp. 327-356.



“Shiny happy people”: acerca de la crítica felicitaria	 215

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 195 - 215. UNED, Madrid

Santamaría, A. (2018). En los límites de lo posible: Política, cultura y capitalismo 
afectivo. Madrid: Akal.

Sloterdijk, P. (2012). Has de cambiar tu vida. Sobre antropotécnica. Valencia: Pre-
Textos. (Orig. 2009)

Tocino, M. (2023). “Dos apuntes a propósito del ‘giro hacia la felicidad’: De la crí-
tica del neoliberalismo al ‘giro afectivo’”. Éndoxa, 51, pp. 225-246.

Torres, M. (2019). Neoliberalismo y subjetividad: Una genealogía de la felicidad y de 
la autoayuda moderna. Bogotá: Universidad Pedagógica Nacional.

Recibido: 23/03/2021

Aceptado: 06/11/2021

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoCo-
mercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

