
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

UNA APROXIMACIÓN EPISTEMOLÓGICA Y 
PSICOLÓGICA A LA METÁFORA “EL AMIGO ES 

OTRO YO” DE LA ÉTICA A NICÓMACO
(1166A, 31-32)

AN EPISTEMOLOGICAL AND PSYCHOLOGICAL 
APPROACH TO THE METAPHOR “THE FRIEND 
IS ANOTHER SELF” FROM THE NICOMACHEAN 

ETHICS (1166A, 31-32)

Roberto E. González Quiñones

Pontificia Universidad Católica de Chile*

Resumen: El presente ensayo quiere profundizar en el alcance de la metáfora 
“el amigo es otro yo” contenida en la Ética a Nicómaco 1166a, 31-32. En términos 
epistemológicos, evaluaremos cómo esta metáfora tiene relación con (i) el tipo de 
entidad que es el amigo y (ii) el tipo de relación que es la amistad. En cuanto al ámbito 
psicológico, se someterá a examen el grado de identidad implícito en la metáfora. Es 
decir, mediante un examen de diversos pasajes del libro IX de la Ética a Nicómaco, 
argumentaremos que el grado de identidad implícito en la metáfora “el amigo es otro 
yo” admite ciertas diferencias de carácter y de opinión, pues esto también es propio del 
tipo específico de relación que es la amistad virtuosa. 

Palabras clave: amistad, otro-yo, Aristóteles, carácter, opinión.

* Candidato a Doctor en Filosofía. Dirección postal: HC 3 Box 14842, Yauco PR 00698, 
USA. E-mail: robertogonzalez1@pucpr.edu
Financiamiento Beca de Doctorado Nacional  de Chile  CONICYT-PCHA/
DoctoradoNacional/2016-Folio21160285



16	 Roberto E. González Quiñones

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

Abstract:  In recent years, the interest in matters of inclusion and tolerance in 
public and private spaces of political life has increased. But, in fact, differences among 
people continue to be a problem in daily life. The aim of this paper is to delve into 
the meaning of the Aristotelian expression “the friend is another self ” present in the 
Nicomachean Ethics 1166a, 31-32. In epistemological terms, we are going to evaluate 
what this metaphor has to do with (i) the type of entity that the “friend” is, and (ii) 
the specific kind of relation that friendship is. We shall also examine the psychological 
implications of the Aristotelian account of the friend as another-self. That is, through an 
analysis of some passages of Book IX of the Nicomachean Ethics, we will argue that the 
identity implied in the metaphor admits certain differences of character and opinion, 
because it also belongs to the so-called virtuous friendship relationship.

Keywords: friendship, another-self, Aristotle, character, opinion.

1. Introducción

Sin duda alguna, los libros dedicados al tratamiento de la amistad en la 
Ética a Nicómaco (EN)1 constituyen uno de los testimonios más sublimes del 
pensamiento filosófico acerca de esta realidad humana. En el capítulo 4 del libro 
IX de la EN, Aristóteles incluye –cual pincelada en una obra maestra– la metáfora 
“el amigo es otro yo”2. Esta no es la única vez que el Estagirita hace esta mención. 
Por ejemplo, la expresión se encuentra también en EN 1170b, 6-9; Magna 
Moralia (MM) 1213a, 1; 1213a, 24; Ética a Eudemo (EE) 1245a, 30; 1245a, 35.3 

1  Se sigue la abreviación de las obras aristotélicas según el Liddell-Scott. Las citas en griego 
están tomadas del texto fijado en la edición crítica realizada por la Scriptorum Classicorum 
Bibliotheca Oxoniensis, a excepción de las citas de la Magna Moralia, que corresponden al 
texto de la Loeb Classical Library.
2  Aristóteles, EN 1166a, 31-32: πρὸς δὲ τὸν φίλον ἔχειν ὥσπερ πρὸς ἑαυτόν ἔστι γὰρ ὁ 
φίλος ἄλλος αὐτός.
3  Aristóteles, EN 1170b, 5-8: ὡς δὲ πρὸς ἑαυτὸν ἔχει ὁ σπουδαῖος, καὶ πρὸς τὸν φίλον 
(ἕτερος γὰρ αὐτὸς ὁ φίλος ἐστίν)· καθάπερ οὖν τὸ αὐτὸν εἶναι αἱρετόν ἐστιν ἑκάστῳ, 
οὕτω καὶ τὸ τὸν φίλον, ἢ παραπλησίως.
Aristóteles, MM 1213a, 13: εἰ δή τις ἐπὶ τὸν φίλον ἐπιβλέψας ἴδοι τί ἐστι καὶ ὁποῖός τις ὁ 
φίλος, τοιοῦτος οἷος ἕτερος εἶναι ἐγώ, ἄν γε καὶ σφόδρα φίλον ποιήσῃς, ὥσπερ τὸ 
λεγόμενον “ἄλλος οὗτος Ἡρακλῆς, ἄλλος φίλος ἐγώ”.
Aristóteles, MM 1213a, 24: ὥσπερ οὖν ὅταν θέλωμεν αὐτοὶ αὑτῶν τὸ πρόσωπον ἰδεῖν, εἰς 
τὸ κάτοπτρον ἐμβλέψαντες εἴδομεν, ὁμοίως καὶ ὅταν αὐτοὶ αὑτοὺς βουληθῶμεν γνῶναι, 
εἰς τὸν φίλον ἰδόντες γνωρίσαιμεν ἄν· ἔστι γάρ, ὡς φαμέν, ὁ φίλος ἕτερος ἐγώ Aristóteles, 
EE 1245a, 29-30: ὁ γὰρ φίλος βούλεται εἶναι, ὥσπερ ἡ παροιμία φησίν, ‘ἄλλος Ἡρακλῆς,’ 
ἄλλος αὐτός.



Una aproximación epistemológica y psicológica a la metáfora “el amigo es otro yo”...	 17

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

Queremos adentrarnos en este cierto tipo de enigma que es la metáfora4 

 para poder apreciar su significado más profundo. En primer lugar, se analizará 
la metáfora desde las categorías expuestas en Poética (Po) y Retórica (Rh). Luego, 
se explorará el alcance epistemológico de la metáfora desde dos perspectivas: la 
naturaleza de la amistad y la naturaleza del amigo. En tercer lugar, se profundi-
zará en las implicaciones psicológicas del texto en cuestión argumentando que, 
si bien la metáfora implica una cierta identificación entre los agentes morales, 
la amistad virtuosa no sólo tolera ciertas diferencias, sino que esas diferencias le 
son convenientes en tanto permiten el ejercicio de las virtudes. Estas diferencias 
se examinarán en dos grupos: diferencias de carácter y diferencias de opinión.

2. La metáfora

El texto que consideramos consiste en una metáfora construida sobre la 
analogía que es el capítulo 4 del libro IX de la EN.5 En rigor, la metáfora es una 
comparación sin partícula comparativa.6 Establecido que la amistad es un cierto 

Aristóteles, EE 1245a, 35: ἀλλ᾿ οὐθέν γε ἧττον βούλεται ὥσπερ αὐτὸς διαιρετὸς εἶναι ὁ 
φίλος.
4  Cfr. Aristóteles, Rh. 1405b, 4-6: καὶ ὅλως ἐκ τῶν εὖ ᾐνιγμένων ἔστι μεταφορὰς λαβεῖν 
ἐπιεικεῖς· μεταφοραὶ γὰρ αὐνίττονται, ὥστε δῆλον ὅτι εὖ μετενήνεκται.
5  El uso de la metáfora como recurso lingüístico en el discurso filosófico reviste singular 
importancia a lo largo de toda la historia de la filosofía. Desde el Mundo Clásico al Medioe-
vo, las metáforas se convirtieron en herramientas esenciales de la filosofía para explicitar 
argumentos y razonamientos propios del pensamiento filosófico y teológico cristiano. En el 
Renacimiento, la recuperación de las obras literarias de la Antigüedad dio nuevo impulso a 
los estudiosos y escritores de esa época en torno a la materia. En tiempos modernos, el desa-
rrollo de las diversas filosofías y teorías lingüísticas ha puesto nuevamente la metáfora en un 
lugar eminente de atención por su poderoso efecto en el uso del lenguaje. Intentar ofrecer 
una perspectiva detallada y completa de este particular excede los límites de este breve escrito. 
Se presenta, en su lugar, tres referencias que ayudarían a situar en la discusión reciente sobre 
el tema al lector interesado en profundizar acerca del uso de la metáfora en el lenguaje filosó-
fico: Martin, W. (2012). “Metaphor.” The Princeton Encyclopedia of Poetry and Poetics. 4th ed. 
Roland Greene and Stephen Cushman (eds.), 863–870. Princeton, NJ: Princeton University 
Press; Wood, J. (2008). How Fiction Works. London: Jonathan Cape; Cooper, D. (1986). 
Metaphor. Aristotelian Society 5. Oxford: Basil Blackwell.
6  Cfr. Aristóteles, Po. XXI (1457b, 6-9): μεταφορὰ δέ ἐστιν ὀνόματος ἀλλοτρίου ἐπιφορὰ 
ἢ ἀπὸ τοῦ γένους ἐπὶ εἶδος ἢ ἀπὸ τοῦ εἴδους ἐπὶ τὸ γένος ἢ ἀπὸ τοῦ εἴδους ἐπὶ εἶδος ἢ 
κατὰ τὸ ἀνάλογον (cfr. Arist., Rh. 1457b, 16-20).



18	 Roberto E. González Quiñones

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

tipo de relación,7 Aristóteles desarrolla una analogía entre la amistad y la relación 
de un agente moral virtuoso consigo mismo. Al establecer que una relación de 
amistad consiste en tener para un “otro” las disposiciones que el hombre virtuoso 
tiene para “sí mismo”, Aristóteles está en condiciones de afirmar que el amigo es 
otro yo.

Aristóteles comienza la exposición del capítulo 4 partiendo, como es su cos-
tumbre, por constatar un hecho de experiencia: las relaciones amistosas parecen 
originarse de las relaciones de los hombres consigo mismos (EN 1166a, 1). El 
Filósofo llega a esta conclusión al hallar 5 disposiciones que mantienen los ami-
gos entre sí, a saber: querer la existencia del otro, querer y hacer el bien por el 
otro, pasar el tiempo con el otro, elegir las mismas cosas que el otro y compartir 
las alegrías y penas con el otro (EN 1166a, 3-9). Después de establecer esta 
observación como punto de partida, procede a demostrar que estas disposiciones 
las tiene el hombre virtuoso para consigo mismo (EN 1166a, 10-29).8 Parecería 
natural, entonces, la inclusión de la metáfora en cuestión: el amigo es otro yo 
(EN 1166a, 30) para demostrar que una amistad reuniría las disposiciones que 
mantiene el hombre virtuoso consigo mismo. 

La argumentación en su conjunto no representa mayores problemas. Pero la 
inclusión, casi de manera tangencial, de la expresión “el amigo es otro yo” ha lla-
mado la atención de editores y comentaristas desde la antigüedad. La opinión es 
unánime en cuanto a la belleza poética de la metáfora. Sin embargo, el valor de la 
misma ha estado en disputa y mantiene divididos a los estudiosos de la materia.9 

7  Cfr. Aristóteles, EN 1156a, 2-5: εὖνοι μὲν οὖν οὗτοι φαίνονται ἀλλήλοις· φίλους δὲ πῶς 
ἄν τις εἴποι λανθάνοντας ὡς ἔχουσιν ἑαυτοῖς; δεῖ ἄρα εὐνοεῖν ἀλλήλοις καὶ βούλεσθαι 
τἀγαθὰ μὴ λανθάνοντας δι᾿ ἕν τι τῶν εἰρημένων.
8  Cfr. Rh. II, 4 donde Aristóteles expone que en una relación de amistad, un agente quiere 
un bien para su amigo como si fuera para él mismo. Da cuenta así de una cierta igualdad 
entre los agentes morales que componen la amistad (καὶ οἷς δὴ ταὐτὰ ἀγαθὰ καὶ κακά, καὶ 
οἱ τοῖς αὐτοῖς φίλοι, καὶ οἱ τοῖς αὐτοῖς ἐχθροί· ταὐτὰ γὰρ τούτοις βούλεσθαι ἀνάγκη, 
ὥστε ἅπερ αὑτῷ καὶ ἄλλῳ βουλόμενος, τούτῳ φαίνεται φίλος εἶναι, Rh. 1381a, 7-10).
9  Por ejemplo, tenemos quien ha visto en este pasaje una de las más logradas expresiones del 
Estagirita en temas éticos como O. Giphanius, quien se refiere a este capítulo como “auream 
caput et fere theologicum” (Carolus Zell, 1820: “Cum hoc capite, quod de caritate explicat, 
quam quisque erga se ipsum natura insitam habet, confer Eudem. VII, 6. Mag. Mor. II, 11. 
p. 251. E. 252. B. Giphanius aurem caput et fere theologicum apellat”). Por otra parte, están 
los comentadores que ven en estas líneas no mucho más que una complicación innecesaria en 
la argumentación. Este es el caso de Pakaluk (2005) que, aunque reconoce el valor que puede 
tener la expresión en términos poéticos, no encuentra en ella un valor más allá de ilustrar el 



Una aproximación epistemológica y psicológica a la metáfora “el amigo es otro yo”...	 19

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

Por lo que se puede apreciar de la lectura del texto, la metáfora en cuestión 
es, a su vez, la conclusión de un “silogismo tácito” que permea la argumentación 
de esta parte del capítulo y que se puede exponer de la siguiente manera:

PM: La amistad parece consistir en una serie de disposiciones que se dan en 
una relación particular entre dos agentes morales (cfr. EN 1166a, 3-9).

Pm: Las disposiciones que se dan en la amistad (EN 1166a, 3-9), parecen 
darse en el hombre virtuoso respecto de sí mismo (cfr. EN 1166a, 10-29).

Concl.: El amigo es otro yo (EN 1166a, 30).

Por una parte, Aristóteles reconoce un conjunto de disposiciones que caracte-
rizan la amistad. Por otra parte, identifica esas disposiciones como aquellas que el 
hombre bueno tiene para consigo mismo. Basado en esta relación de igualdad en 
cuanto las disposiciones que tiene el hombre bueno para consigo mismo y para 
con su amigo, obtiene la conclusión del silogismo que expresa, precisamente, 
la igualdad entre ambos agentes morales. Otro modo de acercarse al texto es 
ateniéndonos al esquema de Po. XXI:10

        (A)       :            (B)   ::            (A)             :            (C)

“atributos de amistad”  :  “yo”  ::  “atributos de amistad”  :  “amigo”,

donde (B) y (C) son intercambiables 

 De este modo, la expresión aristotélica “el amigo es otro yo” cumple una función 
persuasiva cuya fuerza radica, por una parte, en la belleza poética y, por otra, en 
la argumentación lógica. 

argumento de manera sensible. Sobre el texto, Pakaluk argumenta: “It is a metaphor which 
does no more than convey the analogy in a striking manner”. Sin embargo, reconoce la 
importancia de la analogía que se desarrolla en este capítulo pues con ella Aristóteles unifica 
varias clases de amistad y varias definiciones de amigos. Este comentador aprecia un vínculo 
entre la exposición aristotélica de este capítulo con la que se encuentra presente en EN VIII, 
2 (1156a, 3-5); VIII, 3 -12; IX, 9 (1170b, 5-7).
10  Aristóteles, Po. 1457b, 16-18: τὸ δὲ ἀνάλογον λέγω, ὅταν ὁμοίω ἔχῃ τὸ δεύτερον πρὸς 
τὸ πρῶτον καὶ τὸ τέταρτον πρὸς τὸ τρίτον· ἐρεῖ γάρ ἀντὶ τοῦ δευτέρου τὸ τέταρτον ἢ ἀντὶ 
τοῦ τετάρτου τὸ δεύτερον.



20	 Roberto E. González Quiñones

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

3. Alcance epistemológico: la amistad y el amigo

En reiteradas ocasiones Aristóteles menciona que la amistad es un tipo de 
relación (cfr. EN VIII, 2-3; IX, 4). Las relaciones son una de las consabidas cate-
gorías aristotélicas (Cat. VII, 6a, 37-39)11, esto significa que son un modo de 
predicar la realidad. Existen distintos tipos de relaciones. En nuestro caso, nos 
interesamos especialmente por aquellas que refieren a los hombres en su carácter 
de animal político. Así, se dice una relación de paternidad del padre respecto 
del hijo; se dice hermandad de un hermano respecto del otro; y se dice amistad 
respecto de los amigos.12

Que el amigo “sea otro yo” se explica también por la naturaleza misma de la 
amistad virtuosa. En este tipo de relación, existe similitud en los fines que per-
siguen los hombres buenos para con sus amigos y los hombres buenos respecto 
de sí mismos.13 En la amistad virtuosa, se da una “identificación teleológica”, es 
decir, los amigos persiguen los mismos fines pues los tienen como comunes. En 
definitiva, estos fines tienen relación directa con la eudaimonía. Si en una relación 
de amistad un amigo es bueno y feliz, también lo es el otro amigo en tanto goza 
de su amistad virtuosa.  

No hay, pues, oposición en desear el bien para el amigo “por el amigo mis-
mo” y desearlo como si fuera un bien propio. Resulta que, según la opinión 
aristotélica, en la medida en que los amigos de un hombre son virtuosos y felices, 
este hombre es también feliz y virtuoso (EN IX, 8-9). De esta manera, la comu-
nicación de bienes que es la amistad se transforma en una verdadera koinonía 

11   Aristóteles, Cat. VII (6a, 37-39): Πρός τι δὲ τὰ τοιαῦτα λέγεται, ὅσα αὐτὰ ἅπερ ἐστὶν 
ἑτέρων εἶναι λέγεται, ἢ ὁπωσοῦν ἄλλως πρὸς ἕτερον.
12   El ejemplo presente en Cat. Nos habla de la relación entre el amo y el esclavo. Cfr. Aris-
tóteles, Cat. VII (6b, 28-31): Πάντα δὲ τὰ πρός τι πρὸς ἀντιστρέφοντα λέγεται, οἷον ὁ 
δοῦλος δεσπότου λέγεται δοῦλος καὶ ὁ δεσπότης δούλου δεσπότης.
13   En estricto rigor, en todas las clases de amistad (las que se dan a causa del placer, de la 
utilidad o de la virtud) existe cierta semejanza en los fines que se persiguen. Pero Aristóteles 
ha reconocido que (i) sólo la amistad virtuosa puede ser llamada propiamente amistad y (ii) 
que es ésta la que de modo más excelente se asemeja a la relación de un hombre consigo mis-
mo. Por consiguiente, reconocemos que es en la amistad virtuosa donde se da la semejanza 
entre los fines que se persiguen. Esta “identificación teleológica” se da de manera más excelen-
te en la amistad virtuosa en dos sentidos: en cuanto a los fines perseguidos y en cuanto a la 
estabilidad en el tiempo. Los diferentes tipos de amistad han sido abordados por el Estagirita 
en EN VIII, 2-6. También puede verse la descripción de Hardie (1980, 319).



Una aproximación epistemológica y psicológica a la metáfora “el amigo es otro yo”...	 21

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

donde el bien de los amigos es uno y común a los agentes morales que componen 
esa relación de amistad.14

Aristóteles argumenta que la parte de nuestro ser que se identifica con un 
“yo” es la parte más excelente del alma, la parte que piensa (cfr. EN IX, 4). Este 
pensamiento de profundas raíces platónicas, transita por los límites de la teoría 
hilemórfica del Estagirita sin salirse de ella. No hay aquí un dualismo sino más 
bien una intención por parte de Aristóteles de insistir, en este momento de la 
argumentación, en la identificación del hombre con “la parte del alma que pien-
sa” para no apartarse de la consideración moral de la amistad. En efecto, aunque 
el hombre es su alma y su cuerpo, la forma específica de este compuesto es el 
alma racional y es esta la facultad la que lo capacita para el ejercicio de la amistad 
virtuosa (Pakaluk, 2005, 280).

Pero, en la metáfora “el amigo es otro yo”, ¿qué grado de identidad está 
implicado? Por la ausencia de las partículas relativas a cantidad y cualidad en 
el enunciado, es muy probable que Aristóteles esté pensando en la igualdad en 
sentido estricto, es decir: si S es P, entonces S es igual a P.15 En este caso, hay 
una igualdad en la substancia de los entes en cuestión. Esta lectura es plausible 
dentro del contexto de la discusión del capítulo, pues, como se vio, la argumen-
tación abre con el hecho de experiencia en el que observamos que las relaciones 
de amistad parecen tener su origen en la relación que tiene un hombre virtuoso 
consigo mismo.

	 Tenemos, en suma, que el amigo es “otro yo” en tanto es una entidad 
material cuya forma específica es un alma racional y, por lo tanto, está también 
facultado para disponerse de modo favorable a una relación de amistad y satis-
facer, de este modo, la condición de reciprocidad que una relación de amistad 
exige.16 Sin embargo, se desprende del texto aristotélico, que no es suficiente esta 

14   La noción de koinonía como esencial de la amistad se describe en EN 1159b, 25-36. Pue-
de ser entendida también como una comunicación de bienes morales que sobrepasa las exi-
gencias de la justicia. Cfr. Aristóteles, EN 1155a, 22-32; 1163b, 32 – 1164a, 6. 
15   Sobre los enunciados de igualdad véase: Cat. I, II, IV; EN I, 6 (1096a, 24-6); Metaph. 
1018b, 9 - 1019a, 13; 1021a, 10-14.
16   Si bien la experiencia nos confirma que entre los animales se dan diversidad de relaciones 
(EN 1155a, 16-19), éstas parecen estar lejos de aquella relación específica que es la amistad 
virtuosa (EN 1156b, 7-8). Incluso entre los hombres hay relaciones que sólo pueden ser lla-
madas “amistad” de manera limitada. Tal es el caso, según Aristóteles, de las amistades por 
placer o utilidad (EN 1156b, 17-19). 



22	 Roberto E. González Quiñones

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

relación de identidad formal para hablar de una amistad. En efecto, si se atiende 
sólo a la substancia, cualquier hombre es, en cierto sentido, “otro yo”. Pero el 
amigo no es un hombre cualquiera sino “aquel que pasa el tiempo con otro, 
elige las mismas cosas que éste y comparte las alegrías y penas de su amigo” (EN 
1166a, 6-8). Hay, pues, una cierta disposición del amigo para con el amigo en 
que la igualdad se da también en el orden de la conducta, los afectos y los pensa-
mientos. ¿Significa esto que los amigos deben hacer, sentir y pensar exactamente 
lo mismo (S = P)? Hasta qué punto se puede dar una relación de amistad virtuosa 
en la cual los agentes morales que la componen difieren en conductas, afectos y 
pensamientos, se verá a continuación en la última parte de nuestro ensayo.

4. Alcance psicológico: diferencias de carácter y de opinión

Las diferencias en la amistad entre iguales17 han sido tratadas por Aristóteles 
en el primer capítulo del libro noveno de la EN. A la luz de la metáfora que ins-
pira nuestra reflexión, parece conveniente revisar en qué medida las diferencias 
pueden darse en la amistad en cuanto relación con “otro yo”. Se analizarán estas 
diferencias bajo dos aspectos, las de carácter y las de opinión.

Por “carácter” se suele entender, bajo un mismo término castellano, dos 
conceptos que en griego se diferencian ἦθος (ēthos) y ἔθος (ĕthos). El ἦθος es, en 
líneas generales, una forma de ser. Donini (1989, 74) lo describe como “carácter 
moral… estar en posesión de un hábito plenamente formado”.18 Mientras que 
el ἔθος, por su parte, se refiere a una acción habitual, en palabras de Donini, 

17   En el libro VIII (EN), Aristóteles ha distinguido que pueden darse dos clases de amistad: 
“amistad entre iguales” y “amistad entre desiguales”. Las tres caracterizaciones de la amistad 
que se desarrollarán en el libro IX versan sobre “amistad entre iguales”, es decir, se dan entre 
agentes morales que guardan cierta igualdad marcada, sobre todo, por el fin que persiguen en 
la amistad (en la amistad por deleite, ambos están igualados en cuanto deleitables; en la amis-
tad por utilidad, por lo útil; y en la amistad virtuosa, por la virtud). La “amistad entre des-
iguales” se refiere a las relaciones “entre mayor y menor” o entre “contrarios”, o más claramen-
te, en una amistad “en la que uno tiene imperio sobre el otro” (cfr. S. Thom. Aq., In decem 
libros, VIII, 7, 1157: ver Mallea, 2010). Para que se dé la amistad en esta clase de relación 
“que son según una desigualdad de una de las personas con respecto de la otra, es preciso que 
el amor se dé según una proporción” (ibid.). El estudio de la “amistad entre desiguales” ocupa 
los capítulos 7 y 8 del libro VIII de la EN. 
18   “Carattere morale… essendo in possesso di un abito pienamente formato” (Donini, 1989, 
74).



Una aproximación epistemológica y psicológica a la metáfora “el amigo es otro yo”...	 23

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

una “costumbre”.19 Del ἦθος se dice si un hombre es virtuoso o vicioso. El 
carácter moral, ἦθος, está íntimamente vinculado al término ἕξις (héxis). Por 
ἕξις se entiende una disposición habitual, un hábito que reviste un juicio moral, 
pues la ἕξις puede ser una disposición virtuosa o una viciosa.20 Esta relación es 
especialmente clara en EN donde el uso de ἦθος está estrechamente ligado al 
uso de ἕξις como queriendo decir con ello una cierta estabilidad en el tiempo 
del carácter moral (cfr. Donini, 1989, 70). Los términos ἦθος, ἔθος y ἕξις están 
íntimamente relacionados. El carácter moral de un agente es considerado el 
principio causal de sus acciones habituales (cfr. Donini, 1989, 71).21 

Para efectos de nuestro estudio, estaremos asumiendo como materia de 
examen las diferencias de carácter entendiendo este último término en su 
acepción de ἦθος. Según el tratamiento aristotélico del carácter moral, hay 
cuatro clases principales de caracteres morales, a saber, virtud, continencia, 
incontinencia y vicio (cfr. EN VII, 1, 8-9). A partir de la premisa “el amigo es 
otro yo”, ¿cabe considerar una amistad aristotélica entre agentes que ostentan 
grados distintos de progreso moral? Respondemos afirmativamente a esta 
interrogante y sostenemos que una amistad en este caso puede ser posible en 
dos maneras: (i) una amistad entre agentes de diferente carácter moral siempre 
y cuando no se trate de un agente moral vicioso y (ii) una amistad entre dos 
agentes morales virtuosos uno de los cuales actúa mal por error o ignorancia.

Según la opinión de los intérpretes, la EN sostiene un cierto indeterminismo 
del carácter.22 La tesis central de esta interpretación postula que en una relación 

19   “Abitudini… soltanto si esercitava e si abituaba” (Donini, 1989, 74).
20   En términos estrictos, la virtud en EN es definida como una héxis, un hábito o disposi-
ción. Refiriéndose a EN 1220b 7-10, Donini (1989, 74) expresa: “le qualità del carattere –e 
quindi dell’anima– a due diversi fenomeni psichici, le potenze e gli abiti (héxeis; altre versio-
ni meno tradizinali di questo termino sono “disposizioni” o “stati”) … l’EN relega invece 
decisamente le potenze fra le capacità naturali che non possono qualificare, da sole, un carat-
tere come virtuoso o vizioso e fa manifestamente dipendere le quialità che defiscono il carat-
tere di un uomo dai soli abiti… secondo l’EN il carattere è qualificato per gli abiti e soltanto 
per gli abiti ”.
21   Es un hecho de experiencia que un sujeto actúa en la vida diaria de acuerdo con su carác-
ter, su “modo habitual de ser”: quelle cose improvvise si affrontano in conformità dell’abito 
(Donini, 1989, 75).
22   Este se manifiesta, principalmente en la teoría que se ha venido a conocer como la “debi-
lidad de la voluntad” o el weakness of will. Sobre estos conceptos, se ha argumentado la posi-
bilidad del desarrollo de una teoría del progreso moral. Una exposición detallada de esta tesis 
se encuentra desarrollada en varios artículos, entre ellos: Cooper (1999). Reason and Emotion. 
Princeton: Princeton University Press; Pakaluk (1998). Aristotle Nicomachean Ethics Books 



24	 Roberto E. González Quiñones

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

de amistad entre dos agentes que ostentan grados distintos de progreso moral, 
ambos pueden obtener un beneficio en su desarrollo de la virtud. En efecto, 
según estos teóricos, el agente que se encuentra en una posición “menor” respecto 
de la virtud, recibe del amigo virtuoso el ejemplo que le ayudaría a modificar su 
conducta. El agente moral virtuoso no solamente recibiría a cambio, de parte de 
su amigo, el agradecimiento sino que en tanto este amigo se perfecciona en su 
ejercicio de la virtud, se hace bueno y feliz y, esta felicidad del amigo, es tenida 
como propia (cfr. Vakirtzis, 2014, 123-124).

En el segundo caso descrito, en el que uno de los agentes morales que 
compone una amistad virtuosa obre mal por error o por ignorancia, ¿podría 
conservarse la amistad?23 Este caso supone el problema del agente moral cuyo 
ἦθος (o ἕξις según otros pasajes del texto aristotélico), aunque es virtuoso, podría 
obrar mal por error (ignorancia) o debilidad. A este respecto, suscribimos la 
tradición interpretativa que explica el hecho del error moral desde la perspectiva 
del indeterminismo del carattere o el moral weakness.24 Desde esta perspectiva, un 
agente moral que haya alcanzado la virtud no está determinado a ser virtuoso 
siempre. Esta interpretación se desprende del mismo término héxis que bien se 
traduce mejor por “disposición habitual” que por “estado”.25 La virtud exige y 
refleja cierta estabilidad en el tiempo pero el hombre está sujeto al devenir de lo 
mutable y perecedero. Los hombres cambian y los hay buenos que se vuelven 
malos y malos que se vuelven buenos. 

Aristóteles mismo establece que la amistad estará en condiciones de 
conservarse en tanto los agentes morales que la componen, aunque se equivoquen, 

VIII and IX. Oxford: Clarendon Press; Nehamas, A. (2010). “Aristotelian Philia, Modern 
Friendship?” Oxford Studies in Ancient Philosophy, 39, 213-247. También puede verse el 
capítulo 4 de la tesis doctoral Character Friendship and Moral Development in Aristotle’s Ethics 
(Vakirtzis, 2014).
23   El problema fue abordado por Alejandro de Afrodisia, en Problemas éticos, especialmente 
los “Problemas” 9, 11, 12, 29. Ver R.W. Sharples (1990).
24   Los exponentes de estas teorías a los que seguimos son, principalmente, Hardie (1980), 
Donini (1989) y, hasta cierto punto, Pakaluk (2005). Broadie (1993) ha esbozado argumen-
tos en contra pero el consenso de los estudiosos, así como la intuición de la experiencia coti-
diana, nos inclina a aceptar la lectura del llamado “indeterminismo del carattere”. 
25   El carácter moral es un modo de ser relativamente estable y no un estado inalienable. 
“…Aristotele considera il carattere e il possesso di un abito ético come un bene relativamente 
stabile, ma non definitivamente inalienable…” (Donini, 1989, 90).



Una aproximación epistemológica y psicológica a la metáfora “el amigo es otro yo”...	 25

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

no se vuelvan incurables.26 Para el Filósofo, la formación de una disposición habi-
tual viciosa viene precedida de pequeños errores. Antes de un hombre devenir en 
vicioso, puede ser corregido oportunamente. La amistad es el ámbito propicio 
para esa corrección. En ella puede el hombre mostrarse en sus debilidades “tal 
cual se es”, sin temor a ser burlado o reprochado públicamente, porque es propio 
de la amistad la confidencia y la corrección mutua.27 Esta es la ventana que se 
abre para el progreso moral que debe tener lugar en la amistad virtuosa. 

El “progreso moral” es un hecho aún entre los agentes morales virtuosos. 
Pues, aunque la unidad de la virtud es primordial en la teoría moral aristotélica, 
el Estagirita reconoce que no todos poseen las mismas virtudes desarrolladas de 
la misma manera (cfr. EN 1098a, 17-18; EN 1145a, 1-2; EE 1245a, 30-34). Este 
progreso moral puede darse mediante la comunicación verbal (Rh. 1381a, 32-35) 
o mediante un proceso de emulación (Rh. 1388a, 1-30). Este último es lo que 
Vakirtzis llama un cierto tipo de “mímesis activa y consciente” (cfr. Vakirtzis, 
2014, especialmente capítulos 4-6; también Whiting, 2006, 292-293).28 

La diferencia entre el agente moral virtuoso y no virtuoso se subsana por 
medio de la benevolencia (εὔνοία, cfr. EN IX, 5). La benevolencia es el comienzo 

26   Aristóteles, EN 1165b, 13-23: ἐὰν δ᾿ ἀποδέχηται ὡς ἀγαθόν, γένηται δὲ μοχθηρὸς καὶ 
δοκῇ, ἆρ᾿ ἔτι φιλητέον; ἢ οὐ δυνατόν, εἴπερ μὴ πᾶν φιλητὸν ἀλλὰ τἀγαθόν; οὔτε δὲ 
φιλητὸν <τὸ> πονηρὸν οὔτὲ δεῖ· φιλοπόνηρον γὰρ οὐ χρὴ εἶναι, οὐδ᾿ ὁμοιοῦσθαι φαύλῳ· 
εἴρηται δ᾿ ὅτι τὸ ὅμοιον τῷ ὁμοίῳ φίλον. ἆρ᾿ οὖν εὐθὺς διαλυτέον; ἢ οὐ πᾶσιν, ἀλλὰ τοῖς 
ἀνιάτοις κατὰ τὴν μοχθηρίαν; ἐπανόρθωσιν δ᾿ ἔχουσι μᾶλλον βοηθητέον εἰς τὸ ἦθος ἢ 
τὴν οὐσίαν, ὅσῳ βέλτιον καὶ τῆς φιλίας οἰκειότερον. δόξειε δ᾿ ἂν ὁ διαλυόμενος οὐδὲν 
ἄτοπον ποιεῖν· οὐ γὰρ τῷ  τοιούτῳ φίλος ἦν· ἀλλοιωθέντα οὖν ἀδυνατῶν ἀνασῶσαι 
ἀφίσταται.
27   Aristóteles, Rh. II, 4 (1381b, 25-30): Καὶ ὅλως τοὺς σφόδρα φιλοφίλους καὶ μὴ 
ἐγκαταλείποντας· μάλιστα γὰρ φιλοῦσι τῶν ἀγαθῶν τοὺς φιλεῖν ἀγαθούς. καὶ τοὺς μὴ 
πλαττομένους πρὸς αὐτούς· τοιοῦτοι δὲ οἱ καὶ τὰ φαῦλα τὰ ἑαυτῶν λέγοντες· εἴρηται γὰρ 
ὅτι πρὸς τοὺς φίλους τὰ πρὸς δόξαν οὐκ αἰσχυνόμεθα· εἰ οὖν ὁ αἰσχυνόμενος μὴ φιλεῖ, ὁ 
μὴ αἰσχυνόμενος φιλοῦντι ἔοικεν.
28   Esta conclusión parece ser compartida por Donini (1989, 90): “[I]l tratatto sull’amicizia, 
in armonia con il finale dell’opera, sembra considerare doveroso, da parte di un amico che sia 
una persona moralmente buona, ‘venire in aiuto’ dell’amico che abbia svilupato un carattere 
deteriore, ma no ancora inguaribilmente corroto (IX 3, 1165b, 17-20). Questa dovrebbe 
essere, insome, la soluzione realmente aristotelica del problema, la più coerente con tutto il 
tessuto concettuale dell’EN; ed è ovvio che, se di un proceso di rieducazione si trata, e di un 
proceso avviato e guidato dall’esterno, il cambiamento del carattere nell’abito migliore non 
sarà un risultato improvviso nè realizzabile da un giorno all’altro. È del resto, più che un 
principio generale, una nozione di comune buonsenso che ci voglia sempre del tempo per 
contrarre un’abitudine (cf. Pol. 1269a, 22)”.



26	 Roberto E. González Quiñones

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

de toda amistad por lo que nada impide que una relación de amistad imperfecta 
se transforme, mediante la cooperación de los agentes morales implicados, en 
una relación de amistad virtuosa. Para la conservación de la amistad en el caso 
de las diferencias del carácter, será necesario que el agente moral, aunque no sea 
virtuoso en acto, posea “buena voluntad”. Esta buena voluntad es el rasgo carac-
terístico que separa al hombre bueno de aquel cuyo carácter moral es vicioso pues 
es éste quien deliberadamente persigue el mal.29 El carácter moral del vicioso no 
podría ser considerado dentro de las diferencias del carácter que tienen cabida 
en la relación de amistad.

Corresponde preguntar ahora por otro tipo de diferencias, las del orden del 
pensamiento. Esta interrogante cobra suma importancia toda vez que la metáfora 
en cuestión (“el amigo es otro yo”) se inserta en un contexto donde Aristóteles 
elabora un argumento sumamente psicológico. La premisa que sustenta la metá-
fora es la siguiente: “las relaciones amistosas parecen originarse de las [relaciones] 
de los hombres consigo mismos” (EN IX, 4, 1166a, 1). Estas relaciones del agen-
te moral consigo mismo se dan en el orden del pensamiento, pues esta actividad 
parece ser la identidad real del ser humano.30 Lo que el texto sugiere es que para 
que se cumpla la metáfora elaborada por el Estagirita, lo que se necesita son unos 
puntos comunes en el orden del pensamiento de ambos agentes morales. Estos 
puntos comunes, no parecen tener un contenido epistemológico ni doxológico, 
con lo cual es posible afirmar que las diferencias de opinión entre amigos pueden 
ser incluso beneficiosas.31 

El mismo Aristóteles trae el testimonio de los antiguos para demostrar que 
lo contrario puede ser provechoso en cuanto es útil y medicinal.32 Sostenemos, 
pues, que no es necesaria una “identidad de creencias u opiniones” entre dos 

29   “According to Aristotle the vicious man deliberately pursues his ill-judged end” (Hardie, 
1980, 141).
30   Aristóteles, EN 1166a, 16-17: τοῦ γὰρ διανοητικοῦ χάριν, ὅπερ ἕκαστος εἶναι δοκεῖ.
31   Para hablar de las diferencias de opinión de manera precisa, tenemos que considerar que 
nuestro uso actual del término “opinión” es marcadamente distinto al significado del griego 
δόξα (dóxa). La dóxa, generalmente vertida al castellano por “opinión”, no se refiere a un 
juicio particular cualquiera sino a un enunciado que tiene correspondencia con la realidad, 
véase: Platón, Grg. 472e, Phlb. 41b, Tht. 187b, R. 506c; Aristóteles, Metaph. 1047b, 36; EN 
1143b, 13; Phys. 254a, 29. La dóxa se distingue de la episteme (ciencia): mientras que esta 
última provee un conocimiento verdadero y universal, las opiniones se caracterizan en que 
pueden ser verdaderas o falsas.
32   Específicamente, a Heráclito, Empédocles y Eurípides. Cfr. Aristóteles, EN VIII, 1; 
Thom. Aq., In decem libros, 1087.



Una aproximación epistemológica y psicológica a la metáfora “el amigo es otro yo”...	 27

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

agentes morales que se consideran amigos para hacer válida la expresión “el amigo 
es otro yo”. Dicho de otra forma, dos personas amigas que mantengan diferencias 
de opinión podrían llegar a compartir una amistad en sentido aristotélico. 

Ahora bien, si se admite la posibilidad de las diferencias de opinión en una 
“amistad aristotélica” ¿cuál sería “el mínimo necesario” para sostener, al menos 
la posibilidad, de dicha amistad? El mismo texto ofrece algunas pistas. Para la 
existencia de una amistad aristotélica en la cual se materialice la expresión poética 
“el amigo es otro yo”, lo que es necesario es conservar para con el amigo algunas 
disposiciones que el agente moral tendría para consigo mismo. Estas disposicio-
nes se pueden resumir en cinco:33 (i) estar de acuerdo consigo mismo y desear las 
mismas cosas,34 pues se dicen amigos quienes eligen las mismas cosas; (ii) querer 
y practicar el bien por causa de sí mismo35, pues algunos definen al amigo como 
el que quiere y hace el bien por causa del otro; (iii) desear preservar la propia 
existencia,36 pues el amigo quiere que su amigo exista y viva por amor del amigo 
mismo, (iv) sentir placer al estar consigo mismo,37 pues amigos son quienes pasan 
tiempo con el otro; (v) ser constante en lo que se considera como lo placentero y 
lo penoso,38 pues los amigos comparten las alegrías y penas de sus amigos.

33   La exposición aristotélica de las disposiciones del “hombre bueno” para consigo mismo se 
desarrolla en EN IX, 4, 1166a, 10-30. El desarrollo de las relaciones que parecen tener los 
“hombres buenos” con sus amigos se da unas líneas antes, en EN IX, 4, 1166a, 1-9.
34   Según Aristóteles, el “hombre bueno” (i.e. virtuoso) es estable consigo mismo en la consi-
deración de lo bueno, por tanto está de acuerdo consigo mismo y desea las mismas cosas con 
toda su alma, es decir, con todas sus potencias (EN IX, 4, 1166a, 13-15). Esto sucede en la 
amistad, donde los amigos parecen querer o gustar algo en común.
35   Es decir, desear el bien para sí mismo. Aristóteles añade que el “hombre bueno” busca el 
bien por causa de sí mismo porque lo hace “con la parte que piensa”, en la cual parece consis-
tir el ser real del hombre. Llevado al campo de la amistad, esto se manifiesta en querer y hacer 
el bien por causa del amigo mismo y no con miras a otro fin (lo cual parece suponer, según el 
texto, algún tipo de deliberación racional, cf. EN IX, 4, 1166a, 6-7, 16-17).
36   Para el Filósofo, “la existencia es un bien para el hombre bueno”. Esto se manifiesta tanto 
en el deseo de conservar la propia existencia como la del amigo (EN IX, 4, 1166a, 19-20).
37   En el “hombre bueno” esto se manifiesta en cierto tipo de tranquilidad al considerar los 
propios recuerdos y esperanzas. De esta forma, Aristóteles analoga el placer que siente el 
hombre bueno al estar consigo mismo (ese tiempo en que considera su vida pasada y sus 
aspiraciones) con el placer que sienten los amigos al pasar tiempo juntos (EN IX, 4, 1156a, 
5-6, 25-27).
38   Para Aristóteles, esta estabilidad o permanencia en los jucios es signo de un carácter vir-
tuoso. Al ser constante en lo que se considera “placentero” o “penoso”, la amistad alcanza una 
perdurabilidad mayor en el tiempo pues es posible compartir constantemente las alegrías y 
penas (EN IX, 4, 1156a, 9, 29-30). 



28	 Roberto E. González Quiñones

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

De lo expuesto, surge que el compartir creencias es condición suficiente, pero 
no necesaria, para la amistad virtuosa. Aún más, las diferencias de opinión en la 
amistad virtuosa son buenas en cuanto ejercitan la potencia deliberativa y electiva 
del alma racional, en vistas a la elección de los medios convenientes para alcanzar 
el bien. Las diferencias de opinión se subsanan mediante la concordia (ὁμονοια, 
cfr. EN IX, 6). Aunque el ejercicio de la concordia es más común en el ámbito 
político (relativo a la polis), es también materia propia de la experiencia diaria en 
una amistad aristotélica pues también los hombres buenos pueden diferir en mate-
ria deliberativa.39 Ciertamente, podemos pensar que un vínculo de amistad será 
más estrecho mientras más parecidas sean las opiniones al interior de esa relación. 
Pero esa unanimidad, para que coadyuve en la amistad virtuosa, debe darse en la 
deliberación de los medios buenos e idóneos para la consecución de la virtud.40

Es decir, cuando una amistad se basa en una complacencia excesiva en todo 
cuanto desean los agentes morales que componen una relación de amistad, Aristó-
teles estaría presto a considerarla como una “amistad por defecto” al estar motiva-
da más por el placer que por la virtud. En efecto, los hombres virtuosos buscarán 
el bien para sus amigos como para ellos mismos incluso cuando esto conlleve 
diferencias de opinión en cuanto a la disposición y elección de los medios para 
alcanzar dicho fin. La caracterización de la amistad como una relación donde se 
da, sobre todo, una comunicación de bienes espirituales considera especialmente 
el progreso moral que puede darse entre los agentes que componen una amistad 
virtuosa. Este crecimiento moral muchas veces comienza por el examen de opinio-
nes contrarias dentro del marco de concordia y benevolencia que son inherentes 
a la amistad virtuosa. 

39   Cfr. Aristóteles, EN 1167b, 2-9: πολιτικὴ δὴ φιλία φαίνεται ἡ ὁμόνοια, καθάπερ καὶ 
λέγεται· περὶ τὰ συμφέροντα γάρ ἐστι καὶ τὰ εἰς τὸν βίον ἣκοντα.  ἔστι δ᾿ ἡ τοιαύτη 
ὁμόνοια ἐν τοῖς ἐπιεικέσιν· οὗτοι γὰρ καὶ ἑαυτοῖς ὁμονοοῦσι καὶ ἀλλήλοις, ἐπὶ τῶν αὐτῶν 
ὄντες ὡς εἰπεῖν (τῶν τοιούτων γὰρ μένει τὰ βουλήματα καὶ οὐ μεταρρεῖ ὥσπερ εὔριπος) 
βούλονταί τε τὰ δίκαια καὶ τὰ συμφέροντα, τούτων δὲ καὶ κοινῇ ἐφίενται.
40   Cfr. Aristóteles, EN 1171b, 33 – 1172a, 8: κοινωνία γὰρ ἡ φιλία, καὶ ὡς πρὸς ἑαυτὸν 
ἔχει, οὕτω καὶ πρὸς τὸν φίλον; περὶ αὑτὸν δ᾿ ἡ αἴσθησις ὅτι ἔστιν αἱρετή, καὶ περὶ τὸν 
φίλον δή· ἡ δ᾿ ἐνέργεια γίνεται αὐτῆς ἐν τῷ συζῆν, ὥστ᾿ εἰκότως τούτου ἐφίενται. καὶ ὅ 
τι ποτ᾿ ἐστὶν ἑκάστοις τὸ εἶναι ἢ οὗ χάριν αἱροῦνται τὸ ζῆν, ἐν τούτῳ μετὰ τῶν φίλων 
βούλονται διάγειν· διόπερ οἱ μὲν συμπίνουσιν, οἱ δὲ συγκυβεύουσιν, ἄλλοι δὲ 
συγγυμνάζονται καὶ συγκυνηγοῦσιν ἢ συμφιλοσοφοῦσιν, ἕκαστοι  ἐν τούτῳ 
συνημερεύοντες ὅ τί περ μάλιστ᾿ ἀγαπῶσι τῶν ἐν τῷ βίῳ· συζῆν γὰρ βουλόμενοι μετὰ 
τῶν φίλων, ταῦτα ποιοῦσι καὶ τούτων κοινωνοῦσιν οἷς οἴονται συζῆν.



Una aproximación epistemológica y psicológica a la metáfora “el amigo es otro yo”...	 29

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

Los amigos pueden diferir –y, en efecto, lo hacen en innumerables ocasiones– 
en creencias y opiniones. Más aún, entre los hombres que conforman una relación 
de amistad virtuosa pueden darse diferencias considerables. Pero parece que, según 
el tratamiento aristotélico de la cuestión, la nota esencial de una amistad virtuosa 
no es una identidad términos de opinión sobre lo deliberativo, sino que lo nece-
sario en una amistad virtuosa radica más bien en la capacidad de: (i) identificar la 
existencia del otro como un bien y (ii) de desear y hacer lo bueno para ese amigo 
como si lo hiciese para el “yo-mismo”.

5. Conclusiones 

A la luz de lo expuesto, se ha intentado mostrar que la metáfora incluida 
en EN 1166a, 31-32 tiene un gran valor en el desarrollo de la argumentación 
aristotélica acerca de la naturaleza de la amistad. También se argumentó que este 
pasaje está lejos de exigir una identificación total entre los agentes morales que 
componen la amistad virtuosa. En efecto, se sostuvo que en una relación de esta 
índole, donde “el amigo es otro yo”, se pueden generar diferencias que pueden ser 
de orden conductual –como en el caso de las diferencias de carácter– o bien incli-
narse del lado del pensamiento –como el caso de las diferencias de opinión–. Las 
diferencias de carácter se superan en la relación amistad gracias a la benevolencia, 
que dispone a los agentes morales que componen la amistad a la comprensión y al 
auxilio del amigo que ha perdido terreno en el camino de la virtud o de aquel que, 
aún sin estar en posesión estable de la virtud, se esfuerza y dispone en el ejercicio 
de las buenas obras según la medida de sus capacidades. Las diferencias de opi-
nión, como hecho de experiencia, tienen lugar en la vida diaria. Sin embargo, estas 
diferencias no son obstáculo en la amistad siempre y cuando estas discrepancias 
en el campo de lo deliberativo se circunscriban a lo posible dentro de la necesaria 
unidad respecto a la aprehensión de los fines últimos de la vida humana. 

Es propio de los hombres buenos reconocer en las diferencias una oportunidad 
para avanzar en la virtud. La comprensión de las diferencias en la amistad podría 
convertirse en uno de los aspectos más provechosos de esa relación en tanto sea 
una instancia de corrección y crecimiento mutuo. Pues los buenos, ejercitando 
su amistad, crecen en ella y se hacen mejores.41

41   Cfr. Aristóteles, EN 1170a, 11-13: γίνοιτο δ᾿ ἂν καὶ ἄσκησίς τις τῆς ἀρετῆς ἐκ τοῦ 
συζῆν τοῖς ἀγαθοῖς, καθάπερ καὶ Θέογνίς φησιν. Cfr. Aristóteles, EN 1172a, 8-15: γίνεται 



30	 Roberto E. González Quiñones

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

Bibliografía 

Ediciones críticas, diccionarios y traducciones

Bywater, I. (1980). Aristotelis, Ethica Nicomachea. Oxford, Clarendon Press.

Lidell H., Scott R. (1968). A Greek-English Lexicon. With a new edition by H.S. 
Jones. Oxford, Clarendon Press.

Kassel, R. (1965). Aristotelis, De Arte Poetica. Oxford, Clarendon Press.

Minio-Paluelo, L. (1949). Aristotelis, Categoriae et Liber Interpretatione. Oxford, Cla-
rendon Press.

Ross, W.D. (1957). Aristotelis, Politica. Oxford, Clarendon Press.

Ross, W.D. (1959). Aristotelis, Ars Rhetorica. Oxford, Clarendon Press.

Tredennick, H., Cyril, G. (1935). Aristotle, Magna Moralia, (transl. by H.T. and 
G.C.). LOEB Classical Library Edition.

Walzer, R.R., Mingay, J.M. (1991). Aristotelis, Ethica Eudemia. Oxford, Clarendon 
Press.

Comentarios y bibliografía secundaria

Broadie, S. (1993). Ethics with Aristotle. New York, Oxford University Press.

Carolus Zell (1820). Aristotelis Ethicorum Nicomacheorum libri decem. Ad codi-
cum et veterum editionum fidem recognovit, comentario illustravit, interpretationem 
latinam Dyonysii Lambini Emendatam Adjecit Carolus Zell. Lycei Rastadiensis, 
Heildelbergae. 

Hardie, W.F.R. (1980). Aristotle’s Ethical Theory. Oxford, Clarendon Press.

Mallea, A. (2010). S. Thomae Aquinatis, In decem libros ethicorum Aristotelis ad Nico-
machum expositio. Comentario a la Ética a Nicómaco de Aristóteles (trad. A. M.). 
Pamplona, EUNSA.

οὖν ἡ μὲν τῶν φαύλων φιλία μοχθηρά (κοινωνοῦσι γὰρ φαύλων ἀβέβαιοι ὄντες, καὶ 
μοχθηροὶ δὲ γίνονται ὁμοιούμενοι ἀλλήλοις), ἡ δὲ τῶν ἐπιεικῶν ἐπιεικής, συναυξανομένη 
ταῖς ὁμιλίαις· δοκοῦσι δὲ καὶ βελτίους γίνεσθαι ἐνεργοῦντες καὶ διορθοῦντες ἀλλήλους· 
ἀπομάττονται γὰρ παρ᾿ ἀλλήλων οἷς ἀρέσ.



Una aproximación epistemológica y psicológica a la metáfora “el amigo es otro yo”...	 31

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 15 - 31. UNED, Madrid

Pakaluk, M. (2005). Aristotle’s Nicomachean Ethics: An Introduction. Cambridge, Cam-
bridge University Press.

Donini, P.L. (1989). Ethos. Aristotele e il determinismo. Torino, Edizioni dell’Orso.

Sharples, R.W. (1990). Alexander of Aphrodisias, Ethical Problems (transl. by R.W.S.). 
Ithaca, N.Y., Cornell University Press.

Vakirtzis, A. (2014). Character Friendship and Moral Development in Aristotle’s Ethics. 
Dissertation submitted for Research Degree of Ph.D. in Philosophy. University of 
Edinburgh.

Whiting, J. (2006). “The Nicomachean Account of Philia”, In Richard Kraut (ed.), 
The Blackwell Guide to Aristotle’s Nicomachean Ethics. Blackwell, pp. 276-304.

Recibido: 08/03/2021

Aceptado: 21/07/2021

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

