
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

SCHELLING, DELEUZE Y LAS REACCIONES 
ANTICARTESIANA Y ANTIHEGELIANA

SCHELLING, DELEUZE AND THE ANTICARTESIAN 
AND ANTIHEGELIAN REACTION 

Benito Arbaizar Gil

Universidad Santiago de Compostela

Resumen: El presente artículo se centra en destacar el modo en que Schelling apare-
ce en la obra de Deleuze como un eslabón que permite vincular la reacción anticartesia-
na de Spinoza y Leibniz (reivindicadora de la dimensión apetitiva de la naturaleza) con 
la propia actitud antihegeliana de Deleuze. El giro voluntarista que Schelling imprime 
a la filosofía es igualmente prolongado por Deleuze y Guattari cuando establecen la 
esquizofrenia como inconsciente ontológico libidinar por el que circulan libremente las 
intensidades deseantes. Del mismo modo, el empirismo trascendental de Deleuze toma 
impulso en la concepción schellingiana del ser como In-diferencia entre lo subjetivo y 
lo objetivo, anterior a todo fundamento o dualidad. 

Palabras Clave: Idea, diferencia, indiferencia, voluntad, dialéctica, naturaleza.

Abstract: This article focuses on highlighting the way in which Schelling appears 
in Deleuze’s work as a link that makes it possible to connect the anti-Cartesian reaction 
of Spinoza and Leibniz (claiming the appetitive dimension of nature) with Deleuze’s 
own anti-Hegelian attitude. The voluntarist turn that Schelling gives to philosophy is 
also prolonged by Deleuze and Guattari when they establish schizophrenia as a libi-
dinal ontological unconscious through which desiring intensities circulate freely. In a 
similar way, Deleuze’s transcendental empiricism gains momentum in the Schellingian 
conception of being as In-difference between the subjective and the objective, prior to 
all foundation or duality.

Keywords: Idea, difference, indifference, will, dialectic, nature.



84	 Benito Arbaizar Gil

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

1. Introducción

Así como Deleuze se muestra reiteradamente crítico con Hegel a lo largo 
de su obra, muestra una disposición mucho más favorable hacia Schelling. En 
las siguientes páginas trataremos de mostrar, en un primer apartado, cómo cabe 
enmarcar la filosofía de Deleuze dentro de una revuelta generalizada contra la 
filosofía de Hegel. Dicha revuelta privilegia el papel activo de la naturaleza y 
prolonga la reacción anticartesiana de Spinoza y Leibniz, filósofos también rei-
vindicados por Deleuze. Tras ocuparnos del giro que Schelling imprimió al idea-
lismo en particular y a la filosofía en general, continuaremos contraponiendo la 
imagen hegeliana y deleuziana de la naturaleza y explicando los puntos de enlace 
entre el pensamiento de Deleuze y las filosofías de Spinoza y Leibniz. Acabaremos 
mostrando las convergencias que cabe establecer entre la comprensión deleuziana 
de la diferencia y la comprensión schellingiana del Absoluto como Indiferencia.

2. El eco del giro de Schelling

En las Investigaciones de 1809 vio Schulz (1955: 12-18, 117-24, 271-73) 
iniciarse en Schelling una radicalización del idealismo que, más allá del siste-
ma hegeliano de la razón, prepara la filosofía post y anti-idealista. Para Man-
fred Frank, (1992: 10-18, 283-88; 350-54) dicha radicalización se propagaría 
subrepticiamente desde el último Schelling a Feuerbach, Kierkegaard, Marx y 
Nietzsche. El título de los proyectos filosóficos (Leyte & Rühle, 1989: 61) mas 
importantes de Schopenhauer y Nietzsche (El mundo como voluntad y represen-
tación y La voluntad de poder) ilustrarían la expansión de lo que Habermas ha 
dado en llamar la Kehre de Schelling. Heidegger (1988: 6) entendió que el giro 
de Schelling “impulsa desde dentro al idealismo alemán más allá de su propia 
posición fundamental.” 

Para Schelling, en “suprema y última instancia no hay otro ser que el querer” 
(1809: 350). Esta reivindicación de la dimensión volitiva del ser enlaza con la 
reivindicación apetitiva de la materia en Spinoza y Leibniz. “El primer diálogo 
con Leibniz”, señala Heidegger (1956: 43), “ha sido introducido por Schelling, 
y se extiende hasta la doctrina de Nietzsche de la voluntad de poder.” Por lo que 
se refiere a la conexión de Schelling con Spinoza, recordar que el joven Schelling 
(en una carta que dirige a Hegel el 4 de Febrero de 1795) explicaba el modo en 
el que se había vuelto spinozista y si Schleiermacher vio la filosofía de Spinoza 



Schelling, deleuze y las reacciones anticartesiana y antihegeliana	 85

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

como un idealismo realista, el real-idealismo de Schelling respondía a la demanda 
romántica de devolver a la naturaleza su potencia creadora.

El contraste entre la amabilidad con la que Deleuze trata a Schelling y la 
hostilidad con la que trata a Hegel se ubican en la estela de ese antihegelia-
nismo generalizado que atravesaba su época. Deleuze viene a hacerse eco, en 
líneas generales, del diagnóstico que Schelling hace de la filosofía hegeliana como 
“pretensión de que el concepto sea todo y no deje nada fuera de sí” (1827: 126-
127), a la vez que rechaza las críticas de Hegel al Absoluto de Schelling:

qué injusta es, en este sentido … la crítica de Hegel sobre las vacas 
negras. De los dos filósofos es Schelling quien sabe cómo extraer la diferen-
cia de la noche de lo Idéntico con relámpagos más finos, más variados, más 
aterradores también que los de la contradicción, con progresividad (2002: 
288-89).

Haciendo referencia a Bergson, Deleuze comentaba:

Para alcanzar las verdaderas diferencias ha de tomarse el punto de vista 
desde donde se han de contemplar los mixtos. Ese punto son las tendencias 
que se oponen una a otra. Un ser no es un sujeto, sino la expresión de una 
tendencia, e incluso lo es solamente cuando se halla contrariado por otra 
tendencia … No se han de tomar estas condiciones como condiciones de 
toda experiencia posible, sino como condiciones de la experiencia real. Sche-
lling se había propuesto ya este objetivo cuando designaba su filosofía como 
«empirismo superior» (2002: 48-49),

Mira aquí Deleuze, defensor de un empirismo trascendental, el empirismo 
superior de Schelling con simpatía. Ambas formas de empirismo trataron de dar 
un paso más allá de los límites dentro de los cuales el idealismo trascendental 
confina la filosofía, y ambos pensadores trataron de desentrañar, no tan sólo las 
condiciones de la experiencia posible, sino la génesis de la experiencia real. Frente 
a la autosuficiencia hegeliana del concepto, para Schelling, no nos movemos en el 
circuito cerrado de la inmanencia dialéctica del pensar, sino que estamos abiertos 
a la trascendencia de una revelación que excede, abre y enriquece dicho circuito. 
Si en la filosofía negativa prima la autoposición del concepto, en la positiva prima 
la exposición ante el advenir de lo impensable e imprevisible. 



86	 Benito Arbaizar Gil

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

3. Idea y Naturaleza en Hegel

En implícita referencia polémica a Hegel, Deleuze (1968: 247) considera 
que, en el caso de Schelling, el “Dios del amor y el Dios de la cólera no están 
de más para tener una Idea.” Resulta interesante, para comprender el alcance de 
esta referencia a Schelling, contraponer la concepción hegeliana y deleuziana de 
la Idea. 

El Absoluto no es en Hegel un origen sino un proceso, pues lo que yace en 
la inmediatez indeterminada del origen es nada, y lo determinado no es origen 
sino mediado-devenido. De ahí la pura identidad de lo ideal-subjetivo y de lo 
real-objetivo. La Idea es en Hegel la plena adecuación del Concepto que retorna 
a sí en su ser consigo mismo y es en el despliegue exhaustivo de las determinacio-
nes formales contenidas en la Idea que se realiza la unidad forma-contenido. La 
Idea es así la exposición de Ser, siendo este último el presupuesto de lo expuesto. 
En este proceso, el principio se alcanza al final, de ahí que el principio sea en la 
Fenomenología el Saber Absoluto y el la Lógica la Idea. 

La Idea es lo que pone en circulación aquello que en el Ser era sólo virtual-
mente, aclarándolo a la luz del hacer de la determinación. La Naturaleza es la 
alteridad o deshecho (Abfall) hacia afuera de la Idea, y de ese deshecho se hace 
cargo el quehacer del espíritu. No obstante, dado que es a partir del mundo 
que el espíritu cae en la cuenta de sí, no habría mundo sin caída, ni espíritu sin 
mundo. Dios es la esencia del mundo y el mundo es la existencia de Dios. No se 
trata de que el espíritu se reconcilie con la Naturaleza sino de que ésta actúa cual 
espejo que le devuelve su imagen lógico-refleja. La función de la Filosofía de la 
naturaleza es, de hecho, la de enseñar a liberarse de ella (Duque, 1998: 774-77), 
la de “dar una imagen de la naturaleza que sojuzgue a ese Proteo, para encontrar 
en esa exterioridad solamente el espejo de nosotros mismos y ver en la naturaleza 
un reflejo libre del espíritu” (Hegel, 1830: 539).

Lejos de ocultar algo, la Naturaleza es constitutivamente obscena, es 
pura superficie que se deshace frenéticamente sin freno. La naturaleza es tan 
superficial que, aunque turbia y distorsionada como la chôra platónica, no cabe 
calificarla en sí ni de monstruosa, pues lo monstruoso sólo puede ser reconocido 
a la luz de la idea. De ahí que Hegel nos diga en su Enciclopedia (1830: 36) 
que para “poder considerar tales configuraciones como defectuosas, malas o 
deformes hay que presuponer un modelo ejemplar firme que no puede sacarse 



Schelling, deleuze y las reacciones anticartesiana y antihegeliana	 87

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

de la experiencia, pues esta ofrece igualmente aquello que llamamos monstruos, 
malformaciones, entidades intermedias, etc.; y aquel modelo presuponía más 
bien la autosuficiencia y dignidad de la determinación conceptual”. 

Lo característico de la naturaleza en Hegel, frente a las exaltaciones de Sche-
lling y el Romanticismo, es su impotencia y su insignificancia, siendo el movi-
miento del espíritu hacia la realización de la Idea un movimiento de resignifi-
cación. Toda profundidad y todo interior corre a cargo de una conciencia que, 
en su retorno a sí, se hace cargo reflexivamente de la naturaleza. De modo que, 
“detrás del llamado telón, que debe cubrir el interior, no hay nada que ver, a 
menos que penetremos nosotros mismos tras él, tanto para ver como para que 
haya algo que pueda ser visto.” (1807: 135-36) La Idea es “retorno a la Vida” y 
el concepto es el “alma” de una naturaleza que, por si sola, yacería quebrada y 
muerta. (1816: 549) El espíritu da alma y vivifica con un movimiento dialéctico 
que impide toda fijación de la verdad. Tal y como se nos dice en la Enciclopedia 
(1830a: 394), todo es el reino de la Idea que “está-siendo en y para sí, que actúa 
eternamente como espíritu absoluto y que se engendra y se goza.”

Si bien, por un lado, para Hegel “la Naturaleza es la novia con la que el 
Espíritu se desposa” (1830: 23), por otro lado, el Espíritu saca provecho de dicho 
matrimonio al enviudar, dado que el “fin de la Naturaleza es matarse a sí misma 
y romper su cáscara de lo inmediato y sensible, quemarse como el ave fénix 
y emerger, partiendo de esa exterioridad, rejuvenecida como espíritu” (Hegel, 
1830: 538). Es, en realidad, al hombre a quien corresponde matar cuanto en 
él haya de inmediato-sensible y transfigurarse guiado desde dentro por el telos 
de la Idea. “Los hombres”, nos dice Hegel (1823: 111), “son siempre viciosos y 
corrompidos, pero eso no es la Idea. Cuando se conoce la realidad de la sustancia, 
hay que ver a través de la superficie … Lo temporal, lo perecedero, existe, pero 
no se trata de la verdadera realidad”. 

Tampoco es la Naturaleza en Hegel, al contrario que en Schelling, una mater 
materia en tanto que vientre desde el que el ser se alumbra, es más bien una 
huérfana de sentido que ha de ser rescatada desde “el automovimiento de la Idea 
absoluta como el verbo originario” (1816: 237). Lejos de tener la naturaleza, 
como en Schelling, un carácter matricial, es en su grado 0, como simple espacio, 
“literalmente la cosa más estúpida que hay” (Žižek, 2015: 513). Espacio que no 
es ya sólo alteridad de la idea sino alteridad con respecto a sí misma, en tanto 
que coexistencia extensiva de puntos homogéneos sin contenido ni diferencia.



88	 Benito Arbaizar Gil

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

Mas que con la fuerza genésica de la physis griega, parece entroncar la com-
prensión hegeliana de la naturaleza con aquella visión judeo-cristiana, presente 
en el Antiguo Testamento, que ve la naturaleza como desierto o tierra yerma 
en la que el hombre se ve exiliado tras la caída, y que sólo tras el trabajo y cul-
tivo se vuelve productiva (Merchant, 1989: 131). Si bien en Francis Bacon la 
Naturaleza debía ser tecnológicamente forzada a revelar sus secretos, para Hegel 
ésta no alberga secreto alguno y es el trabajo del concepto quien la rescata de su 
anodina superficie. 

4. Idea y Naturaleza en Deleuze

Es contra la visión de la materia como partes extra partes sin interioridad y 
de la Naturaleza como un ser inerte (en donde toda vitalidad es insuflada desde 
fuera por el espíritu) contra lo que se revela un Deleuze, que quiere pensar, de 
forma radical, la lógica inmanente a una naturaleza que existe sin nosotros y 
que antecede nuestro pensar. Frente a una remisión de la naturaleza a dialéctica 
reflexiva, Deleuze, en línea con Nietzsche (1962: 9-10), le confiere una dimen-
sión activo-intensiva que impide la reducción dialéctica de la Idea a concepto. 
Si articulamos hegelianamente la relación Idea-Naturaleza, la Idea “se encuentra 
siempre en otra cosa: no en la Naturaleza sino en el espíritu que la contempla o 
que la observa y se la representa” (Deleuze, 1968: 24), de ese modo la Naturaleza 
es avistada como “concepto alienado, espíritu alienado, opuesto a sí mismo”. Por 
el contrario, Deleuze defiende una diferencia que ya no sería, como en Hegel, 
la negación de la negación sino la afirmación de la afirmación, la afirmación de 
una naturaleza que no es impotencia sino potencia creativa y que, por lo tanto, 
no es mera afirmación de lo dado sino afirmación como donación creadora de 
diferencia. 

Más allá de la diferencia como oposición conceptual, Deleuze quiere inteli-
girla como pre-disposición pre-conceptual que remite a un trasfondo diferencial. 
Sólo desde ese trasfondo sería posible la oposición. “No es la diferencia lo que 
supone la oposición”, nos dice Deleuze (1968: 73), “sino la oposición lo que 
supone la diferencia”. La diferencia estaría diferida en la contradicción, preterida. 
De ahí que Deleuze (1968: 40) proponga, antihegelianamente, pensar la dife-
rencia internamente y no desde la exterioridad (y la posterioridad) conceptual, 
esto es, “como diferencia sin concepto”. 



Schelling, deleuze y las reacciones anticartesiana y antihegeliana	 89

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

De lo que se trataría es de mostrar la diferencia difiriendo (Deleuze, 1968: 79), 
esto es, sin remitirla a marcos lógicos o categoriales previos, sino mostrándola des-
de aquel entre que hace posible que dichos marcos entren en juego. La diferencia 
es así comprendida en el doble sentido de ‘diferentiación’ (differentiation) virtual 
en el plano de la Idea y ‘diferenciación’ (differenciation) como actualización de lo 
virtual. Es la íntima articulación entre lo diferenciado (differenciation) y lo dife-
renciante (differentiation), lo que traza la senda por la que discurre el empirismo 
trascendental de Deleuze. 

Llamamos diferentiación a la determinación del contenido virtual de la 
Idea; llamamos diferenciación a la actualización de esa virtualidad en especies 
y partes distinguidas. (…) Por eso hemos sido llevados a formar el concepto 
de diferen(t/c)iación, para indicar a la vez el estado de las relaciones diferen-
ciales en la Idea o la multiplicidad virtual y el estado de las series cualitativa 
y extensiva, donde se actualizan al diferenciarse (Deleuze, 1968: 267, 316). 

Aunque el campo pre-individual es virtual, debe tenerse en cuenta “que la 
individuación precede de derecho a la diferenciación, que toda diferenciación 
presupone un campo intenso de individuación previo” (Deleuze, 1968: 318). La 
intensidad marca el nivel más bajo de la diferencia, convirtiéndose, para Deleuze 
(1968: 287) en “la razón suficiente del fenómeno, la condición de lo que aparece”. 
Es desde lo intensivo que se determinan estructuralmente, desde un campo pre-
individual, los casos específicos de individuación. Sin un campo pre-existente de 
intensidad no podrían actualizarse las Ideas. De ahí que Deleuze (2002: 368) 
nos diga que “la individuación es esencialmente intensiva, y que el campo pre-
individual es un campo virtual-ideal, hecho de relaciones diferenciales”.

El plano de la Idea es en Deleuze el plano problematizante, pues las Ideas 
son problemas de las cuales los objetos actuales no son nunca la solución sino 
siempre una solución. “El organismo no sería nada si no fuera la solución a un 
problema, y lo mismo vale para cada uno de sus órganos diferenciados, así el 
ojo resuelve un «problema» de luz” (Deleuze, 1968: 272). La solución es una 
forma de resolver un problema que no hace desaparecer la realidad virtual del 
mismo. En un proceso iniciado por las diferencias de intensidad, la potencialidad 
virtual se mantiene abierta a nuevas soluciones-actualizaciones. En este sentido, 
podemos decir que la vida insiste (problemáticamente) y lo viviente existe como 
actualización dentro de ese campo problemático. La vida insiste como una finali-
dad sin fin, pues carece de toda finalidad inmanente o trascendente; ella es, ante 
todo, proceso, devenir y tránsito, es un interrogante abierto como inquietud 



90	 Benito Arbaizar Gil

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

problematizante de búsqueda (Canavera, 2015: 139-40). Siendo la naturaleza 
expresión de lo creador y demanda de creación, no es aquí, como en Hegel, 
estúpida sino, como en Bergson, creadora.

  Distingue Deleuze tres aspectos en la Idea: elementos diferenciales, relacio-
nes y singularidades, que, a su vez, se corresponden con los siguientes elementos 
de la determinación: deteminabilidad, determinación recíproca y determinación 
completa. Deleuze hace uso del cálculo diferencial par ilustrar cómo las Ideas 
son diferentiadas. El ser de un diferencial es tendencial y relacional. Por un lado, 
es un número tan pequeño que no es sino una tendencia hacia 0. Por otro lado, 
un diferencial existe en relación a otro diferencial, lo que se expresa en el cálculo 
como dy/dx. De igual modo, las Ideas existen como una estructura de elemen-
tos diferenciales que, por un lado, tienden a determinarse y, por otro lado, su 
determinación no subsiste al margen de la relación, lo cual es denominado por 
Deleuze determinación recíproca. A su vez, las relaciones establecen puntos singu-
lares o singularidades, lo cual equivale a una forma de expresión más estabilizada 
de la Idea en tanto que determinación completa. 

No obstante, la determinación completa no es aún su diferenciación o actua-
lización. Ésta última tiene lugar cuando los elementos diferenciales y sus rela-
ciones se corresponden con las dos características coimplicadas de la actualidad 
extensiva: cualidad y extensión. Ninguna de estas características puede darse ais-
lada, ya que “una diferencia de cualidad se halla siempre subtendida por una 
diferencia espacial” (Deleuze, 2002: 316) y no podemos, por ejemplo, percibir 
una intensidad de color más que extendiéndose en un espacio. Los agentes dife-
renciantes que actualizan la cualidad y la extensión son los “dinamismos espacio-
temporales” (Deleuze, 1968: 278) que “dramatizan la idea” (Deleuze, 1968: 
279). La actualización de la Idea pasa, pues, por una cualidad, una extensión y 
un tiempo dinámico. De ahí que la noción total sea para Deleuze (1968: 317) 
la de indi-drama-diferenciación. 

5. Deleuze y la reacción anticartesiana de Spinoza y Leibniz

De modo general, la reivindicación que Deleuze hace de Schelling frente a 
Hegel está en consonancia con su reivindicación de aquellos autores que, como 
Spinoza y Leibniz, se posicionan frente a Descartes (Deleuze, 1968b: 137-39). 
En uno y en otro caso se trata de una reacción, bien en el marco del idealismo 



Schelling, deleuze y las reacciones anticartesiana y antihegeliana	 91

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

o del racionalismo, contra una visión que no reconoce vitalidad alguna a la 
naturaleza. A través de la postulación del conatus, tanto Spinoza como Leibniz 
reintrodujeron el impulso apetitivo que Descartes había sustraído a la materia. 

Dado que el objeto extensivo individual remite en Deleuze a un proceso 
de individuación por medio del cual la intensidad se expresa en la cualidad y la 
cantidad espaciales, no es casual que en la lectura que Deleuze hace de Spinoza 
haga hincapié en que “una esencia de modo tiene una existencia que no se confun-
de con la existencia del modo correspondiente”, esto es, que una esencia de modo 
existe, “incluso si no existe actualmente el modo del que es esencia” y que prosiga 
diciendo que, para Spinoza, “la esencia no es una posibilidad, sino que posee 
una existencia real que le corresponde en propiedad … Ni realidad metafísica ni 
posibilidad lógica, la esencia del modo es pura realidad física” (Deleuze, 1968b: 
174-75).

Lo que Deleuze quiere poner de relieve en su interpretación de Spinoza 
es que toda distinción extrínseca presupone una distinción intrínseca previa. 
Es así que nos dice Deleuze, recordando a Duns Scoto, que la blancura tiene 
intensidades variables que no se agregan como una cosa a otra cosa, como una 
figura se agrega a una muralla, muy al contrario, “los grados de intensidad son 
determinaciones intrínsecas, modos intrínsecos de la blancura, que pertenecen 
unívocamente a la misma, sea cual sea la modalidad bajo la que se la considere” 
(1968b: 179).

Esto quiere decir que, en un primer nivel, la infinita potencia Dios se expresa 
en una infinidad de atributos, los cuales, a su vez, en un segundo nivel, se expre-
san en una infinidad de modos o modificaciones. En el primer nivel asistimos 
a una genealogía de la esencia, en el segundo nivel a una producción de las 
existencias. “Dios se expresa constituyendo por sí la naturaleza naturante, antes 
de expresarse produciendo en sí la naturaleza naturada” (Deleuze, 1969b: 10).

Toda existencia extrínseca remite así a una génesis intrínseca, toda diferencia 
externa a una diferencia intensiva interna, tras toda realidad hay una intensidad o 
grado de potencia constitutiva. De manera que habría en Spinoza una individua-
ción intensiva-cuantitativa-intrínseca que precede a toda manifestación extensiva-
cualitativa-extrínseca. El atributo contiene todas las esencias de los modos como 
la serie infinita de grados que corresponden a su cantidad intensiva. Las esencias 
de los modos son, por un lado, inseparables o no divisibles en partes extensi-
vas o extrínsecas, mas, por otro lado, singulares, ya que poseen una distinción 



92	 Benito Arbaizar Gil

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

intrínseca, en tanto que cada esencia es producida como un grado irreductible 
(Deleuze, 1968b: 177-78). 

La esencia del modo no es causa de la existencia. Los modos existen cuan-
do una infinidad de partes extensivas entran en una determinada relación de 
movimiento y reposo que se haya en consonancia con un determinado grado de 
potencia (Deleuze, 1968b: 187-88). Poco importa que las partes se renueven, 
siempre y cuando se mantenga la relación. Así también, dichas partes pueden 
entrar en nuevas relaciones en consonancia con otra esencia de modo (Deleuze, 
1968b: 190-93).

En el caso de Leibniz, la materia, lejos de ser una inanimada res extensa limi-
tada a padecer mecánicamente colisiones, es distensión de una intensión previa-
mente tensada y pliegue de pliegues que se repliegan y despliegan. La materia 
deja de ser en Leibniz mera extensión para ser intensión como “algo «real» en la 
materia y que ocupa la extensión” (Deleuze, 1988: 63). Leibniz reivindica para 
la sustancia una unidad activa que sea interior al movimiento, y que excluya la 
simple extensión del rango de las sustancias (Deleuze, 1988: 75-76). De ahí que 
Leibniz diga a Bayle, en una carta de diciembre de 1698, “que hay, por así decir, 
mundos en los cuerpos mínimos, porque todo cuerpo, por pequeño que sea, 
tiene energía” y que especifique que la divisibilidad de la materia 

no debe ser considerada como la de la arena en granos, sino como la de 
una hoja de papel o la de una túnica en pliegues, de tal manera que puede 
haber en ella una infinidad de pliegues, unos más pequeños que otros, sin 
que el cuerpo se disocie nunca en puntos o mínimos (Leibniz, 1676: 555).

   	 El alma misma “está llena de pliegues” y “el mundo entero no es más que 
una virtualidad que sólo existe actualmente en los pliegues interiores gracias a 
los cuales se da una representación del mundo incluida” (Deleuze, 1988: 31-32). 
Cada mónada es expresión finita del un mundo infinito que no existe fuera de los 
infinitos pliegues de las mónadas que lo expresan. El mundo es una conjugación 
“de pequeñas percepciones sin objeto, micropercepciones alucinatorias … Es un 
chapoteo, un rumor, una niebla, una polvareda” (Deleuze, 1988: 114-15) y lo 
“propio de la percepción es pulverizar el mundo, pero también espiritualizar el 
polvo” (Deleuze, 1988: 116). La mónada es para Leibniz perceptio y appetitus, 
conocimiento y deseo; de ahí que ésta no se reduce a reaccionar a excitaciones 
sino que ejecuta acciones en consonancia con la actividad perceptiva interna. Es 
desde ese fondo que se forma el pliegue que separa la conciencia e inconsciente 



Schelling, deleuze y las reacciones anticartesiana y antihegeliana	 93

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

y es desde esa confusa polvareda de percepciones que cada mónada selecciona las 
relaciones diferenciales que abren su espacio de acceso a las ideas claras (Deleuze, 
1988: 120). Ya no estamos, como en Descartes ante dos órdenes de ideas, unas, 
las confusas que se desencadenan a través de un estímulo mecánico de origen 
adventicio, y otras, las ideas claras y distintas, alumbradas por la luz de la razón 
pura. En Leibniz la conciencia emerge desde un fondo inconsciente, lo claro 
desde lo oscuro y lo distinto desde lo confuso, en un movimiento que será 
radicalizado por Schelling. 

Se siente Deleuze tributario de un espíritu leibniziano porque, como Leibniz, 
defiende la existencia de una naturaleza llena de intensidades que continuamente 
se pliegan, despliegan y repliegan. No es, sin embargo, leibniziano en la letra. Y 
no lo es porque, más allá del cosmos leibniziano (que se presenta como el mejor 
de los mundos posibles que expresa la mayor potencia composible) Deleuze y 
Guattari defienden un rizomático caosmos en donde lo que se afirma no es la 
convergencia sino la divergencia de las series. En el caosmos ya no nos movemos 
en coordenadas estabilizadas por el privado acorde vertical de cada mónada y la 
preestablecida horizontalidad melódica de todas las mónadas. Por el contrario, en 
el caosmos las mónadas se modifican interpenetradas transversalmente por series 
divergentes. La mónada se vuelve nómada y deja de funcionar en convergente 
circuito cerrado para quedar abierta a la divergencia (Deleuze, 1988: 188-89).

En Leibniz opera una razón teológica que sitúa a Dios como aquel principìo 
garante de la mejor elección. Por el contrario, Deleuze (1988: 90) nos emplaza 
en un nuevo escenario en el que el predominio de esa razón ha caído y la tirada 
de dados, a la que apelaban Nietzsche y Mallarmé, ha venido a ocupar su lugar. 
Dicha tirada de dados viene a afirmar un azar que “no es un principio, sino la 
ausencia de todo principio.” El niño que en Heráclito jugaba a los dados, ha 
destronado al viejo Señor del juego.

“La esencia interior de lo absoluto”, señalaba Schelling (1802: 465), “es el 
caos originario mismo.” El juego deleuziano ya no se juega en un espacio lógico 
pre-existente en el que las reglas encuentran un principio en donde sedentaria-
mente asentarse. Muy al contrario, se trata de un juego caósmico y nomádico 
que responde a las características del juego puro o ideal tal y como es descrito en 
la décima serie de Lógica del sentido. Dicho juego puro carece de reglas previas 
y no casa cada caso con una distribución estadística fija. Cada tirada de dados 
no es cuantitativa sino cualitativa, no se inserta en una previa distribución sino 



94	 Benito Arbaizar Gil

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

que abre una distribución de singularidades consteladas. Con cada tirada el azar 
reinventa las reglas ofreciendo no es un nuevo caso, sino un nuevo cosmos. 

El juego caósmico no es un juego parcial, al contrario que la apuesta existen-
cial del hombre en Pascal, en donde lo que se juega es la mejor vida, o el cálculo 
económico de Dios en Leibniz, en donde lo que está en juego es el mejor mundo. 
El juego caósmico es un juego total que, por lo tanto, no encuentra fuera de sí su 
finalidad. Se trata de un juego más allá del bien y del mal, así como de un juego 
inasible para el pensar representativo y los cómputos ganancia/pérdida. Decía 
Heráclito que el mundo no ha sido creado por ningún hombre ni por ningún 
dios, Deleuze (1969: 76) nos dice que el 

juego ideal del que hablamos no puede ser realizado por un hombre o 
por un dios. Sólo puede ser pensado, y además pensado como sin sentido. 
Pero precisamente es la realidad del pensamiento mismo. Es el inconsciente 
del pensamiento puro. 

Frente al Creador leibniziano, calculador de posibilidades, la creación es 
para Deleuze y Guattari, una línea de fuga que, como el rayo que irrumpe en las 
nubes, brota de lo incomposible. De ahí que, para ellos, sea la esquizofrenia, “la 
universal producción primaria como «realidad esencial del hombre y la natura-
leza»” (1972: 11). Comprendida así la esquizofrenia (no como entidad clínica 
sino como inconsciente ontológico), ésta opera libidinarmente como campo de 
libre circulación de intensidades deseantes en estado puro. Esquizofrenia nombra 
aquí el procesamiento de esa energía no ligada ni sometida a individuaciones 
fijas, síntesis estables de la conciencia u órdenes de composibilidad (Pardo, 1990: 
121); se trata de un puro proceso inconsciente de producción y re-producción 
del deseo. En la raíz de nuestro ser no estaría el cartesiano bon sens o la luz de la 
razón, ni tampoco estaría el kantiano sensus communis, como armonía de facul-
tades, sino la desarmonía preestablecida y productiva de la esquizofrenia original. 

Decía Heidegger (1949: 313) que los pensadores y los poetas son los guard-
ianes de la casa del ser. Deleuze (1969: 76) nos dice que el juego puro se halla 
“reservado al pensamiento y al arte”. Es característica del arte, indicaba Kant en 
su Kritik der Urteilskraft, el ser una finalidad sin fin y una legalidad sin ley. Por 
eso señalaba allí (§ 46) que “hay que oponer totalmente el genio al espíritu de 
imitación”, pues genio “es el don que da la regla al arte”. No obstante, el arte del 
que nos habla Deleuze, en el marco de su empirismo trascendental, va más allá de 
los márgenes dentro de los cuales éste es confinado por el idealismo trascendental 



Schelling, deleuze y las reacciones anticartesiana y antihegeliana	 95

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

kantiano. Deleuze salta, como también lo hizo Schelling, por encima de esos 
límites y convierte la creatividad artística en matriz configuradora de lo real. 

Por eso nos dice Deleuze, cuando habla de la tirada de dados como afirma-
ción total, que, si bien el juego “sólo está en el pensamiento” y “no tiene otro 
resultado sino la obra de arte, es también lo que hace que el pensamiento y el 
arte sean reales y trastornen la realidad, la moralidad y la economía del mundo” 
(1969: 76). El juego puro hace la diferencia y abre el lugar que los entes coha-
bitan. Deleuze sabe, como Mallarmé, que “una tirada de dados nunca abolirá el 
azar”, muy al contrario, sabe que lo que hace la tirada es afirmarlo como fuente 
creadora de reglas y de espacios de sentido.

En su reivindicación de una diferencia que no sea reducible a diferencia con-
ceptual, insistió Deleuze en que “el sentido no es nunca principio ni origen” sino 
que es “siempre producido en función del sinsentido” (1969: 89-90). El juego 
total es un juego re-creativo en donde el sentido es re-vertido desde un reverso 
de sin-sentido que es como el cubilete al que las tiradas de dados retornan, una y 
otra vez, para mezclarse y volcarse de nuevo. No obstante, lo que hace ese retor-
no es repetir la diferencia original, esto es, repetir aquello tal que siempre, en su 
volver a ser, vuelve por primera vez. En ese juego del eterno retorno re-creativo 
consiste el Acontecer del ser.

6. La indiferencia en Schelling y en Deleuze

 Kant nunca soltó las amarras de su filosofía crítica. En el campo de la estética 
la capacidad de juicio establece un juego reflexionante consigo misma que ensan-
cha el pensamiento pero no produce conocimiento y nunca llega a determinar 
materialmente el ser. En la reflexión no-estética comparamos una representación 
con otras, en la estética con nuestras propias capacidades cognoscitivas, experimen-
tando con ello el placer de un avenirse lúdico de tales capacidades. De ahí que a 
la belleza le sea inherente el distanciamiento con respecto a ‘la realidad’ (Martínez 
Marzoa, 1987: 81). Gracias a la toma de conciencia de ese libre juego sentimos 
nuestro encaje en el mundo de otra manera, ya que lo que en esa libertad está en 
juego no es el objeto del conocimiento sino la relación entre el objeto y el sujeto. 
Mas, en este punto, la situación es, en el idealismo trascendental de Kant, la con-
traria a la que se da en el empirismo trascendental de Deleuze. La raíz común en 
Kant nos emplaza ante una concordancia de facultades que no produce experiencia 



96	 Benito Arbaizar Gil

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

ni conocimiento material alguno. Por el contrario, la raíz rizomática de Deleuze, 
nos emplaza ante una discordancia que sí es genésica de la materialidad de la expe-
riencia, nos emplaza ante una esquizofrenia productiva. 

Dentro del idealismo, Deleuze marca distancias con las restricciones kantia-
nas y el espiritualismo hegeliano para aproximarse a Schelling, quien entiende 
que la razón absoluta es “In-diferencia total de lo subjetivo y lo objetivo” (1801: 
114). Para Schelling (1809: 406), el fundamento originario (Urgrund) y el infun-
damento (Ungrund) de la indiferencia “es anterior a todo fundamento y a todo 
existente, esto es, anterior absolutamente a toda dualidad”. La in-diferencia es en 
Schelling in-mediata en tanto que base no mediada de la mediación.

Si bien en Schelling la intuición intelectual es la experiencia de aquella raíz 
común de la cual no puede, para Kant, haber experiencia ni conocimiento algu-
no, también es cierto que dicha intuición es en Schelling una suerte de no-
experiencia, ya que la experiencia de ese repliegue último de lo real (de lo cual 
todo lo demás es despliegue) no puede albergar diferencia alguna y, por tanto, 
no puede ser susceptible de conocimiento ni experiencia consciente, sería un 
puro “momento de anonadamiento”, de modo que si “llevara adelante la con-
templación intelectual, dejaría de vivir: «Saldría del tiempo para entrar en la 
eternidad»” (Schelling, 1795: § 20). Toda sombra o interferencia de pensamiento 
consciente ha de morir para que brille en toda su pureza la luz original de “la 
absoluta identidad, en la cual no hay duplicidad alguna y que nunca puede llegar 
a la conciencia precisamente porque la duplicidad es condición de la conciencia” 
(Schelling, 1800: 600).

Deleuze considera que tras la visualización hegeliana del Absoluto de Sche-
lling como una noche en la que todas las vacas son negras, yace un injusto mal-
entendido. Hegel (1807: 22) hace hincapié en la expresión ‘A = A’ para acusar 
a Schelling de caer en “la ingenuidad del vacío en el conocimiento”. Mas el 
Absoluto de Schelling no sería una confusa noche oscura sino un pródigo darse 
a luz y no habría en Schelling ninguna ingenuidad del ‘vacío en el conocimiento’ 
sino un llamar la atención sobre una actividad incesante de vaciado de una nada 
que opera como potencia activa que se determina por la forma. El ‘A=A’ de Sche-
lling aparece ante los ojos de Deleuze como un fondo potencial-problemático, 
de modo que sería a partir de las potencias diferenciantes de ese fondo que se 
generarían, sin partición, las diferencias.



Schelling, deleuze y las reacciones anticartesiana y antihegeliana	 97

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

Lo más importante en la filosofía de Schelling … es la consideración 
de las potencias … La cólera y el amor son las potencias de la Idea que se 
desarrollan a partir de un μή ὄν, es decir, no de algo negativo o de un no-ser 
(oúκ ὄν), sino de un ser problemático o de un no existente, ser implícito de 
las existencias más allá del fundamento (Deleuze, 1968: 246-47).

Precisamente en consonancia con una gestión de la herencia de Schelling en 
el marco de un pensamiento plenamente abierto a la diferencia, Deleuze (1968: 
43-44) comienza el primer capítulo de Diferencia y repetición, titulado ‘La dife-
rencia en sí misma’, hablando, precisamente, de la indiferencia:

La indiferencia tiene dos aspectos: el abismo indiferenciado, la nada 
negra, el animal indeterminado en el cual todo está disuelto, pero también 
la nada blanca, la superficie de calma recuperada en la que flotan determi-
naciones no ligadas, como miembros dispersos, cabeza sin cuello, brazo sin 
hombro, ojos sin frente. Lo indeterminado es totalmente indiferente, pero 
las determinaciones flotantes no lo son menos unas respecto de otras ... La 
diferencia es ese estado en el cual puede hablarse de LA determinación. 
La diferencia entre dos cosas es solamente empírica, y las determinaciones 
correspondientes extrínsecas. Pero, en lugar de una cosa que se distingue de 
otra, imaginemos algo que se distingue -y que, sin embargo, aquello de lo cual 
se distingue no se distingue de él-. El relámpago, por ejemplo, se distingue 
del cielo negro, pero debe arrastrarlo consigo, como si se distinguiese de lo 
que no se distingue. Se diría que el fondo sube a la superficie, sin dejar de 
ser el fondo. Hay algo cruel, aun monstruoso, de una y otra parte, en esa 
lucha contra un adversario inasible, donde lo distinguido se opone a algo 
que no puede distinguirse de él, y sigue uniéndose a lo que se divorcia de 
él. Acerca de la diferencia hay, pues, que decir que uno la hace, o que ella 
se hace, como la expresión hacer la diferencia. Esta diferencia o LA determi-
nación, es también la crueldad … El pensamiento hace la diferencia, pero 
la diferencia es el monstruo. No debemos asombrarnos de que la diferencia 
parezca maldita, que sea la falta o el pecado, la figura del Mal prometida a 
la expiación. No hay otro pecado que el de hacer subir el fondo y disolver la 
forma. Recordemos la idea de Artaud: la crueldad es sólo LA determinación, 
ese punto preciso en que lo determinado mantiene su relación esencial con 
lo indeterminado, esa línea rigurosa que se alimenta del claroscuro. 



98	 Benito Arbaizar Gil

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

Deleuze habla aquí de la nada negra como animal indeterminado y abismo 
de disolución en el que flota la nada blanca de los miembros dispersos y las 
determinaciones no ligadas, al modo de una intensidad orgánica sin organizar. 
Dicha nada es caos en la medida en que las determinaciones se desvanecen a 
velocidad infinita sin tiempo a coaligarse, pues mientras una determinación se 
está esbozando, la otra se está desvaneciendo. Deleuze, no obstante, impugna la 
noción clásica de caos pues éste “no es un estado inerte o estacionario, no es una 
mezcla azarosa. El caos caotiza” (1991: 45). Ese caotizar es “inseparable de una 
criba que hace que de él surja algo (algo más bien que nada)” (Deleuze, 1988: 
103), de modo que el caos 

sólo es el reverso de la gran criba, y porque ésta compone hasta el infinito 
series de todo y de partes, que sólo nos parecen caóticas (series aleatorias) por 
nuestra incapacidad para seguirlas, o por la insuficiencia de nuestras cribas 
personales (Deleuze, 1988: 104).

En virtud de la criba se entrecruzan transversalmente, en un campo de inma-
nencia, multiplicidad de planos heterogéneos de existencia. Dicha transversalidad 
no niega lo fragmentario, sino que lo afirma atravesando demarcaciones y hacien-
do resonar aleatoriamente correspondencias no causales y vínculos inesperados. 

El ‘LA’ de la determinación diferencial en Deleuze es crueldad, así como el 
da-sein en Heidegger es herida y el Dios de Schelling sufrimiento. Y no es extraño 
que ‘la diferencia parezca maldita, que sea la falta’, parece mal-dita porque si 
queremos decirla, el nuestro siempre será un mal-decir, porque aquello que abre 
la posibilidad de decir se cierra a la posibilidad de ser dicho. La diferencia es 
omnipresente, pero siempre falta; se despliega en la superficie, pero se repliega 
como el fondo mismo que arrastra esa superficie; es claroscura y creativa línea 
de fuga en la que relampaguea el afuera como “el fondo sube a la superficie, sin 
dejar de ser el fondo”. 



Schelling, deleuze y las reacciones anticartesiana y antihegeliana	 99

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

Conclusiones

Deleuze dedicó estudios monográficos y se sintió solidario con respecto a 
autores que, como Spinoza y Leibniz, reivindicaron la dimensión apetitiva de 
la naturaleza frente al mecanicismo cartesiano. Aquí hemos destacado aquellos 
elementos del pensamiento de Schelling que podemos considerar como un paso 
intensificado en la senda abierta por Spinoza y Leibniz, así como también inspi-
radores de la recomprensión de la naturaleza emprendida por Deleuze. 

Schelling reaccionó contra la visión hegeliana de la materia como partes extra 
partes y contra su visión de la Naturaleza como un ser inerte carente de interiori-
dad. Al hablar Schelling de una naturaleza como potencia artístico-creadora cuya 
esencia interior es caótica, preludia la visión caósmica de Deleuze y Guattari, así 
como la convicción de que el sentido nunca es lo originante sino lo originado a 
partir del sinsentido. 

El giro voluntarista que Schelling imprime a la filosofía, estableciendo que 
no hay más ser que el querer, es igualmente prolongado por Deleuze y Guatta-
ri cuando visualizan una esquizofrenia original como inconsciente ontológico, 
esto es, como campo libidinar por el que circulan libremente las intensidades 
deseantes. Soltando, como antes hiciera Schelling, las amarras críticas con las 
que Kant sujetaba la filosofía, el empirismo trascendental de Deleuze se adentra 
en una concepción re-creativa del ser como In-diferencia que es anterior a todo 
fundamento y a toda dualidad entre lo subjetivo y lo objetivo. Siendo liberada la 
identidad-indiferencia de Schelling de las criticas de Hegel, pasa a ser desarrollada 
por Deleuze como un fondo potencial-problemático a partir del cual acaece la 
diferenciación sin partición del Acontecer. 



100	 Benito Arbaizar Gil

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

Bibliografía

Canavera, J. (2015). “El vitalismo de Gilles Deleuze”, Daimon. Revista Internacional de 
Filosofía, nº 66, pp. 139-40.

Deleuze, G. (1962). Nietzsche et la philosophie, Paris, PUF. 

— (1968). Différence y répétition. París, PUF.

— (1968b). Spinoza et le problème de l’expression, Paris, Minuit.

— (1969). Logique du sens, Paris, Minuit.

— (1972). L’Anti-Œdipe. Capitalisme et schizophrénie, Paris, Minuit.

— (1988). Le Pli. Leibniz et le Baroque, Paris, Minuit.

— (1991). Qu’est-ce que la philosophie? Paris, Minuit.

— (2002). L’Île déserte et autres textes, Paris, Minuit. 

Duque, F. (1998). Historia de la Filosofía Moderna. La era crítica, Madrid, Akal.

Frank, M. (1992). Der unendliche Mangel an Sein. Schellings Hegelkritik und die Anfän-
ge der Marxschen Dialektik, München, Wilhelm Fink Verlag.

Hegel, G.W.F. (1807). Phänomenologie des Geistes, en Werke in 20 Bänden. Auf der 
Grundlage der Werke von 1832 bis 1845 neu edierte. Redaktion: Eva Molden-
hauer, Karl Markus Michel. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1970, Band 3. 
GW en lo sucesivo.

— (1812). Wissenschaft der Logik, Erster Band: Die objektive Logik GW 11.

— (1816). Wissenschaft der Logik, Zweiter Band: Die subjektive Logik GW 12.

 — (1823). Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, II, GW 19. 

— (1830). Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, II, Band 9.

— (1830a). Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, III, Band 10.

Heidegger, M. (1949). «Brief über den Humanismus», en Wegmarken, Gesamtausgabe 
9, Fráncfort del Meno: Klostermann, 1975-ss. GA en lo sucesivo.

— (1956). Der Satz vom Grund, GA, 10. 

— (1988). Schelling: Vom Wesen der menschlichen Freiheit, GA 42. 	



Schelling, deleuze y las reacciones anticartesiana y antihegeliana	 101

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 83 - 101. UNED, Madrid

Leibniz, G. W. (1676). “Pacidius Philalethi”, en Sämtliche Schriften und Briefe. 
Sechste Reihe, Philosophische Schriften, Dritter Band 1672 -1676, Berlin, 
Akademie-Verlag, 1980.  

Leyte, A. y Rühle, V. (1989). “Estudio introductorio a Investigaciones filosóficas sobre la 
esencia de la libertad humana”, Barcelona, Anthropos.

Martínez Marzoa, F. (1987). Desconocida raíz común, Barcelona, Visor.

Merchant, C. (1989). The Death of Nature, New York, HarperOne.

Pardo, J. L. (1990). Deleuze: violentar el pensamiento, Madrid, Cincel.

Schelling, F.W.J. (1795). Philosophische Briefe über Dogmatismus und Kriticismus, 
Schellings Werke, I, Munich, C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, 1927-1965. 
SW en lo sucesivo.

— (1800). System des trascendentalen Idealismus, SW III.

— (1801). Darstellung meines Systems der Philosophie, SW IV.

— (1802). Philosophie der Kunst, SW V.

— (1809). Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit und 
die damit zusammenhängenden, SW VII. 

— (1827). Zur Geschichte der neueren Philosophie. Münchener Vorlesungen, SW X.

Schulz, W. (1955). Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spätphilosophie Sche-
llings, W. Kohlhammer, Stuttgart.

Žižek, S. (2015). Menos que nada, Madrid, Akal.

Recibido: 09/10/2020

Aceptado: 12/11/2020

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

