
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

JACQUES DERRIDA: ARCHIVO Y 
DES-ARCHIVACIÓN UNA INTENCIÓN POLÍTICA

JACQUES DERRIDA: ARCHIVE AND 
DE-ARCHIVIZATIONA POLITICAL INTENTION

Javier Agüero Águila

Universidad Católica del Maule, Chile1

Resumen: Este artículo profundiza en la categoría filosófica de «archivo»2, propo-
niéndola como un vector relevante en el análisis filosófico y político contemporáneo. 
Esto, fundamentalmente, a partir del trabajo de Jacques Derrida y al tratamiento que 
adquiere esta cuestión en el psicoanálisis, asumiendo que es desde las lecturas de Freud 
que Derrida le atribuye al archivo injerencia en el ámbito filosófico y político.

Palabras clave: Derrida, archivo, política, memoria, psicoanálisis

Abstract: This article delves into the philosophical category of «archive» and pro-
poses that it is a relevant vector in the contemporary philosophical and political analysis. 
This is carried out, essentially made from Jacques Derrida’s works and the way the psy-
choanalysis deals with this issue, under the assumption that Derrida assigns competency 
to the archive in a philosophical and political sphere, based on his readings of Freud.

Keywords: Derrida, archive, politics, memory, psychoanalysis

1   Este artículo surge de un trabajo realizado al interior del Centro de Investigación en Reli-
gión y Sociedad (CIRS) de la Universidad Católica del Maule, Chile. Dirección: 5 poniente 
1360, Talca, Chile. Dirección electrónica: jaguero@ucm.cl 
2   Ponemos comillas por única vez para establecer una diferencia respecto del significado que 
viene del uso del vocablo archivo en el lenguaje ordinario. En adelante se asume un significa-
do técnico que se explicará en el cuerpo del artículo.

mailto:jaguero@ucm.cl


154	 Javier Agüero Águila

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

1. Introducción3

La civilización es algo impuesto 
a una mayoría recalcitrante por una 

minoría que ha aprendido como apropiarse 
de los medios de poder y coerción

(S. Freud)

Este trabajo persigue dar cuenta del rendimiento teórico y el alcance de 
aplicación que la noción de archivo derridiana –entendiendo, tal como Der-
rida lo señala, que es a Freud a quien le debe la preocupación por esta noción 
(1995: 2)– ofrece como categoría de análisis de acontecimientos y hechos socio-
políticos4. En esta dirección, es importante remarcar que Derrida no aplicó la 
idea de archivo para analizar hechos políticos ubicados en un tiempo y espacio 
concretos, sin embargo, este escrito asume que el tratamiento filosófico de este 
concepto por parte del filósofo habilita y proyecta el tratamiento del archivo 
propiamente tal como vector analítico de momentos sociopolíticos específicos. 
En esta perspectiva, entender al archivo como el agente fundacional central de 
una institucionalidad cualquiera (como se detallará) a partir de su semejanza con 

3   Todas las citas referidas a autores de lengua francesa has sido traducidas al español por el 
autor de este artículo.
4   Respecto de una reflexión de la política en su dimensión activa y de una suerte de pensar 
lo político en la política, Derrida ha sido un autor, a nuestro juicio injustamente, pocas veces 
reivindicado. Las razones son múltiples. Sólo por indicar algunas: 1. Su no adherencia al 
pensamiento de la izquierda maoísta post-Mayo del 68, adoptando una posición más bien 
pesimista respecto del nuevo ideario, le significó no tener influencia en el espectro filosófico 
francés tan radicalizado de la época; 2. La importante recepción del pensamiento de la 
deconstrucción en Estados Unidos –en desmedro de su influencia en la órbita francesa– signi-
ficó que Derrida fuera entendido como un pensador del posmodernismo, reivindicando su 
legado estético por sobre el político, siendo relevante, particularmente, en las escuelas de 
literatura y artes. Sin embargo, consideramos, para este escrito, que parte importante de la 
obra derridiana es de una inestimable valía para pensar la política y lo político en la actuali-
dad. Pensamos en textos tan sustanciales como Spectres de Marx (1993); Politiques de l’amitié 
(1994); Moscou aller-retour (1995); Mal d’archive (1995); los seminarios: La bête et le souve-
rain (2001-2004), entre varios otros textos y seminarios de gran alcance para la reflexión 
política contemporánea. Sobre Derrida pensador de lo político, este artículo recoge textos 
tales como: Beardsworth, R. Derrida and the Political (Thinking the Political). (1996). New 
York: Routledge; Ramond, Ch. « Derrida politique : La déconstruction de la souveraineté 
(puissance et droit)  » (2007), en Cités n°30: Paris; Penchaszadeh, A. y Bizet, E. (comps.). 
Derrida Político (2013). Bs. Aires: Ediciones Colihue, entre muchos otros textos dedicados al 
pensamiento político de Jacques Derrida.



Jacques derrida: archivo y des-archivación una intención política	 155

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

el funcionamiento del aparato psíquico y su construcción de la memoria, amplía 
el horizonte de comprensión y análisis filosófico que lo político mismo puede 
adquirir en la actualidad.

En relación al estado del arte sobre la cuestión del archivo, se entiende que 
esta temática no ha sido trabajada sistemáticamente ni alcanzado algún tipo de 
consenso en la comunidad filosófica. Si bien autores como Michel Foucault y 
Paul Ricoeur particularmente (como se muestra sintéticamente en las citas a 
pie de página 5 y 9), han desarrollado análisis sustantivos sobre la cuestión del 
archivo, es posible decir que es Derrida quien ha llevado su tratamiento a un 
plano de rendimiento filosófico más amplio y dedicado, además, una mayor 
cantidad de textos, entendiendo que toda comprensión sobre el archivo en la 
obra derridiana se desprende del psicoanálisis freudiano alcanzando zonas no 
observadas en los trabajos de los filósofos mencionados.

En la misma dirección y como se ha sostenido en la literatura actual sobre la 
noción de archivo, ésta habría adquirido recientemente su carácter singular: «el» 
archivo. En esta línea Pierre Macherey, por ejemplo, sostiene que es a partir de 
la obra de pensadores como Jacques Derrida y Michel Foucault5 que el archivo 
habría dejado su comprensión solamente plural y estrictamente física («los» 
archivos) para recuperar su singularidad y, al mismo tiempo, su relevancia analí-
tica tanto en el plano filosófico como político (Macherey, 2007). Desde entonces 
y en adelante el archivo, antes materia fundamentalmente de historiadores, se 
dispone como una categoría que permitiría comprender filosóficamente procesos 
histórico-políticos particulares.

5   Será interesante para futuras investigaciones, poder establecer un paralelo entre lo que 
señala Michel Foucault a lo largo de su obra, principalmente en L’archéologie du savoir, en 
torno al archivo y el planteamiento de Derrida. Si bien en Foucault el archivo funciona fun-
damentalmente a nivel de prácticas discursivas que se organizan como sistemas, es posible ver 
a priori cierta cercanía con Derrida, en el entendido que el archivo es un dispositivo de orga-
nización y funcionamiento. Al respecto Foucault sostiene: «[...] En vez de ver alinearse, sobre 
el gran libro mítico de la historia, palabras que traducen en caracteres visibles pensamientos 
constituidos antes y en otra parte, tenemos, en el espesor de las prácticas discursivas, sistemas 
que instauran enunciados como acontecimientos (con sus condiciones y su dominio de apa-
rición) y cosas (comportando su posibilidad y su campo de utilización). Son todos esos siste-
mas de enunciados (acontecimientos, por una parte, y cosas por otra) que propongo lla-
mar archivo» (1969: 169). https://philolarge.hypotheses.org/files/2017/09/14-11-2007.pdf

https://philolarge.hypotheses.org/files/2017/09/14-11-2007.pdf


156	 Javier Agüero Águila

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

Deberíamos comenzar entonces por rastrear donde es que, en la obra de 
Derrida, el archivo comienza a insinuarse como un espacio y una exigencia para 
la deconstrucción. 

2. La selección y el título (Guardar como…)

En L’Archéologie du frivole, Derrida sostiene en relación al signo que «[…] es 
lo congenital extremo: el arkhé, el comienzo, el mandato, la puesta en movimien-
to y la puesta en orden» (1973: 103). Si bien no es al archivo a lo que se refiere 
precisamente, es posible leer en su reflexión sobre el signo lo que posteriormente 
vendrá a constituir un análisis exhaustivo del archivo propiamente tal. En esta 
línea el signo, como lo entiende Derrida, es lo más congénito posible. La palabra 
congénito (del latín con-genitus; con: conjuntamente; genitus: engendrado, gene-
rado, hijo), podría traducirse como lo que se engendra conjuntamente con algo. La 
palabra da cuenta de un rasgo o identidad que se presenta en el nacimiento y, 
diríamos, de una cierta adherencia a aquello engendrado. El signo, al ser con-gé-
nito, se confunde y mimetiza con aquello que nace. Desde una perspectiva bioló-
gica lo congénito puede ser el resultado de factores hereditarios, físicos, químicos 
o infecciosos, no obstante, lo que nos interesa es esta condición consubstancial 
que implica lo congénito, este acompañamiento original y radical a la vez. 

Al mismo tiempo, Derrida también apunta que el signo es el arkhé, el comien-
zo, el mandato, la puesta en movimiento y la puesta en orden. Esto indicaría que el 
signo es el principio y el mandato más original y es a él, precisamente, a quien 
debemos entender no solamente como lo que se adhiere a lo que nace –confun-
diéndose– sino que, además, como lo que ordena y favorece el movimiento de 
lo creado. En otras palabras, el signo (antecedente del archivo en Derrida) es una 
fuerza mimética que está desde siempre impresa en lo que nace y que define, a 
partir de una violencia –también congénita–, el curso de esa vida organizando y 
gestionando sus posibilidades. 

En este sentido Derrida escribe: «[…] máquina indestructible, únicamente 
transformable, comprometida en lo sucesivo con un movimiento sin ruptura» 
(1973: 88).



Jacques derrida: archivo y des-archivación una intención política	 157

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

Lo que haría el archivo es reunir a los signos (con-signar), reproduciéndose 
en adelante como suplemento de un origen congénito, condenándonos a la 
repetición. Hay, en todo este nacer-con que implican los signos agrupados por 
una acción (quasi)6 maquinal del archivo, una sobrevida que persiste más allá 
de lo que nació o lo que se fundó en la consignación. Existe un mandato de 
reproductibilidad y de iterabilidad funcionando sin cesar en el cuerpo a cuya 
estructura le viene dado el archivo congénito7. Nos enfrentamos entonces a lo 
iterable (es decir a la independencia de la significación en relación al contexto) y 
de esta manera a una suerte de «prótesis del origen» (Derrida, 1996: 126). Como 
veremos, el archivo recoge, escoge y filtra lo que será congénito al nacimiento, 
ordenando de esta manera los signos y desestimando cualquier otro relato que no 
pertenezca al engranaje de su quasi máquina iterable: «Una obra que se sobrevive 
a su operación y a su operador supuestos […] una suerte de independencia o de 
autonomía archival y quasi maquinal (no digo maquinal, digo quasi maquinal), 
un poder de repetición, de repetibilidad, de iterabilidad, de substitución serial y 
protética» (Derrida, 2001a: 111).

Ahora bien, así como consigna, al archivo le sería imperativo titular, abreviar 
en una palabra lo que se sabe tiene condición de archivo y que reúne los signos 
dispersos: «No hay archivo sin título» (Derrida, 2003: 226-227). No podemos 
sino archivar titulando, es decir, organizando los elementos en torno a una 
palabra que consigne y permita el despliegue de la quasi máquina archivística. 
Nos interesa particularmente esta idea de título en tanto nos deriva hacia esa 
dimensión histórica, presencial y específica tan necesaria que el archivo exige 
para reproducir su origen congénito. El título precisa, nombra y coordina los 
signos en un presente. Desde entonces los signos mismos pierden su condición 

6   Quedaría por despejar qué es lo que Derrida quiere decir insistiendo y haciendo respetar el 
quasi. Sin embargo, entendemos que el archivo es una quasi máquina en tanto es desde cierta 
espectralidad (inmaterialidad) que se provocaría la repetición: «Aquello que todos llamamos 
una máquina. Pero una máquina espectral» (2001a: 147).
7   Es preciso señalar en este punto que otro de los acercamientos relevantes a la noción de 
archivo en Derrida, se deriva de la reflexión que lleva adelante respecto de su condición de 
judío, y de la marca radicalmente distintiva que implica la circuncisión como huella que se 
imprime en el cuerpo y que se registra a modo de archivo. Desde aquí, también, se comienza 
a intuir el paralelo entre lo que se archiva en el cuerpo –en tanto alianza con la cultura judía, 
en este caso– y una potencial interpretación del archivo como aquello que se imprime en la 
memoria social de una sociedad cualquiera, y que gestiona los tiempos de un acontecimiento 
político. «Circuncisión, nunca hablé más que de eso, considere los discursos sobre el límite, 
los márgenes, las marcas, los escalones, etc., la clausura, el anillo (alianza y don), el sacrificio, 
la escritura de cuerpos» (Derrida, 1991a: 70).



158	 Javier Agüero Águila

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

dinámica, aleatoria si se quiere, instalándose ahora en el feudo del archivo, el 
cual los sedentariza e inmoviliza. Un archivo no es tal sino guarda, sino registra y 
clasifica todos los signos reunidos bajo el nombre de un título: Guardar como… 

¿Cuál es el rendimiento filosófico-político de la noción de archivo y cómo 
podría derivar en una categoría relevante al momento de analizar acontecimien-
tos sociopolíticos particulares?

3. Archivo, memoria y temporalidad

El archivo se vincula a una forma de olvido. En tanto selecciona, como 
hemos sostenido, el archivo olvida o, más bien, genera el escenario propicio 
para que el olvido mismo pueda germinar. En esta dirección, damos cuenta del 
olvido como algo menos «natural» y mucho más artificial, es decir, no olvidaría-
mos porque queremos sino porque nunca tuvimos la posibilidad de generar un 
recuerdo respecto de lo que el archivo desechó a-priori, antes de hacerse titular. El 
olvido deviene entonces un efecto de la decisión de archivar y es la consecuencia 
del trabajo de consignación8.

	 Sin embargo, en todo este proceso, pareciera que el archivo es concebido 
para sostener la memoria. ¿Cómo no tener memoria de lo que ha sido archivado? 
Pero, por otro lado: ¿podemos llamar memoria al stock de huellas y signos confis-
cados que el archivo nos propone como recuerdo? Por cierto que hay memoria, 
recuerdos, anamnesis, no obstante es una memoria que sirve al archivo ratifican-
do su validez. La memoria, en esta línea, no dice relación necesariamente con el 
total de recuerdos posibles, sino más bien, y en tanto el archivo se ejecuta, con 
un conjunto específico de signos y huellas que han sido previamente depurados, 
ajustados, gestionados y clasificados como parte del archivo. Podríamos sostener 
entonces, que el archivo impulsa la memoria, pero una cierta memoria, una 

8   En la segunda parte del libro La mémoire l’histoire l’oubli, Paul Ricœur desarrolla un 
exhaustivo análisis sobre la relación entre el archivo y la memoria. En esta línea, Ricœur indi-
cará que la memoria individual tiende a ser absorbida por la memoria oficial, la cual la seden-
tariza y la archiva. Así, frente a la necesidad de construir un relato oficial con valor histórico 
y legitimado por el conjunto de una sociedad específica –operación historiográfica–, se impone 
un discurso normativo común (archivo) que prescinde de la memoria individual desplazán-
dola. «Nadie consulta un archivo sin proyecto de explicación, sin hipótesis de comprensión». 
(2000: 170). Será importante, para futuros trabajos, poder contrastar la noción de archivo 
derridiana con la de archivo y memoria de Paul Ricœur.



Jacques derrida: archivo y des-archivación una intención política	 159

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

particular a la que no le está permitido sabotear la arquitectura del archivo pro-
piamente tal. El archivo hace memoria, por lo tanto, cuando decimos memoria 
decimos, al mismo tiempo, olvido.

Extraña forma de memoria y de olvido. El archivo favorece que ambos se 
reúnan y confundan en una misma dimensión, otra vez, congénita; permitiendo 
que el olvido fuera consubstancial a la memoria y al revés. Nunca ambas nociones 
parecieron haber estado tan próximas como cuando el archivo gestiona el curso 
de un proceso cualquiera sea. El archivo entonces tiende a la destrucción y hay, 
en toda esta historia de memorias y olvidos, una pulsión, la pulsión de archivo. 
«En una sola persona, existe lo que la memoria, lo que la economía de la memo-
ria guarda o no guarda, destruye o no destruye, reprime de una manera o de 
otra» (Derrida, 2014: 24). 

Lo anterior permite considerar al archivo en su temporalidad; temporalidad 
compleja y alternante que tendría que ver con la prescindencia de un tipo de 
memoria y la instalación de otra, es decir, pasado, presente y porvenir se conju-
gan en el tiempo del archivo: «El archivo no es una cuestión de pasado, es una 
cuestión de porvenir» (Derrida, 2014: 25).

En esta misma línea, resulta relevante la noción de «exergo» que trabaja Der-
rida en Mal d’archive y sobre la que nos parece importante referirnos brevemente. 
Del griego eks –fuera de– y érgon –trabajo–, la palabra nos indica algo que está 
fuera de la obra. Sin embargo, esta figura del exergo como exterioridad, sólo es 
posible en la medida que existe la obra; sin obra, todo lo que le es externo no 
tiene posibilidad alguna. Enfatizamos esto porque el porvenir sería el exergo 
del archivo, y aunque comúnmente pensamos que el porvenir es algo que no se 
puede monitorear, es precisamente él quien se revela como el objetivo central del 
archivo en esta línea. Las huellas del pasado, la reunión de los signos y todo lo 
que tiende a explicar la existencia del archivo, no serían sino condiciones nece-
sarias para que el archivo se despliegue en vistas al porvenir. «Un exergo viene a 
almacenar por anticipado y a pre-archivar un léxico que, a partir de entonces, 
debería hacer la ley y dar la/el orden» (Derrida, 1995: 19). Entonces, en todo el 
proceso de selección, lo que el archivo destruiría son otros potenciales archivos 
para los cuales no hay porvenir ni consignación que los avale. El archivo es des-
trucción tanto como es grabación, registro y clasificación. «[...] no habría mal de 
archivo sin la amenaza de esta pulsión de muerte, de agresión o de destrucción» 
(Derrida, 2014: 38). En esta perspectiva y en el plano político, lo que el archivo 



160	 Javier Agüero Águila

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

anula son potenciales historias a las que se les negó un porvenir, quedando presas 
dentro de una suerte de en potencia e imposibilitadas de actualización.

Sin embargo, y a pesar de lo que se ha señalado, si hay porvenir hay promesa, 
y si hay promesa hay acontecimiento, lo impensado o lo que no podemos cal-
cular y que se nos revela, precisamente, como lo irrevelable: «Es preciso recordar 
que un acontecimiento supone la sorpresa, la exposición, lo inanticipable […] 
Es evidente que, si hay acontecimiento, es necesario que nunca sea predicho, 
programado, ni siquiera verdaderamente decidido» (Derrida, 2001b: 81). Así, el 
archivo se dinamiza dando cuenta de una serie de aporías y complejos desplaza-
mientos temporales que le son consubstanciales. Uno de estos desplazamientos, 
como hemos dicho, es hacia la dimensión de la promesa, la que estaría contenida 
en el porvenir. El archivo clasifica los signos pasados en un presente arbitrario 
en donde les da un rol y una función, pero al tiempo que organiza el pasado en 
este presente, es al porvenir a quien se dirige sin límites. 

Se desprende de lo anterior, que toda vez que hay archivo es una historia la 
que se pretende crear. Sin embargo, hay riesgos que el archivo corre y que dicen 
relación con lo no previsto, con el acontecimiento que puede perturbar sus obje-
tivos fundamentales y originarios. Esto es lo que haría del archivo, por defecto 
de su propia intencionalidad teleológica, un lugar para que lo no archivado esté 
insistentemente al acecho. Esto «[…] implica la historia del concepto, reorienta 
el deseo o el mal de archivo, su apertura al porvenir, su dependencia a la vista de 
lo que viene, en resumen, todo lo que vincula el saber y la memoria a la promesa» 
(Derrida, 1995: 52).

4. Archivo, política e institucionalidad

Consideremos esta cita de Derrida: «Nunca se renuncia, es el inconsciente 
mismo, a apropiarse de un poder sobre el documento, sobre su posesión, su 
retención o su interpretación. ¿Pero a quién le corresponde en última instancia 
la autoridad sobre la institución del archivo?» (1995: 1). Este nunca se renuncia 
es inquietante, sobre todo cuando Derrida le suma la palabra inconsciente. Es 
un nunca se renuncia inconsciente o una inconsciencia respecto al no renunciar, es 
decir, una suerte de propensión compulsiva y maquinal a siempre hacerse del 
documento, de aquello que certifica y funda a la vez. Entonces el archivo exige 
institucionalidad, y vale la pena preguntarse en este punto cuál es el estatuto de 



Jacques derrida: archivo y des-archivación una intención política	 161

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

esta relación entre archivo e institución, quién determina a quién, por ejemplo, 
y hasta qué punto el archivo puede ser falsificado, plagiado, gestionado, mínima 
o máximamente alterado y, además, por quién. ¿Quién tiene esta facultad?, ¿la 
institución, el archivo, los archivistas, el Estado? «¡Qué es eso que se archiva! (…) 
algo suspendido porque es siempre difícil saber si aquello se archiva, lo que se 
archiva, cómo se archiva […]» (Derrida, 1991b: 400).

Es por esta razón que es preciso volver siempre a la dimensión política del 
archivo. Con esto queremos decir que no es posible concebir un análisis del 
archivo mismo sin la tensión que implica el poder. Hablamos en este punto del 
poder político, de la gestión gubernamental, de los aparatos del Estado y de toda 
la maquinaria político-institucional que es consubstancial al archivo. Hablar 
de archivo es hablar de lo político en sentido amplio, asumiendo de antemano 
que referirse al archivo es hablar de violencia, de autoridad y del ejercicio de un 
poder que no puede, en esta línea, más que ser institucional. «La cuestión de los 
archivos es una cuestión política» (Derrida, 2014: 3).

Nos explicamos entonces por qué el archivo requiere de una exterioridad, de 
un afuera donde la consignación pueda, de alguna forma, objetivarse. El destino 
del archivo no puede estar para siempre amarrado a una suerte de adentro. Al 
archivo le es imperativo impulsar la generación de un espacio de constitución 
donde le sea posible su reproducción. Como escribe Derrida: «Exterioridad de 
un lugar, puesta en obra topográfica de una técnica de consignación, constitu-
ción de una instancia y de un lugar de autoridad […] esta sería la condición del 
archivo» (1995: 2).

Ahora bien, es importante apuntar que pese a toda la violencia de apropia-
ción política que caracterizaría al archivo, éste no sería únicamente una condición 
de los regímenes totalitarios. Por el contrario, el archivo se moviliza por encima 
de las formas políticas generando una estrategia de consignación autónoma que 
en nada depende de las características particulares de los sistemas. El archivo, si 
bien necesita y le es urgente una institucionalidad política, se despliega deses-
timando la organización y naturaleza de la forma política en esta línea, y no se 
resume en tal o cual formato específico. Más allá del bien o del mal, el archivo 
es condición sine qua non de lo político:



162	 Javier Agüero Águila

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

Incluso en países llamados democráticos, evidentemente, desde que exis-
te una institución, existen personas que son pagadas y que tienen competen-
cia reconocida para controlar el archivo, es decir, para decidir respecto de lo 
que se guarda y lo que no se guarda […] (Derrida, 2014: 23-24).

Lo que se ha trabajado indica que el archivo desea un origen, un principio 
que lo valide en tanto condición congénita de un proceso cualquiera éste sea. 
Del mismo modo que el archivo desea este origen, igualmente le es preciso que 
creamos en él como comienzo absoluto. Así, el archivo se asume como princi-
pio, y es precisamente en esta violenta auto-proclamación desde donde pretende 
conseguir su legitimidad. Archivar, como lo hemos señalado, es resumir, escoger 
y titular de tal manera que seamos testigos de algo incuestionable, desde donde 
toda potencial significación se derive, se haga posible y favorezca la repetición 
del archivo mismo. Hay, en el archivo, una necesidad de différance, es decir, de 
aquella economía irreductible desde donde surgirían todos los antagonismos 
conceptuales, los discursos y las posibilidades del lenguaje; différance entendida 
aquí, también, como dilación, espaciamiento y como un diferir en el tiempo y 
en el espacio (cf. Derrida: 1968).

	 Las instituciones políticas asociadas al archivo reconocen este imperativo 
y la necesidad de proyectar el imaginario de différance. Lo que podría conside-
rarse verdad, en esta línea, es una construcción y los relatos históricos nada más 
que signos sintetizados a partir de la violencia de una titulación. Es por esta 
razón que todo archivo es, a la vez, una construcción y una deuda; deuda con 
todos aquellos signos, huellas, memorias, anhelos, etc. que quedaron fuera por 
la acción implacable de la decisión archivante. No hay un archivo total, absoluto 
y que reúna a todos los signos. Esto es imposible porque los signos mismos son 
infinitos.

La intuición de que algo se adeuda no es, solamente, una exigencia ética y 
política frente a lo que el archivo ha instalado como verdad o relato histórico, 
sino que es en la deuda propiamente tal que la deconstrucción, también, vislum-
bra su posibilidad. 

¿Cuánto de esto podemos trasladar a un momento político fundacional? Si 
resulta posible, desde el pensamiento de Jacques Derrida, hacer de la noción de 
«archivo» una nueva categoría filosófico-política central al momento de repensar 
la organización de una sociedad específica: ¿Cómo funciona el mecanismo que 



Jacques derrida: archivo y des-archivación una intención política	 163

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

desplaza a los signos –reunidos por la gestión del archivo– a espacios de mayor 
formalidad institucional y, por tanto, política?

5. Archivo y psicoanálisis

Lo que se ha trabajado hasta aquí, indicaría que el archivo, en tanto disposi-
tivo político y poseedor de una temporalidad compleja que mezcla pasado, pre-
sente y porvenir, podría ser entendido como una metáfora del aparato psíquico. 

Como sostiene Elisabeth Roudinesco, toda la obra derridiana estaría atrave-
sada por la herencia freudiana (Contreras; Agüero, 2017: 358). Así, el archivo 
aparece como uno de los momentos centrales en que Derrida recurre al psi-
coanálisis9. Desde Freud et la scène de l´écriture hasta Mal d’archive, es posible 
constatar en Derrida una permanente reflexión a propósito de esta noción. Lo 
anterior podría prestarse a confusión, dado que Freud no llevó adelante un 
trabajo sistemático respecto de la idea de archivo (entendido éste como metáfo-
ra de lo que se reprime), apareciendo una única vez en el texto escrito junto a 
Josef Breuer Estudios sobre la histeria, publicado en 1895 (1978: 294) y, pos-
teriormente, en Sobre el mecanismo psíquico de la desmemoria de 1898 (Freud, 
1981: 297). En este sentido, Derrida sostiene: «En cuanto al archivo, Freud 
no llegaría nunca a crear un concepto digno de ese nombre» (1995: 51-52). 
No obstante esto, Derrida plantea que sería únicamente el psicoanálisis el que 
podría responder a la problemática del archivo, en tanto privilegiaría más que 
ninguna otra corriente de pensamiento las nociones de impresión e inscripción 
en el inconsciente (cf. Derrida, 1995: 2).

Lo anterior es relevante para este texto, en tanto permite intuir por qué el 
archivo podría ser comprendido como una metáfora del aparato psíquico. Si el 
aparato psíquico produce un tipo de memoria, una por sobre otra, es porque 
se desplegaría como una máquina archivística; máquina al interior de la cual lo 
que se dinamizaría es la selección y la institución de los acontecimientos (signos, 
huellas) que definirán la organización de una memoria. No habría, en esta línea, 
diferencia entre lo que se escoge como archivo para crear una memoria social y 

9   Derrida concentra sus lecturas sobre Freud en textos tales como La inquietante extrañeza, 
Más allá del principio del placer y El malestar en la cultura, principalmente. Para profundizar 
en la herencia freudiana en la filosofía de Derrida véase, por ejemplo, Major, R. Lacan avec 
Derrida, analyse désistentielle (2001). Paris: Champs Flammarion.



164	 Javier Agüero Águila

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

aquello que el aparato psíquico mismo escoge para configurar su ideal de memo-
ria psíquica. Este sería, al menos inicialmente, el gesto derridiano de recuperación 
de la noción de archivo en Freud, la cual –y desde ahora– pasa a tener relevancia 
en el plano filosófico y político.

En esta perspectiva, no se trataría de fijar a la memoria como un espacio sim-
plemente de almacenamiento, menos como un dispositivo únicamente técnico 
que una vez registrada la información se desentiende de ella. Por el contrario, 
todo lo que tuvo lugar, lo que sucedió y se registró, implica para la memoria 
un trabajo activo y complejo de movimientos, reubicamientos, en fin, de sobre-
posiciones. La memoria debe hacerse responsable de las huellas que vinieron 
a instalarse, dinamizándolas y buscándoles un lugar en todo este proceso de 
archivación y jerarquización. La huella exige un trabajo para y en la memoria. 
«La huella como memoria no es un abrirse-paso puro que podríamos siempre 
recuperar como presencia simple, es la diferencia inatrapable e invisible entre los 
abrirse-paso» (Derrida, 1980: 299).

En esta dirección, si seguimos a Derrida lector de Freud en el texto La carte 
postale, nos daremos cuenta que una carta puede no llegar a destinación, es decir, 
una carta tiene siempre la posibilidad del desvío, de no encontrar finalmente el 
lugar que tenía por dirección (Derrida está pensando en el destino del signifi-
cante)10. Esto se presenta como un tema de importancia, en la medida que el 
archivo puede errar y dar espacio a accidentes. Si todo lo que el archivo persigue 
es crear y autogenerarse la seguridad de un futuro ad-hoc a su propia constitu-
ción, pues bien, el riesgo de que eso no ocurra es siempre probable, atentando de 
esta manera contra su estabilidad y proyecto. Derrida, en esta perspectiva, abriría 
siempre la posibilidad de una ruta alterna en donde todo aquello que adquirió 
fuerza y certeza en su fundación, puede verse acechado por la acción siempre 
imprevisible del acontecimiento.

Macherey señala en esta línea que «cuando la regla del archivo es levantada, 
hablamos entonces de un dossier que ha sido desclasificado – o que ha cesado 
de ser respetado» (2007). Lo anterior nos indicaría que cuando se presiente la 

10   Esta es una de las críticas que Derrida dirige a Lacan. En su seminario La Carta robada 
(La Lettre volée), Lacan sostendrá que una carta siempre llega a destinación y que no existirá 
entonces posibilidad para su desvío. Habría, en esta línea, una obligación de que las leyes de 
lo fundacional siempre se ejecuten y, de esta manera, que el archivo inaugural no se altere y 
logre su objetivo. Lacan se propone, a juicio de Derrida, como un guardián de este origen al 
no permitir que el acontecimiento irrumpa con su fuerza disruptiva (cf. 1980: 393-412). 



Jacques derrida: archivo y des-archivación una intención política	 165

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

venida del acontecimiento –lo no archivado–, el archivo comienza a claudicar en 
su afán meta-explicativo de lo que es un orden social. Así, las voces silenciadas 
empezarían a penetrar en la fortaleza del archivo propiamente tal, desactivándolo 
en tanto fuerza explicativa y organizadora de un momento sociopolítico en esta 
dirección. 

Se podría sostener, en relación a lo anterior, que el devenir del aparato psíqui-
co y el de las sociedades respecto al archivo pueden compartir una dinámica 
común, encontrándose en un mismo espacio generado por el mismo «mal de 
archivo». De esta manera pasado, presente y porvenir se entrelazan en una cade-
na temporal, organizada y jerarquizada en donde lo que estaría operando es un 
archivo que no pretende dejarse permear por la venida de lo que está fuera de 
su ámbito consignativo. 

La escritura psíquica en general no es el desplazamiento de significa-
ciones en la claridad de un espacio inmóvil, dado de antemano, y la blanca 
neutralidad de un discurso. De un discurso que podría ser cifrado sin dejar 
de ser diáfano. Aquí la energía no se deja reducir y no se limita sino que 
produce el sentido (Derrida, 1967: 316).

Conclusión

Podríamos sostener, considerando lo que hasta aquí ha sido escrito, que la 
dinámica del archivo es de una radical inestabilidad. Nos referimos precisamente 
a la idea de pulsión inscrita en el archivo y su necesidad de futuro. El archivo se 
despliega siempre dejando tras de sí un desastre, una tragedia que tiene relación 
con la destrucción y con lo que no se tituló. Es una tragedia porque lo que el 
archivo pulveriza son potenciales historias a las que se les negó un futuro, una 
posibilidad, quedando presas dentro de una suerte de impotencia que nunca 
podrá saber de actualizaciones. Derrida escribe: «¿Cómo pensar esta repetición 
fatal, la repetición en general en su relación con la memoria y el archivo? […] es 
del porvenir de lo que se trata aquí y del archivo como experiencia irreductible 
del porvenir» (1995: 109). La memoria sería entonces menos un esfuerzo de 
búsqueda hacia lo que pasó y más una urgencia del archivo por reproducirla 
hacia el porvenir. Por lo general entendemos que la memoria guarda marcas, 
impresiones y secretos que dicen relación con un antes, con la tradición o lo que 
se nos ha enseñado a comprender como tal. Pero la lectura derridiana nos indica 



166	 Javier Agüero Águila

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

que, en manos del archivo, la memoria busca ser confiscada y retenida en un 
presente para hacerla rendir en el futuro. En esta línea pensamos que la memoria 
es un efecto del archivo, una consecuencia o un artefacto de archivo que ha sido 
definida y escogida para proponer la consecución de un futuro específico y no 
otro. Así, la memoria pasa a tener un carácter instrumental, técnico si se quiere, 
cuando es monitoreada por el archivo. Lo que nos queda de la memoria es la 
repetición ajustada a las indicaciones del archivo. Al interior de la repetición la 
memoria corea los signos que fueron consignados y se transforma en retórica del 
mandato y de la autoridad del archivo nuevamente. 

Pero, por otro lado, si la memoria es repetición por acción del archivo, enton-
ces la memoria como tal debiera ser desarchivada, sacada del origen al cual 
la sometió la máquina quasi archival y devolverla a una suerte de a-priori del 
archivo, esto es, a ese tiempo y a ese espacio en donde se diseminaba como una 
fuerza autónoma lejos de la manipulación archivística. Sería necesario volver a 
una suerte de infancia de la memoria. Esto requiere, ciertamente, de una ope-
ración anti-política.

Se ha visto cómo al archivo le es inherente una dimensión imponderable, 
incalculable. Esto, particularmente porque el archivo es un asunto de futuro y 
toda su apuesta es a poder, finalmente, dominar ese futuro, gestionarlo, tener 
el control. En todo este juego de apuestas, y como se ha venido explicando, el 
archivo asume riesgos, incalculables riesgos que no tiene la más mínima posibi-
lidad de prever y menos controlar. En su afán de hacer del porvenir su porvenir, 
el archivo se compromete sin quererlo con lo completamente desconocido y con 
aquello que, incluso, puede ser su propia destrucción. 

Lo que es peligroso para el archivo, el porvenir, lo precipitado, lo loco y 
sin forma preestablecida, es lo que no es archivo. El porvenir desconocido, el 
acontecimiento siempre incalculable, la venida de lo otro como venida de cual-
quier cosa posible –e incluso imposible– es lo que no ha sido archivado. Esto 
es extremadamente relevante para la salud del archivo, en la medida que corre 
el riesgo de enfrentarse a lo que es radicalmente sin archivo, a lo que se resiste a 
cualquier archivación y que quedará suspendido en la indeterminación al tiempo 
que absolutamente irreductible a cualquier registro.

Aunque el archivo se haga repetición y no sea sino en ella que podría ase-
gurarse un futuro, el porvenir como venida del acontecimiento es siempre algo 
ineludible y a lo cual, tarde o temprano, el archivo mismo deberá hacer frente. 



Jacques derrida: archivo y des-archivación una intención política	 167

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

Es por esta razón que planteamos que el archivo –radicalmente planificado, 
organizado y arbitrario– es el porvenir mismo. Es sólo a través de él que pode-
mos intuir que una alternativa incalculable está siempre al acecho; alternativa y 
venida de la justicia; relevancia política del archivo que abre a la emancipación. 

Este es el trastrocamiento derridiano, aquello que estremece como una filo-
sofía de la desarchivación (deconstrucción). Y es en este momento, además, que 
todo nuestro análisis sobre el archivo, su violencia, su autoridad y su histórica 
selección, se nos muestra ya no como un siniestro dispositivo constructor de la 
historia sino como una posibilidad; posibilidad de que la venida de lo inespe-
rado y de lo imponderable hagan del archivo, ahora, una dimensión sensible a 
la emancipación, a la emergencia de todos aquellos signos, huellas, memorias, 
secretos y discursos que fueron violentamente marginados por el despliegue selec-
tivo de la quasi máquina archival. Así, decir archivo es decir pasado y presente de 
una sola vez, pero, y como hemos visto, también decir archivo es decir porvenir.

La ley de la tradición que está en el corazón del archivo y desde la cual todo 
relato histórico y político fue titulado y organizado, se nos presenta ahora como 
lo que es susceptible de desarchivarse y como una extensión de lo político propia-
mente tal; desarchivación que implicaría, también, la proliferación de discursos 
ocultos, excluidos y en los cuales, por cierto, la memoria también comienza a 
asumir un rostro, quizás, su verdadero rostro. 

El archivo es, después de todo este recorrido, una categoría filosófica que 
permite comprender la articulación de hechos sociopolíticos relevantes. La tarea, 
ahora, es leer estos hechos desde el archivo y su inherente desarchivación.



168	 Javier Agüero Águila

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

Bibliografía 

Beardsworth, R. (1996). Derrida and the Political (Thinking the Political). New York: 
Routledge.

Breuer, J. & Freud, S. (1978). «Estudios sobre la histeria», en Obras Completas vol. II. 
Bs. Aires: Amorrortu.

Derrida, J. (2014). Trace et archive, image et art. Paris: INA. 

— «Titre à préciser». (2003), en Parages. Paris: Galilée.

— «Le ruban de machine. Limited Ink II». (2001a), en Papier Machine. Paris: Galilée.

— «Une certaine possibilité impossible de dire l´événement » (2001b), en Dire l’événe-
ment, est-ce possible? Budapest: L’Harmattan.

— Le monolinguisme de l’autre (1996). Paris: Galilée.

— Mal d’archive (1995). Une impression freudienne. Paris: Galilée.

— Circonfession (1991a). Paris: Seuil.

— «Pour l’amour de Lacan» (1991b), en Lacan avec les philosophes. Paris: éd. Albin-Mi-
chel.

— La différance (1968). Paris: Seuil.

— «Freud et la scène de l´écriture» (1967), en L´écriture et la differénce. Paris: Seuil.

— “Spéculer-sur « Freud »” (1980), en La carte postale. De Socrate à Freud et au-delà. 
Paris: Flammarion.

— L’Archéologie du frivole (Introduction à L’Essai sur l’origine des connaissances humaines, 
de Condillac) (1973). Paris: Galilée.

Foucault, M. (1969). L’archéologie du savoir. Paris: Gallimard.

Freud, S. (1981). «El mecanismo psíquico de la desmemoria», en Obras completas, vol. 
III, Bs. Aires: Amorrortu.

Major, R. (2001). Lacan avec Derrida, analyse désistentielle. Paris: Champs Flammarion.

Macherey, P. (2007). «Entre grammatologie et psychanalyse: la problématique freu-
dienne de l’archive selon Derrida», La philosophie au sens large. Groupe d’études ani-
mé par Pierre Macherey, Université de Lille, Novembre 2007. https://philolarge.
hypotheses.org/files/2017/09/14-11-2007.pdf

Penchaszadeh, A. & Bizet, E. (comps.) (2013). Derrida Político. Bs. Aires: Ediciones 
Colihue.

Ramond, Ch. (2007). «Derrida politique: La déconstruction de la souveraineté (puis-
sance et droit)», en Cités n°30, Paris.

https://philolarge.hypotheses.org/files/2017/09/14-11-2007.pdf
https://philolarge.hypotheses.org/files/2017/09/14-11-2007.pdf


Jacques derrida: archivo y des-archivación una intención política	 169

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 153 - 169. UNED, Madrid

Ricœur, P. (2000). La mémoire, l´histoire, l´oubli. Paris: Seuil.

Roudinesco, E. (2017). «La democracia es la deconstrucción», en Jacques Derrida: 
envíos pendientes. Im-posibilidades de la democracia, (Carlos Contreras Guala; Javier 
Agüero Águila, coords.). Viña del Mar: Cenaltes.

Recibido: 13/08/2020  

Aceptado: 12/05/2021 

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

