
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

EL PROGRESO MORAL DEL ESPACIO 
VIRTUAL: DEL OTRO SIGNIFICANTE AL OTRO 

GENERALIZADO 

 

MORAL PROGRESS IN THE VIRTUAL SPACE: 
FROM THE SIGNIFICANT OTHER TO THE 

GENERALIZED OTHER

José Felipe Alarcón González 
UNED1

Resumen: El uso generalizado del espacio virtual invita a una reflexión ética sobre 
su impacto moral. Sociólogos, psicólogos y filósofos son incapaces de aportar un aná-
lisis filosófico definitivo sobre sus implicaciones éticas. En particular, parecen escasos 
los intentos de evaluar cómo la sociología del conocimiento puede examinar estos 
acontecimientos. Para abordar ese vacío, el presente artículo examina el espacio virtual 
a través de la teoría de La construcción social de la realidad de Peter L. Berger y Thomas 
Luckmann, que sostiene que el otro significante representa un papel fundamental en la 
formación del carácter del individuo. Se argumenta a favor de una nueva creencia: el 
ciberespacio produce formas de relación que crean un progreso moral. Por un lado, la 
multiplicidad de otros significantes representa un obstáculo en la socialización del indi-
viduo, forzándole a desarrollar una ética pragmática para superar el desorden moral. 
Por otro y más importante, los otros significantes se relacionan entre ellos para constituir 
nuevas verdades que favorecen la constitución de un nuevo orden moral. Este resultado 
se explica mediante el concepto de otro generalizado originario del filósofo George H. 
Mead. En conclusión, se propone que el espacio virtual conforma el carácter moral del 
individuo de forma positiva. 

Palabras clave: Otro significante, Otro generalizado, Peter L. Berger, Thomas 
Luckmann, Sociología del conocimiento, George H. Mead, Ética virtual.

1  Calle Espalmador 73, 07850 Ibiza - jfag3@msn.com



210	 José Felipe Alarcón González

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

Abstract: The increasing use of virtual space invites ethical reflection on revealed 
forms of moral progress. Social scientist, psychologists and philosophers are not yet 
able to provide conclusions regarding its ethical implications. In particular, there have 
been few attempts to explore how the sociology of knowledge might examine these 
developments. To address this lacuna, this paper investigates the moral progress of 
online relationships by means of Peter L. Berger and Thomas Luckmann’s theory of 
The Social Construction of Reality, which holds that the significant other plays a key role 
in the character building of the individual. This paper argues in favor of a new belief: 
cyberspace creates ways of relating that produce moral progress. On one hand, the 
multiplicity of significant others will represent roadblocks for individuals’ socialization, 
forcing them to develop ethical skills to overcome moral disorder. On the other hand, 
and most importantly, significant others will interact with each other to constitute new 
truths that open a path for a new moral venue. This outcome is explained using the 
concept of the generalized other as presented by the philosopher George H. Mead. As 
a result, I propose that cyberspace is shaping the moral character of the individual in 
a positive way.

Keywords: Significant other, Generalized Other, Peter L. Berger, Thomas Luck-
mann, Sociology of knowledge, George H. Mead, Virtual ethics.

1. Introducción 

El progreso moral del individuo se ha puesto en duda de forma generaliza-
da durante la mayor parte del siglo XX y aún en nuestros días2. La moral aquí 
referida es la moral concreta, «situada en tiempos y espacios determinados, en 
culturas y entornos sociales específicos» (MacIntyre, 2009, Pref.). El entorno 
social que despierta mayor interés para el individuo es hoy3 el espacio virtual4. El 

2   Sirva como ejemplo el diagnóstico que realiza el filósofo MacIntyre en su obra Tras la 
virtud publicada en lengua inglesa en 1984. Para el autor «no parece existir una forma racio-
nal para resolver las disputas morales». 
3   La consulta del servicio de estadísticas en tiempo real Worldometer el día 18 de mayo de 
2020, muestra que el 58% de la población mundial son usuarios de Internet. Esta cifra se ha 
calculado al dividir la cifra de Internet users of the world today por la cifra de Current World 
Population. Puede actualizarse accediendo a su página web Worldometers.info.
4   Se entiende por espacio virtual o ciberespacio al ámbito artificial –espacio– creado por 
medios informáticos. Esta definición es por un lado restrictiva para delimitar el ámbito de 
estudio y por otro, lo bastante amplia para permitir el uso indistinto que en ocasiones se hará 
de los términos Internet, realidad virtual o hiperrealidad como sustitutos de ciberespacio. 
Para una definición técnica de ciberespacio, ver Luciano Floridi, Philosophy and Computing: 
An Introduction (New York: Routledge, 1999), pp. 61-65.



El progreso moral del espacio virtual: del otro significante al otro generalizado	 211

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

uso continuo de medios virtuales5 –Facebook, Whatsapp, Twitter, Instagram 
o Tinder– en variedad de ámbitos –trabajo, escuelas, familias, amistades– 
produce nuevos hábitos en el individuo a la vez que conforma su carácter moral. 
El estudio de las consecuencias morales de las relaciones virtuales cobra aún 
más relevancia ante el inminente escenario del Internet de las cosas, en el que 
el individuo se relacionará también con millones de objetos. Por este motivo, 
a medida que las relaciones virtuales crecen de forma exponencial, el mundo 
académico se esfuerza en predecir qué consecuencias éticas se derivan de los 
nuevos modos de relación que aparecen en el ciberespacio. 

Mi objetivo en este artículo es defender que el razonamiento moral del 
individuo mejora con el advenimiento del espacio virtual. Que su actitud ética 
ante la vida ha progresado. Entiendo por razonamiento moral la actividad –
individual o colectiva– de razonar de forma práctica sobre cual es la acción 
moralmente correcta. Se trata por tanto de un razonamiento orientado hacia la 
decisión de actuar que, cuando se desarrolla con éxito, produce una intención. 
El razonamiento moral se aleja de aplicar teorías morales para, en su lugar, 
aceptar que la existencia del individuo está vinculada a un espacio en el cual el 
individuo es, interactúa y se lleva a cabo. Y en dicho quehacer, «el hombre es 
siempre constitutivamente moral» (Aranguren, 1997, p. 59), sus actuaciones 
crean realidad moral.

La literatura sobre el impacto moral del espacio virtual es tan amplia como 
divergente. Sociólogos, periodistas, médicos, profesores, psicólogos, empresarios, 
divulgadores y filósofos contribuyen con teorías desde varias disciplinas. A mi 
modo de ver, los pensadores cuyas ideas son relevantes para evaluar el impac-
to moral del espacio virtual pueden clasificarse en tres tipos: los que explican 
las diferencias estructurales del ciberespacio mediante una visión sociocultu-
ral (Castells, Han)6, los que evalúan el aspecto moral desde la filosofía de la 

5   Se reconoce aquí la discusión académica existente sobre lo digital versus lo virtual. Aunque 
la expresión medios digitales se utiliza hoy con más frecuencia que el término medios virtua-
les, se alternan aquí ambos asumiendo su naturaleza electrónica común. El término virtual se 
refiere a la característica intangible propia de dicho espacio o medio. Aunque dicho término 
podría llevar a la ambigüedad de un espacio inexistente, el presente texto no debería generar 
duda alguna acerca de la realidad social de dicho espacio.  
6   Manuel Castells es un sociólogo y economista cuyo historial académico y profesional ha 
alcanzado cotas de eminencia. Su obra La era de la información: economía, sociedad y cultura 
expone el importante concepto de nodos para entender la estructura del espacio virtual. 
Byung-Chul Han es un filósofo y ensayista de origen surcoreano experto en estudios 



212	 José Felipe Alarcón González

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

tecnología7 (Floridi, Vallor)8, y aquéllos cuyas ideas cuestionan la idea de progreso 
(Harris, Pinker, Greene)9. De la literatura crítica de sus obras se obtienen tres 
hallazgos. Primero, las nuevas formas de relacionarse despliegan conductas de 
reciprocidad, provocan la distribución de la confianza y posibilitan la fuerza de la 
coacción moral. Segundo, el universo de la información transforma la forma de 
adquirir conocimiento para configurar un individuo que delibera a través de la 
acción participativa en ordenar y crear dicho conocimiento. Tercero, la necesidad 
de representarse virtualmente fuerza al ciberindividuo a un autoconocimiento 
ético exigido por las demandas de interacción. En resumen, los estudios indi-
can que los cambios en la forma de razonar se fundamentan en dos variables: 
la capacidad social del individuo y su acceso al conocimiento. Sin embargo, no 
existe un análisis sobre el impacto de dichos aspectos en el razonamiento moral 
del individuo.

Este escrito examina el impacto moral del espacio virtual mediante la sociolo-
gía del conocimiento: teoría que explica los procesos mediante los cuales las rela-
ciones sociales contribuyen a establecer el conocimiento como realidad. Dicen 
Berger y Luckmann que «el mundo social, como realidad de producción huma-
na, (es) potencialmente comprensible como no puede serlo el mundo natural 
que viene dado» (Berger & Luckmann, 2008, p. 81). Con la misma convicción 

culturales. Sus obras En el enjambre y Psicología política son de especial interés para la presen-
te investigación. Este artículo tiene en cuenta sus aportaciones pero no las desarrolla.
7   La Filosofía de la Tecnología es el área de la Filosofía que estudia la naturaleza de la tecno-
logía y sus efectos sociales. Se utiliza aquí en su acepción más general para incluir otras áreas 
de interés para esta investigación: Ética de la información, Filosofía de la información, Estu-
dios de Internet, Tecnologías de la información, Ética aplicada, Sociedad e Internet, …etc.
8   Luciano Floridi es considerado hoy el mayor referente en el campo de la Filosofía de la 
Información. Sus obras Information (2010), Philosophy of Information (2011), Ethics of infor-
mation (2013) y The Fourth Revolution: how the infosphere is reshaping human reality (2014) 
son pertinentes para este estudio. Shannon Vallor es una filósofa de la Universidad de Santa 
Clara en California. Su investigación sobre el impacto de la tecnología en los hábitos morales 
e intelectuales de los seres humanos queda recogida en su reciente obra Technology and the 
Virtues: A philosophical guide to a future worth wanting. El pensamiento de Floridi y Vallor es 
valorado en el presente escrito.
9   San Harris es un filósofo y neurocientífico en cuya obra The moral landscape propone que 
sea la ciencia la que defina lo que es moral. Joshua Greene es un psicólogo experimental, 
neurocientífico y filósofo cuya obra Moral Tribes: Emotion, Reason, and the gap between Us and 
Them expone como se desarrollan las intuiciones éticas en el mundo moderno. Steven Pinker 
es un psicólogo experimental que ha investigado en profundidad el lenguaje y la mente. Su 
obra Enlightment Now defiende el progreso de la razón, ciencia y humanismo de la condición 
humana. El pensamiento de estos autores se tiene en cuenta para evaluar la idea de progreso 
pero no se elabora en este artículo.



El progreso moral del espacio virtual: del otro significante al otro generalizado	 213

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

se utilizan las ideas de su obra –La construcción social de la realidad (LCSR)– para 
interpretar el cambio moral que supone el entorno social del espacio virtual. Esta 
decisión implica otorgar a la relación social un papel preponderante en la creación 
de la moral. De esta forma la relación alcanza la importancia que la Ética nor-
mativa concede al sujeto o la Ética ontocéntrica concede al objeto. La propuesta 
se sitúa por tanto entre las que, a mi modo de ver, son las dos aportaciones más 
importantes en los estudios sobre el impacto moral del espacio virtual. La que 
hace Shannon Vallor (Vallor, 2016)10 a través de la teoría aristotélica de la vir-
tud –que Floridi considera inapropiada, por problemas de escalabilidad– y la del 
propio Luciano Floridi (Floridi, 2015) a través de la Ética de la Información –que 
de tan avanzada, considero más adecuada para examinar el inminente ámbito 
de la inteligencia artificial, alcance que supera los objetivos del presente artícu-
lo. El presente escrito reconoce el avance de las aportaciones de ambos autores 
–coincide parcialmente con los resultados de Floridi– y sin embargo considera 
necesario añadir otra visión construccionista –la de LCSR– que otorgue más peso 
a la relación social para desvelar nuevos aspectos del impacto moral del espacio 
virtual en el individuo.

Los resultados de esta investigación indican que el espacio virtual aumenta 
la actitud ética del individuo y, por tanto, moraliza a la sociedad. El cuestiona-
miento ético aumenta porque el espacio virtual obliga al individuo a relacionarse 
con un mayor número de otros significantes: individuos con potencial para influir 
su conducta moral durante su socialización secundaria. En dicho encuentro, el 
individuo se ve obligado a enfrentarse a cuestiones morales quiera o no quiera. 
Se impone una forma de pensar que modifica su carácter ético en dos aspectos. 
Por un lado, el individuo constata la contingencia de que las cosas siempre pue-
den ser de otra manera. Ello enfrenta al individuo a la dificultad de gestionar 
un número ilimitado de otros significantes. Por otro lado, el individuo descubre 
nuevos significados que le muestran que las cosas sí pueden ser de cierta manera. 
Son el resultado de la ordenación de los otros significantes por nuevas instituciones 
secundarias. Este nuevo orden se explica mediante el concepto de otro generaliza-
do originario de G.H. Mead. Las nuevas verdades –creadas de forma conjunta– 
afectan la actitud ética del individuo a la vez que producen una nueva moral. 

Este artículo se estructura en tres epígrafes. El epígrafe 2 expone los presu-
puestos de la teoría de LCSR. Se argumenta que al ser una teoría intersubjetiva 
cualifica para examinar ciberespacio. El epígrafe 3 examina el espacio virtual 

10   Todas las citas de obra inglesa son traducción del autor.



214	 José Felipe Alarcón González

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

–a través de LCSR– para exponer un ámbito de novedad significativo: el nue-
vo papel que el otro significante adquiere en la socialización del individuo. El 
epígrafe 4 aplica la teoría a un ejemplo para argumentar que el espacio virtual 
reinstala el apercibimiento moral –moral awareness– en el individuo. Finalmente 
el escrito concluye que las nuevas formas de relacionarse en el espacio virtual 
suponen un proceso de desarrollo moral para el individuo a la vez que plantean 
nuevas cuestiones sobre la necesidad de que la ética del individuo evolucione 
hacia un tipo de relación más desafectada.

2. LCSR ética en el espacio virtual

Tradicionalmente la Ética se ha centrado en el sujeto. Aunque se acepte 
la importancia del contexto –«yo soy yo y mi circunstancia y si no la salvo 
a ella, no me salvo yo» (Ortega y Gasset, 2001)–, el peso suele ubicarse en 
cómo el yo salva las circunstancias. Sin embargo, cuando el individuo frecuenta 
un espacio que exponencia la relación social, conviene observar si las múltiples 
relaciones condicionan la forma de pensar del individuo. Es decir, si el diálogo 
con uno mismo se ve condicionado por el resto de diálogos. Para llevar a cabo 
dicho análisis, se debe poner el foco en la relación social en sí misma e ignorar 
por el momento la subjetividad o intencionalidad de cuantos sujetos queden 
vinculados. Es decir, reconocer que la condición de homus socius del individuo 
precede a la de homus sapiens: el individuo se relaciona primero para poder luego, 
acceder al conocimiento. A ello se refiere Alfred Schütz cuando expone que «ser 
consciente requiere vivir en una estructura de sentido solo alcanzable a través de 
la intersubjetividad: mediante la interpretación de las vivencias de uno mismo y 
los demás» (Schütz, 1995, p. 280). 

Lo que Schütz indica es que son las relaciones con los demás las que nos 
ayudan a tener conciencia de la realidad. Esta creencia lleva a sus discípulos 
Peter L. Berger y Thomas Luckmann a desarrollar una teoría en la que explican 
de qué forma –cuales son los procesos sociales mediante los cuales– el individuo 
adquiere conciencia o, en su terminología, construye la realidad11. En su obra 
La construcción social de la realidad, los autores exponen que la conciencia se 

11   Berger y Luckmann definen “realidad” como una cualidad que tiene relación con fenóme-
nos que reconocemos tienen existencia con independencia de nuestra voluntad. No podemos 
“esperar que desaparezcan”.



El progreso moral del espacio virtual: del otro significante al otro generalizado	 215

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

adquiere en tres procesos: la externalización, en la que el individuo se relaciona 
mediante expresiones o acciones que al repetirse se convierten en rutinas; la 
objetivación, en la que dichas rutinas se tipifican, institucionalizan y legitiman; 
y la internalización en la que el individuo otorga un significado a la realidad 
objetivada. Berger y Luckmann definen la internalización como «la aprehensión 
o interpretación inmediata de un acontecimiento objetivo en cuanto expresa 
significado, o sea en cuanto es una manifestación de los procesos subjetivos 
de otro que, en consecuencia, se vuelven subjetivamente significativos para 
mi» (Berger & Luckmann, 2008, p. 163). Es entonces, al internalizar en su 
conciencia cuando el individuo desarrolla una nueva actitud ética. 

El espacio virtual ofrece al individuo multitud de ocasiones para obtener 
conciencia a través de las relaciones con otros. Cuando el individuo pasea por 
el río de Facebook, Twitter o Instagram suele toparse con manifestaciones de 
procesos subjetivos de otros individuos que le resultan significativas. Todos 
aquellos que le dan al botón me gusta –por el motivo que sea– expresan su 
acuerdo en algo. Para Berger y Luckmann la internalización se produce cuando 
el individuo se identifica con otros significantes12, «aquellas personas que tratan 
con él de forma íntima y cuyas actitudes son decisivas para el individuo en 
la formación del concepto de sí mismo» (Berger, 2004, p. 99). A través de la 
interacción con otros significante y la percepción de cómo responden al propio 
comportamiento, el individuo adquiere un significado de sí mismo que le 
permite entender como actuar en determinado contexto. En dichos instantes, el 
individuo desarrolla su moral. 

Cuando se examina el espacio virtual a través de la teoría de LCSR se observa 
una novedad significativa: el individuo se relaciona con un número mayor de 
otros significantes. 

12   El término significante –traducción de “significant other”– se emplea por vez primera por 
H.S. Sullivan en Conceptions of Modern Psychiatry (Washington, D.C.: W.H. White Psychia-
tric Foundation, 1947), pp. 18-22; para definir a “aquellas personas directamente responsa-
bles de la internalización de las normas” por parte del individuo. El empleo del término sig-
nificante en la concepción de G.H. Mead obedece a la traducción de “significant symbol”, en 
la que símbolo para el autor “no es otra cosa que el estímulo cuya respuesta es dada por ade-
lantado”. Se utiliza aquí el término significante en la acepción de símbolo significante utiliza-
da por G.H. Mead en Mind, Self and Society. Se distancia por tanto de una acepción estricta-
mente lingüística o semiótica al poseer el concepto de significante un poder socializador sobre 
el individuo.



216	 José Felipe Alarcón González

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

3. El encuentro con el otro significante: pluralismo y contingencia

En su escrito Secularization and Pluralism del año 1963, Berger y Luckmann 
defienden que la modernidad trae consigo el secularismo y éste, a su vez el plura-
lismo. En el año 2016 Berger y Luckmann rectifican su teoría para afirmar que 
la modernidad no ha producido secularismo, pero sí pluralismo: «Ya no se trata 
de que no exista Dios o Dios haya muerto, sino de que hay demasiados dioses. 
Y la situación se tiene que manejar de alguna manera políticamente. También el 
individuo tiene que tomar ciertas decisiones» (Steets, 2016, p. 21). El pluralismo 
o «aquella situación en la cual hay competencia en el orden institucional de 
significados amplios para la vida cotidiana» (Berger & Luckmann, 1966, p. 
73) altera la tarea de socialización del individuo que antes ejercía el tradicional 
entorno familiar. Ahora, se comparte con un amplio número de agentes virtuales. 

El pluralismo del espacio virtual posibilita al individuo el encuentro con 
una multiplicidad de otros significantes. En su interacción con el individuo 
los significantes compiten por aportarle sentido en cualquier esfera de su vida 
cotidiana. Esta multitud de opciones obliga al individuo a darse cuenta de que 
existen formas de pensamiento diferentes a la suya. Esto sucede cuando un 
individuo lee los comentarios u opiniones al pie de una noticia en un diario virtual 
o sigue un hilo de información en Twitter, Facebook, Instagram u otro medio 
digital. Cuando el individuo intenta analizar dichos comentarios experimenta 
«la percepción de que la realidad puede ser percibida y vivida de forma diferente 
a como uno había pensado que era la única manera. O simplemente, las cosas 
pueden ser muy, muy diferentes» (Pfadenhauer, 2016, p. 155). En el encuentro 
–fundamentalmente ético– con el otro significante el individuo descubre que 
la condición humana es inevitablemente plural en valores. Al enfrentarse a lo 
distinto, el individuo debe activar su razonamiento pues parece indudable que 
con la pluralización, «nos enfrentamos constantemente a alternativas de roles, 
identidades, formas de interpretación, valores y visiones del mundo. (Y) estas 
alternativas nos fuerzan a reflexionar» (Pfadenhauer, 2016, p. 154). El individuo 
accede a un paisaje de opiniones inmenso en el que confirma que «siempre hay 
más realidad objetiva disponible que la que se actualiza realmente en cualquier 
conciencia individual» (Berger & Luckmann, 2008, p. 168). 

El encuentro con el otro significante configura el carácter moral del individuo. 
Al enfrentarse a un número tan diverso de significantes, su carácter «tendrá 
que ser la fusión y harmonía de las diversas voces que se dirigen a él, […] será 



El progreso moral del espacio virtual: del otro significante al otro generalizado	 217

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

menos ordenado, más buscador, pero también más responsable; menos centrado, 
más complicado, pero también más complejo; menos firme, más vulnerable, 
pero también más abierto de mente» (Borgmann, 2013, p. 20). El carácter del 
individuo se conforma en gran medida dependiendo de si el individuo afronta el 
pluralismo de forma intrasubjetiva a través de su ética individual o adopta formas 
intersubjetivas de deliberar.

 En el primer caso, el individuo adapta su ética al desorden. Es lo que ocurre 
cuando el individuo opta por desvincularse del grupo de Whatsapp o adquiere 
una actitud cosificadora respecto al otro, cuando otorga me gustas indiscriminados 
o simplemente deja de responder los comentarios del otro. Cuando esto ocurre 
dice Borgmann, «nos hemos privado a nosotros mismos de la resistencia real 
que una persona necesita para adquirir carácter» (Borgmann, 2000, p. 198). 
Las sociedades donde el pluralismo se impone por completo son sociedades en 
las que «los sistemas de valores y acervos de significado dejan de ser propiedad 
común de todos los miembros de la sociedad» (Pfadenhauer, 2016, p. 149) 
y como resultado de ello, el individuo deja de saber «sobre el mundo, como 
comportarse en él, qué puede esperar y finalmente, quien es él» (Pfadenhauer, 
2016, p. 149). En este estadio, el individuo desarrolla una ética desafectada.

En el segundo caso, el individuo desarrolla una ética conjunta. Nuevas orga-
nizaciones ordenan los significantes e imponen el cuestionamiento ético al indi-
viduo. En este caso el individuo progresa moralmente.

4. El encuentro con el otro generalizado

La moral se desvela en la coincidencia de los hombres. El individuo asume la 
realidad si existe concordancia de significantes en su mundo intersubjetivo. Esto 
ocurre cuando el individuo no se identifica tan solo con los roles o actitudes de 
un significante concreto –mamá, papá, abuela, se enojan cada vez que derramo 
la sopa- sino con la generalidad de -que todos se oponen a que derrame la sopa. 
En ese momento «la norma se generaliza como “Uno no debe derramar la sopa” 
[…] Esta abstracción de los roles y actitudes de otros signficantes concretos se 
denomina el otro generalizado» (Berger & Luckmann, 2008, p. 167) El concepto 
de otro generalizado originario de G. H. Mead sirve para exponer como el espacio 
virtual permite agregar los significantes en comunidades de significado que 
moralizan al individuo pues,



218	 José Felipe Alarcón González

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

nuestro pensamiento es una conversación interna en la que podemos 
tener en cuenta el papel de algún conocido en contraste al nuestro, pero 
generalmente es con lo que he denominado otro generalizado con quien 
conversamos, y de esta forma se llega al nivel de pensamiento abstracto y esa 
impersonalidad, esa llamada objetividad que deseamos (Mead, 1925, p. 272).

El movimiento Time’s up representa un ejemplo de agregación de significan-
tes que crea un significado objetivo. A través del hasgtag #meetoo, diversidad 
de individuos expresan su intolerancia a conductas de abuso. El espacio virtual 
posibilita que las voces de individuos significantes formen un universo simbólico 
–un otro generalizado– que interpela ciertas prácticas sociales a la vez que obliga 
al individuo a cuestionar su propia ética. El impacto moral de estas agregaciones 
obliga, de forma rápida, a empresas e individuos a tomar decisiones y acciones 
que condenan al ostracismo a aquellos individuos que supuestamente se com-
portan de forma inmoral. Al tomar forma de otro generalizado, el movimiento 
Time’s up impone al individuo darse cuenta de qué asuntos son moralmente 
relevantes y así poder actuar moralmente. Este proceso constituye un desarrollo 
moral en el que nuevas instituciones proveen de significado ético al individuo a 
la vez que moralizan a la sociedad. 

La sociedad se moraliza porque las nuevas instituciones adquieren poder 
legitimador para activar o reprimir la conducta de la comunidad de individuos, 
sean éstas recriminadoras o no. Lo que afecta a unos directamente, afecta al resto 
indirectamente, pues 

siempre que lo que el individuo haga o diga sea entendible por, aceptado 
por, o considerado verdad por cualquier otro individuo implicado en una 
actividad común […], entonces lo dicho o hecho adquiere un nuevo tipo de 
universalidad –la universidad social. Dicha universalidad es en cierto sentido 
del término un sinónimo para objetividad (Mead, 2015, Intro, p. XXXVI).

Lo que se produce es una socialización estructural del conocimiento que 
anima a superar las distintas perspectivas individuales pues el otro generalizado 
no establece superioridades entre ellas, sino que transforma su diferencialidad 
en valor objetivo. Se logra unión en la diversidad para alcanzar el sentido común 
elogiado por Schütz: aquél al que se llega de forma intersubjetiva.

El individuo se moraliza a través de una ética intersubjetiva ajena a la intros-
pección, la religión o la metafísica. La conciencia moral se alcanza a través del 



El progreso moral del espacio virtual: del otro significante al otro generalizado	 219

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

sumatorio de voces –otro generalizado– de otros individuos. En este proceso el 
individuo entrega su subjetividad –e.g. cede datos personales, consiente el acce-
so a su esfera personal– sin apenas objeción pues el otro generalizado impone el 
pensamiento conjunto al individualista. Es un giro hacia fuera en busca de una 
decisión tomada mediante el concepto de intersubjetividad práctica. 

El concepto de intersubjetividad designa una estructura de relaciones 
comunicativas entre sujetos […] El correlato político de este concepto es 
un orden social en el cual la atomización de individuos es eliminada, no por 
una subordinación a la colectividad, sino por la participación de todos en 
debates razonables para determinar su futuro común (Joas, 1997, p. 13).

Esta nueva forma de razonar permite que existan desacuerdos pues la plu-
ralidad de creencias morales no constituye un problema. El otro generalizado 
establece los criterios que dirimen la contienda. 

El impacto moral que resulta de las relaciones virtuales lo comparte Floridi 
quien reconoce «la fuerza de la coherencia lógica, el restrictivo e inescapable 
poder de las estructuras dinámicas, las cuales presentan características e interre-
lacionan de forma completamente independiente a nuestras voluntades y deseos» 
(Floridi, 2019, p. XIV). Floridi expone sus hallazgos a través del concepto de 
acciones morales distributivas (DMAs). Para el autor, «en entornos distributivos, 
es cada vez más común que una red de agentes pueda causar acciones moral-
mente buenas o malas a través de interacciones particulares que, en sí mismas, 
no poseen una carga moral sino que son neutras» (Floridi, 2016, p. 2). Es decir, 
las opiniones de los participantes en el movimiento MeeToo no siempre están 
cargadas de un contenido moral. Sin embargo, el orden moral se genera cuan-
do las opiniones toman cuerpo en forma de otro generalizado. A lo que aspira 
el individuo con su participación es a restablecer el orden moral, a reactivar la 
actitud ética que cuestiona lo qué es moralmente relevante.

El impacto moral que supone la organización de significantes en un otro 
generalizado no es exclusivo del movimiento Time’s up. El espacio virtual ofrece 
multitud de ejemplos en los que la participación de individuos significantes 
consolidan una nueva realidad que se impone con independencia de la voluntad 
o moral de cada individuo. Esto sucede en otros movimientos –Friday’s for the 
Future, Black life matters–, o en servicios virtuales –Tripadvisor, Booking–, y 
otra gran variedad de agregaciones que de forma habitual se producen en el 



220	 José Felipe Alarcón González

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

espacio virtual. Los signos significantes interpelan al individuo por separado o 
en forma de otro generalizado obligando al individuo a reactivar su actitud ética.

Los ejemplos anteriores muestran el renacer de una ética que se opone a la 
tradicional crítica negativa del espacio virtual. Así cuando Albert Carr13 en sus 
estudios de impacto cognitivo argumenta que el espacio virtual intercambia pro-
fundidad por amplitud, contemplación por estimulación; se argumenta contra 
Carr, que la amplitud de los significantes se convierte en profundidad cuando 
las nuevas organizaciones sociales agregan los significantes concretos en un otro 
generalizado. De igual forma cuando Joshua Greene14 expone con su visión uti-
litarista que en las comunidades el Mi (Me) se supera por el Nosotros (Us) pero 
no alcanza a contemplar un Ellos (Them): se argumenta contra Greene, que el 
otro generalizado incluye al Mi, al Nosotros y al Ellos sin distinguir la importancia 
del valor de cada uno, pues lo relevante es la suma de todos los otros significantes 
en forma de otro generalizado.

Finalmente, parece indicado señalar que el desarrollo moral del individuo 
en el espacio virtual puede conducir hacia una ética desafectada. El hábito de 
interaccionar con multitud de significantes puede resultar en un carácter más 
desafectado, pues la demanda de atención que requiere la multitud de otros sig-
nificantes dificulta mantener la implicación ética tradicional. De ello parece dar 
cuenta parcialmente Floridi cuando propone una ética que incluya a todas las 
entidades como sujetos morales. Sin embargo y aún siendo la ética ontocéntrica 
de Floridi una propuesta con sentido, no resuelve el problema de gestionar los 
significantes. La solución de ética desafectada que sugiero evaluar, contra Floridi, 
en lugar de subjetivar a la entidad informacional, implica objetivar la relación 
/ el in-betweeness de forma que pueda gestionarse la actual y futura multitud 
de significantes –pronto se podrá citar al perro y frigorífico como testigos de 
maltrato– desde el reconocimiento de la contingencia y con la esperanza de 
aumentar la actitud ética del individuo. Será esta una ética que se cuestione 
con más frecuencia qué es bueno o malo para una vida bien vivida. En la que el 
razonamiento moral dejará de ser intransitivo.

13   La preocupación general por los efectos del espacio virtual a nivel cognitivo adquiere 
protagonismo con la famosa crítica negativa de Albert Carr en su artículo divulgativo «Is 
google making us stupid?». 
14   En Moral Tribes: Emotion, Reason, and the Gap between Us and Them, el psicólogo Joshua 
Greene expone la idea de que el problema de la cooperación reside en conseguir que el interés 
colectivo triunfe sobre el interés individual siempre que sea posible.



El progreso moral del espacio virtual: del otro significante al otro generalizado	 221

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

Conclusiones

La filosofía moral exige al individuo ser capaz de percibir los hechos moral-
mente relevantes. Sin dicho apercibimiento –moral uptake–, no cabe razona-
miento. Este escrito concluye que el espacio virtual impone al individuo un 
mayor apercibimiento de las cuestiones morales. El espacio virtual moraliza el 
espacio anterior de dos maneras. Por un lado, la sociedad adopta nuevas conduc-
tas morales: que son resultado del incremento de la actitud ética del individuo. 
Por otro lado, el individuo abandona la forma introspectiva de ponderar sus 
decisiones -ética intrasubjetiva- para razonar moralmente de forma conjunta 
–ética intersubjetiva–. Estas conclusiones son significativas pues rompen dos 
premisas15 del clima moral postmoderno: la falta de criterios para determinar lo 
que es verdadero y el carácter ético anestesiado del individuo moderno. El nuevo 
orden moral que se impone a través de la agregación de significantes cuestiona 
la vigencia del diagnóstico de MacIntyre: «no parece existir una forma racional 
para resolver las disputas morales» (Voorhoeve, 2011, p. 111). 

El presente escrito comparte con estudios previos la idea de que la reciproci-
dad y distribución de confianza del espacio virtual posibilitan la coacción moral. 
Su particularidad es incorporar un nuevo marco teórico a los estudios previos: 
mientras Floridi utiliza la Ética de la información y Vallor la Ética normativa 
aristotélica, la presente investigación emplea la Sociología del conocimiento. De 
esta forma, aunque se alcanzan las mismas conclusiones parciales que Floridi, se 
hace por caminos distintos. Es decir, mientras Floridi emplea objetos informa-
cionales para obtener un conocimiento razonable, este estudio lo hace a través 
de los significantes y, cuando Floridi expone alcanzar conciencia moral a través 
de la moral distribuida, aquí se hace a través del otro generalizado. Sin embargo, 
la mayor diferencia con Floridi estriba en que su propuesta de ética ontocéntrica 
no solo desatiende el problema de la multitud de significantes sino que lo incre-
menta al incluir a todas las entidades informacionales como sujetos morales. Este 
escrito sugiere que las condiciones morales del espacio virtual pueden exigir el 
desarrollo de una nueva ética.

15   Recuérdese como A. Giddens describe el espacio anterior al virtual: «todas las pretensiones 
de conocimiento son corregibles»; «No existe una forma mejor de resolver los temas; «Falta de 
acuerdo en los criterios»; «no se dispone de criterios claros para determinar lo que es justo y 
verdadero»; «Diálogos no llegan a término»; «No se alcanza el consenso. O una verdad válida».



222	 José Felipe Alarcón González

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

El nuevo contexto moral con multitud de significantes obliga al individuo a 
reconocer su incapacidad para gestionar el desorden mediante su individualidad. 
Para ello, el individuo ensaya formas de relacionarse que prosperan cuando el 
individuo acepta la contingencia de este espacio: la admisión de que la delibera-
ción moral siempre puede realizarse de otra manera. Los individuos que acogen el 
pluralismo moral acceden a nuevas formas de pensar. Dichos individuos constru-
yen su ética y por tanto su identidad mediante su identificación con actitudes de 
grupo. Pero la dificultad que supone la gestión de las cada vez mayores demandas 
relacionales persiste y abre un interrogante: la posibilidad de que el individuo 
se vea obligado a desarrollar una ética desafectada. Esta ética ignoraría tanto el 
subjetivismo como el objetivismo para enfocarse en la relación (in-betweeness). 
En este punto, parece indicado sugerir investigaciones futuras sobre qué tipo 
de ética puede gestionar el pluralismo de significantes del espacio virtual. La 
exigencia relacional del espacio virtual exige nuevas formas de relacionarse que 
parecen requerir prestar atención a no prestar atención. 

Los resultados de esta investigación reconocen limitaciones. En primer lugar, 
el cambio de paradigma que supone relacionarse con multitud de significantes es 
cambio solo para aquellos individuos con experiencia vital previa al espacio vir-
tual. Esta limitación no altera que su construcción moral esté igualmente sujeta 
a retos en su socialización por el mayor número de significantes. Sin embargo, 
cabe suponer que las generaciones expuestas a un contexto multirelacional desde 
su nacimiento requieran de una adaptación menos complicada al nuevo para-
digma. En segundo lugar, esta investigación limita el alcance del espacio virtual 
a su estructura tecnológica 2.0 –red de redes– sin pretender abarcar el terreno 
de la inteligencia artificial. Tampoco la red oscura o darknet se tratan con la pro-
fundidad deseable en este estudio. Es posible que las conclusiones de esta tesis 
deban ser revisadas en dichos entornos.

Recuperado el apercibimiento moral parece imperante desarrollar la ética 
necesaria para actuar de forma responsable. De esta forma se podrá consolidar 
un progreso moral. A la consecución de dicho objetivo deberían dedicarse tantos 
esfuerzos como deseos.



El progreso moral del espacio virtual: del otro significante al otro generalizado	 223

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

Bibliografía

Aranguren, J. L. L. (1997). Ética. Madrid: Biblioteca Nueva.

Berger, P. L. (2004). Invitation to Sociology: A Humanistic Perspective. New York: 
Anchor Books.

Berger, P. L. & Luckmann, T. (1966). Secularization and Pluralism. Internationales 
Jahrbuch für Religionssoziologie, 2, 73-81.

— (2008). La construcción social de la realidad (S. Zuleta, Trad.). Buenos Aires: Amor-
rortu.

Borgmann, A. (2000). Society in the postmodern era. The Washington Quarterly, 
23(1), 187-200.

— (2013). So who am I really? Personal identity in the age of the Internet. AI & Society, 
(28), 15-20.

Floridi, L. (2015). The Ethics of Information. Oxford: Oxford University Press.

— (2016). Faultless responsibility: On the nature and allocation of moral responsi-
bility for distributed moral actions. Philosophical Transactions of the Royal Society 
A: Mathematical, Physical and Engineering Sciences, 374(2083), 20160112. https://
doi.org/10.1098/rsta.2016.0112

— (2019). The logic of information: A theory of philosophy as conceptual design. Croydon: 
Oxford University Press.

Joas, H. (1997). G.H. Mead: A contemporary re-examination of his thought. (R. Meyer, 
Trad.) Studies in contemporary German social thought. Massachusetts: MIT Press.

MacIntyre, A. C. (2009). Tras la virtud (A. Valcárcel, Trad.). Barcelona: Crítica.

Mead, G. H. (1925). The Genesis of the Self and Social Control. International Journal 
of Ethics, 35(3), 251-277.

— (2015). Mind, self, and society. Chicago: University of Chicago Press.

Ortega y Gasset, J. (2001). Meditaciones del Quijote. Madrid: Revista de Occidente: 
Alianza.

Pfadenhauer, M. (2016). In-Between Spaces. Pluralism and Hybridity as Elements 
of a New Paradigm for Religion in the Modern Age. Human Studies, 39, 147-159.

Schütz, A. (1995). El problema de la realidad social (N. Miguez, Trad.). Buenos Aires: 
Amorrortu.

https://doi.org/10.1098/rsta.2016.0112
https://doi.org/10.1098/rsta.2016.0112


224	 José Felipe Alarcón González

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 209 - 224. UNED, Madrid

Steets, S. (2016). What Makes People Tick? And What Makes a Society Tick? And 
is a Theory useful for Understanding? An Interview with Peter L. Berger. Human 
Studies, 39, 7-25.

Vallor, S. (2016). Technology and the virtues. New York: Oxford Univ. Press.

Voorhoeve, A. (2011). Conversations on ethics. Oxford: Oxford Univ. Press.

Recibido: 16/07/2020

Aceptado: 27/05/2021

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

