
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

EDUCACIÓN, POLÍTICA Y «EMANCIPACIÓN 
ESTÉTICA» EN LA FILOSOFÍA DE J. RANCIÈRE

EDUCATION, POLITICS AND «AESTHETIC 
EMANCIPATION» IN THE J. RANCIÈRE’S 

PHILOSOPHY

Rodolfo Wenger Calvo

Universidad del Atlántico 1

Resumen: En la filosofía de J. Rancière es posible poner en evidencia una voluntad 
recurrente por afirmar y verificar la «igualdad de las inteligencias» que pasa, inicialmen-
te, por el campo de la educación en su investigación sobre los postulados de J. Jacotot, 
un singular pedagogo francés del siglo XIX, y que desemboca en la política en su vínculo 
con la estética. En este artículo nos vamos a centrar en sus primeros trabajos, sobre todo, 
en su libro El maestro ignorante, para plantear de qué manera puede hablarse de una 
«emancipación estética» en su filosofía para, luego, pasar a dilucidar las relaciones que 
este filósofo contemporáneo establece entre el arte, la estética y la política.

Palabras clave: J. Rancière, Teorías de la emancipación, Estética y política, Edu-
cación estética, Políticas estéticas, Arte crítico o político.

Abstract: In the philosophy of J. Rancière it is possible to identify a recurring 
will to affirm and verify the «equality of intelligences» that occurs, initially, in the 
field of education in his research on the postulates of J. Jacotot, an extravagant French 
pedagogue of the nineteenth-century, and then reaches politics and its connection with 
aesthetics. In this article, we are going to focus on his first works, especially on his book: 
The Ignorant Schoolmaster, to consider how we can speak of an «aesthetic emancipation» 

1 Doctor en Filosofía de la Escuela Internacional de Doctorado de la UNED (EIDUNED): es 
Profesor investigador titular del Programa de Filosofía de la Facultad de Ciencias Humanas de 
la Universidad del Atlántico, Carrera 30 Número 8- 49, Puerto Colombia, Atlántico, Colom-
bia. Correos electrónicos: rodolfowenger@mail.uniatlantico.edu.co y rwenger@outlook.com.

mailto:rodolfowenger@mail.uniatlantico.edu.co


172	 Rodolfo wenger calvo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

in his philosophy, and to elucidate the relationships that this contemporary philosopher 
establishes between art, aesthetics and politics.

Keywords: J. Rancière, Theories of emancipation, Aesthetics and politics, Aesthetic 
education, Aesthetic policies, Critical or political art.

1. Introducción

A lo largo de la producción filosófica de Jacques Rancière es posible poner 
en evidencia una voluntad recurrente por afirmar y verificar la «igualdad de las 
inteligencias» como reivindicación de la lógica de la emancipación, que pasa 
—inicialmente— por el campo de la educación en su investigación sobre los 
postulados de Joseph Jacotot, un singular pedagogo francés del siglo XIX (en 
su libro: El maestro ignorante), pero que, luego, atravesará de principio a fin su 
concepción de la política (en sus libros: En los bordes de lo político; El desacuerdo. 
Política y filosofía; Momentos políticos; El odio a la democracia) y desembocará en 
las maneras en que se puede vincular ese presupuesto de la política con la dimen-
sión estética (El espectador emancipado; El reparto de lo sensible; El malestar en la 
estética; entre otros de sus libros en donde ha abordado temáticas propiamente 
estéticas). 

Sus investigaciones filosóficas tienen tanto un componente histórico como 
uno político y reivindican, tanto las condiciones estéticas de la experiencia políti-
ca, como una dimensión política de la estética, al retomar el concepto de estética 
entendido como un conjunto de formas de configuración del espacio político 
que no se limita solo a ser un conocimiento posible, sino a la configuración 
misma de nuestro lugar en la sociedad porque constituye un factor determinante 
en la manera en cómo se distribuye lo común y lo privado, y, por consiguiente, 
incide en la asignación de todos nosotros dentro de los asuntos comunes o, por 
el contrario, su exclusión o invisibilidad. 

Para desembocar en este planteamiento, Rancière hace una lectura singular 
y crítica de algunos textos inaugurales de la filosofía política como: la República 
de Platón y la Política de Aristóteles, así como de la estética del siglo XVIII: la 
Crítica del Juicio de Kant y las Cartas sobre la educación estética del hombre de F. 
Schiller, entre otros referentes destacados que adquieren nueva posibilidades de 
significación y resonancias conceptuales de interés para pensar la relación entre 
estética y política.



Educación, política y «emancipación estética» en la filosofía de j. rancière	 173

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

En este artículo nos vamos a centrar en sus primeros trabajos, sobre todo 
en su libro El maestro ignorante. Cinco lecciones sobre la emancipación intelectual 
(1987), para poder establecer de qué manera puede hablarse de una «emanci-
pación estética» en su filosofía. Y, luego, a partir de allí, nos referiremos a las 
relaciones que se pueden establecer en su filosofía entre el arte, la estética y la 
política

2. Las investigaciones en los archivos obreros

En 1981, Rancière publica La noche de los proletarios. Archivos del sueño 
obrero, como resultado de un largo de proceso de inmersión en los archivos de 
emancipación obrera de 1830 depositados en la Biblioteca Nacional de Francia. 
Con esta publicación, que fue su tesis doctoral, Rancière buscaba tomar distancia 
de dos posturas que caracterizaban la manera usual de considerar el pensamiento 
obrero. Una de ellas era la marxista que asumía que la conciencia obrera sólo 
podía desarrollarse gracias a la ayuda del rigor de la «ciencia» marxista, que ejercía 
su autoridad desde una exterioridad, tal como sucedía con el althusserianismo y, 
la otra, era la propia de un contra-discurso que asumía que la conciencia obrera 
solo podía surgir de sus propias entrañas, es decir, de las formas de la cultura o 
de la sociabilidad popular. En ambos casos, se trataba de condenar a los domi-
nados a una incapacidad de poder liberarse por sí mismos de su condición de 
dominación y de no poder ser diferentes de lo que supuestamente siempre han 
de ser. Es decir, a los obreros no se les permitía ser y pensar de otra forma sin 
una ayuda exterior autorizada que así se lo posibilitara, y, por consiguiente, se 
les condenaba a no poder cambiar su identidad o su dinámica social, porque 
quedaban impedidos de poder liberarse de la influencia a la que estaban someti-
dos, aun si su voluntad fuera la de querer apropiarse de otros códigos culturales 
y comportamentales de otras clases sociales. Se encontraban enfrentados a un 
dilema difícil de superar que establecía dos posibilidades aparentemente exclu-
yentes respecto a la manera de considerar a los movimientos obreros: por un lado, 
la necesidad de un direccionamiento, de una ayuda externa ligada a un saber, a 
una «ciencia liberadora»; y, por el otro, a la exaltación de lo «auténtico», a una 
identidad inamovible que cabía descubrir a la manera de un sustrato inalterable 
de lo que era considerado como la «cultura obrera». 

Aparentemente, ambas posturas no tenían nada que ver la una con la otra, 
pero Rancière encuentra un punto en común; que es el de obligar a los obreros 



174	 Rodolfo wenger calvo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

a no tener un pensamiento distinto al que debería corresponder con su modo 
de vida. Esto implicaba una limitación que ya poseía una larga tradición en la 
filosofía si nos remontamos a La República de Platón. En particular, al mito de los 
metales que Platón toma de Hesíodo y que señala que a cada clase de ciudadano 
se le asigna un metal de acuerdo con la función que ha de desempeñar en la ciu-
dad: oro para los guardianes, plata para los auxiliares, y bronce y hierro, para los 
labradores y demás artesanos, tal como está relatado en el Libro III (415a-415d), 
de La República. Según este mito, cada cual debe circunscribir sus actividades a 
las que está predestinado de antemano, lo que implica desarrollar solo las virtu-
des acordes con su condición. Por ejemplo, el obrero no tiene tiempo para otra 
labor que no sea la propia de su condición. Además, no es posible transgredir 
ese orden rígido sin incurrir en mezclas inapropiadas. Los que poseen el tiempo, 
pero no poseen el metal apropiado, solo terminarán haciendo algo espurio de 
su pensamiento. En esto consiste el caso de los sofistas, según Platón, o de los 
ideólogos pequeño-burgueses, según Marx. Pero también es aplicable al caso de 
la condición obrera, que debería permanecer encerrada en su condición si no 
quiere exponerse al peligro de verse «contaminada», o de perder su especificidad 
al dejar de ser auténtica: 

De esta manera, se completa la tesis que los modernos pensamientos de 
la revolución toman prestada de los antiguos pensamientos del orden: no 
solo los desposeídos no pueden salir por sí mismos de su desposesión, sino 
que los que logran salir no serán más que una clase de seres anfibios, incapa-
ces de producir otra cosa que una falsa moneda en el país del pensamiento y 
prestigios engañosos en el país del trabajo (Rancière, 1983, V).2 

Sin embargo, lo que descubre Rancière es algo bien distinto, porque encuen-
tra que ciertos obreros en 1830 crean periódicos en donde divulgan sus ideas, 
escriben poemas, conforman asociaciones o se afilian a grupos utópicos en los 
cuales la posibilidad de expresarse más que en un derecho se convierte en una 
posibilidad de emancipación. Se trata de obreros que quieren apropiarse de la 
palabra y de la cultura del otro. Ser, de alguna manera, sujetos «anfibios» capaces 
de transitar a través de las fronteras de las distintas culturas. No quieren perma-
necer anclados a su «cultura popular», sino más bien desean ser una población 
de viajeros que buscan borrar las fronteras de las clases sociales y los saberes a 
los cuales están supuestamente ligados de manera inexorable. Lo que querían 

2   Los libros de J. Rancière han sido consultados y citados en su edición original en francés. 
La traducción al castellano de las diferentes citas es del autor del presente artículo.



Educación, política y «emancipación estética» en la filosofía de j. rancière	 175

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

lograr, de alguna forma, era acceder a una cierta «desidentificación», deseaban 
ser capaces de poder despojarse de un cierto saber y de una cierta voz que los 
encasillaba. Querían hablar y escribir no como obreros sino como otro tipo de 
individuos sin una asignación identitaria prefijada de antemano. Esto será muy 
revelador para Rancière, y nos lo expresa de la siguiente forma:

A partir de ese momento, lo que resultó importante para mí era la crítica 
a todo tipo de identarismo, la idea de que no se trataba de la ideología obrera 
contra la ideología burguesa, la cultura popular contra la cultura ilustrada, 
sino que todos los fenómenos importantes como desencadenantes del con-
flicto ideológico y social son acontecimientos que pasan en la frontera, de 
fenómenos que implican barreras que uno ve y que uno transgrede, pasajes 
de un lado al otro (2012, 51). 

Es más, Rancière considera que la gran lección de estas investigaciones dio 
como resultado una constatación inesperada, y es la de que la emancipación 
que él estudió de estos archivos obreros en la Francia de 1830 es ante todo una 
«revolución estética», porque se trataba de poner con ella en evidencia un proceso 
de «desidentificación» muy cercano a la libertad y desinterés del juicio de gusto 
planteado por el Kant de la Crítica del Juicio o de Schiller en sus Cartas sobre la 
educación estética del hombre (1795). Schiller intenta fundar la emancipación de 
las masas partiendo de una lectura de Kant que reivindicaba la libertad a partir de 
la virtualidad que todos poseemos de un gusto compartido por el libre juego que 
se da en la experiencia estética unitiva de la belleza. Por ello, Schiller considera 
que la educación del hombre, con el objetivo de resolver el problema político de 
una sociedad plenamente racional y libre, debe ser «estética».3 

3   La tesis fundamental de Schiller es el ennoblecimiento del carácter humano, planteado en 
el núcleo de una educación del hombre y de la humanidad para lograr un Estado o una socie-
dad verdaderamente racionales. Este «Estado estético», idealmente concebido por la razón, 
solo podrá ser llevado a cabo por el hombre moral: aquel cuyas facultades racional y sensible 
no estén en contradicción. De esta manera, Schiller sugiere una crítica a la razón ilustrada (la 
cual está fundamentada en Kant), pues ésta aún no ha llegado a dar cumplimiento al ideal de 
un Estado verdaderamente racional, ya que tal razón ha fallado en la práctica, aunque no en 
la teoría. Es de advertir que Schiller parte de principios kantianos, para superarlos. Su idea de 
síntesis es la belleza, la cual se funda en el juego, momento unitivo en el cual el ser humano es 
libre. A partir de la acción recíproca del impulso sensible o material y el impulso formal o racio-
nal, Schiller concibe el impulso de juego, principio de acción de la belleza. Este impulso de 
juego engloba al impulso sensible y al racional en un movimiento dialéctico que los suprime 
y conserva a la vez. Schiller define el objeto del impulso de juego como forma viva [lebende 
Gestalt], belleza en el ámbito de la experiencia.



176	 Rodolfo wenger calvo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

Veamos, a continuación, cuáles son las aportaciones de Rancière en lo que 
tiene que ver con la educación propiamente dicha, dado que nos permitirá com-
prender su propuesta «emancipatoria» en términos intelectuales.

3. Las lecciones del «maestro ignorante»

En El maestro ignorante: Cinco lecciones sobre la emancipación intelectual 
(1987), Rancière presenta las tesis de un singular y extravagante pedagogo fran-
cés de finales del siglo XVIII y comienzos del XIX, Joseph Jacotot (1770-1840), 
quien postuló un principio de «emancipación intelectual» que tendrá importan-
tes consecuencias en su propio planteamiento filosófico y político. Tanto es así 
que podemos llegar a afirmar que la postura política de Rancière, en su nivel más 
fundamental, a partir de ese momento, terminará siendo profundamente «jaco-
tista», en cuanto siempre asume la verificación de la igualdad de las inteligencias 
como un necesario punto de partida y un reiterado leitmotiv que debe ser tenido 
en cuenta si se quiere abordar la dimensión política de toda acción humana.  

Este libro se desarrolla en dos niveles; uno que tiene que ver con la figura 
de Jacotot como personaje histórico, pedagogo, individuo polifacético y activo 
protagonista de las ideas revolucionarias de comienzos del siglo XIX, y, el otro, 
que consiste en la apropiación política que hace Rancière de ello, a manera de 
una propuesta filosófica que entrelaza los aspectos pedagógicos, junto con una 
novedosa concepción de la educación, con su preocupación por la emancipación, 
la igualdad y una concepción de la política como disenso4.

4   El disenso para Rancière, no es la confrontación de los intereses o de las opiniones, es más 
bien la manifestación de una distancia-brecha [écart] de lo sensible con respecto a sí mismo. 
En el caso del disenso político, los interlocutores no han sido constituidos de antemano, al 
igual que el objeto o la escena de la discusión, porque quien hace ver su pertenencia a un 
mundo común que el otro no ve, no puede hacer uso de la lógica implícita de ninguna prag-
mática de la comunicación. Esto significa que el disenso implica una «re-configuración» del 
orden que determina que no hay lugar para los que no forman parte de él, para los que son 
excluidos del orden de la dominación que impone la negación de la política y, por consi-
guiente, plantean la supresión de la igualdad, legitimando así un orden policial. El disenso está 
en el núcleo de la política en términos rancierianos, como interrupción del orden y la lógica 
policial. En el caso de la dimensión estética, el disenso, no es el conflicto de las ideas o de los 
sentimientos. Es el conflicto de diferentes regímenes de sensorialidad. A partir del disenso el 
arte, en el régimen estético, toca a la dimensión política.



Educación, política y «emancipación estética» en la filosofía de j. rancière	 177

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

Veamos brevemente en qué consistió la experiencia de la cual partió Jacotot 
para descubrirse a sí mismo como «maestro ignorante». En 1818, en la Uni-
versidad Católica de Lovaina, en Bélgica, Jacotot debía enseñar francés a unos 
alumnos que no sabían ni una palabra de este idioma, dándose el caso que él 
mismo tampoco tenía idea de flamenco (holandés). Forzado por la situación, 
se le ocurrió la idea de proponerles que leyeran una edición bilingüe que se 
publicó en esa época, en Bruselas Las aventuras de Telémaco, una novela política 
de François Fénelon (1651-1715) basada en La Odisea de Homero. Invitó a 
los estudiantes a que leyeran el texto en francés apoyándose en la traducción 
que aparecía en el libro. Debían memorizar frases y luego compararlas con la 
versión flamenca. Después, los animó a que escribieran sus reflexiones en francés. 
Para su sorpresa, el progreso fue increíble. Sin ayuda alguna, los estudiantes 
comenzaron a dominar las reglas básicas del francés, llegando incluso a ser 
capaces de componer algunos textos breves en ese idioma.

Lo interesante a resaltar es que su experiencia pedagógica estableció, de 
manera inesperada y paradójica, la posibilidad de aprender sin un maestro que 
diera explicaciones, es decir, sin la necesidad de alguien que trasmita su cono-
cimiento, su saber, a alguien que se supone que no lo posee. Esta postura que 
aparentemente tiene visos de «anti-magisterio» (Cfr. Cerletti, 2003) no significa, 
sin embargo, que se deba prescindir completamente de un maestro, sino que 
su función como «maestro ignorante» ha de ser completamente diferente a la 
que asume tradicionalmente un «maestro explicador». Porque lo que evidencia 
Jacotot es que cualquiera es capaz de aprender lo que quiera, tal como nos ha 
sucedido a cada uno de nosotros con el aprendizaje de la lengua materna. Esta es 
la lección que propone un maestro que no utiliza la «explicación» como «méto-
do pedagógico», porque con el método explicativo siempre se ha de perpetuar 
el abismo, la diferencia irreductible, entre quienes saben y pueden explicar; y 
aquellos que han de aprender y obedecer. El que explica algo y luego controla 
la fidelidad de lo «aprendido» es para Jacotot un «embrutecedor», alguien que 
no emancipa, sino que ubica al estudiante en un mundo de rangos y jerarquías 
preestablecido. Mientras que lo que se enseña cuando se utiliza un método eman-
cipador es a usar la propia inteligencia. Lo que pretende «ignorar» el «maestro 
ignorante» es la distancia que separa a los que saben de los que no saben, aquella 
separación que crea una diferencia insuperable entre el maestro y sus estudiantes.

A partir de esta experiencia, Jacotot llegó a proponer una reforma radical 
de los métodos de enseñanza, formulando un método de «enseñanza univer-
sal» capaz de «emancipar las inteligencias», y que llegó a denominar sistema 



178	 Rodolfo wenger calvo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

panecástico, basado en cuatro principios: a) todos los hombres poseen igual inteli-
gencia; b) cada hombre tiene la capacidad de instruirse a sí mismo y puede lograr 
todo lo que quiere; c) se puede enseñar lo que se ignora; d) todo está en todo. 

De acuerdo con esta propuesta pedagógica la función del maestro emancipa-
dor es la de plantearle al alumno un desafío del que no pueda salir más que por 
sí mismo. Y esta posibilidad de emancipación en la enseñanza está relacionada 
con un triple cuestionamiento que le ha de hacer el maestro constantemente al 
alumno: «[…] y tú… ¿qué ves?, ¿qué piensas?, ¿qué harías?» (Rancière, 1987, 43), 
insistiendo siempre a la exhortación al ¡tú puedes! De esta manera, toda la prácti-
ca de la enseñanza jacotista se resume en la pregunta: ¿y tú, que piensas? Todo el 
poder de este tipo de enseñanza radica en la conciencia de emancipación que la 
enseñanza actualiza en el maestro y suscita en el alumno. (Cerletti, 2003, 148). 

Sin embargo, la paradoja del maestro emancipador es que emancipa sin 
constituirse él mismo en un líder o en un guía, sino que lo hace apostando a que 
cada uno puede hacerlo por sí mismo: 

La tremenda osadía o pretensión de insinuar que se puede «enseñar lo 
que se ignora», mucho más que manifestar un absurdo didáctico, tiene una 
intencionalidad filosófica y política crucial. Expresa la potencia del pensa-
miento y la posibilidad que tienen todos de construir lo nuevo (Cerlettti, 
2003: 148).

Esto es importante de resaltar, puesto que si se quiere hacer una apuesta por 
una «política progresista» (en términos de querer que los dominados se convier-
tan en actores de su propia historia), sería difícil de hacerlo sin partir de la igual-
dad que instaura la presuposición de la verificación de las inteligencias. Sin esta 
igualdad se impediría pensar en la posibilidad de participación de los dominados 
en el reordenamiento de las relaciones políticas, económicas y simbólicas de una 
sociedad al serles negadas, desde el comienzo, sus capacidades para convertirse 
en actores de su propia historia. 

Presuponer la desigualdad de las inteligencias y querer la emancipación de los 
dominados en un mundo común sería un contrasentido (Cfr. Rueff, 2013). Por 
eso es necesario no colocar a la igualdad como un objetivo a alcanzar partiendo 
de la desigualdad, sino que más bien es necesario comenzar con la igualdad, con 
ese mínimo de igualdad sin el cual ningún saber se transmite, ninguna orden se 



Educación, política y «emancipación estética» en la filosofía de j. rancière	 179

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

ejecuta, y trabajar para ampliarla indefinidamente, dado que quien parte de la 
desigualdad puede estar seguro de encontrarla al final del camino.

4. El trabajo poético de traducción de El espectador emancipado

Lo interesante a destacar son las consecuencias en el campo estético de lo que 
hemos venido abordando. En este sentido, en El espectador emancipado (2008), 
Rancière enfatiza que la emancipación intelectual en el campo del teatro5 y de 
las artes en general también implica partir de esta presuposición de la igualdad 
en términos de «verificación de la igualdad inteligencias», en la medida en que 
cada individuo aprende todas las cosas de la misma manera como ha aprendido 
la lengua materna: observando y comparando un signo con un hecho, un signo 
con otro signo. Se trata de una labor incesante de traducción que procede por 
comparaciones y figuras para comunicar las aventuras intelectuales de cada cual 
y comprender lo que otra inteligencia se empeña en comunicarle. Un acto de 
«traducción» que implica una dimensión poética, puesto que requiere un acto 
de composición y recomposición.

Este es el rol activo que adopta quien es espectador ante una obra teatral o 
artística en general. Porque quien comúnmente es considerado como un sujeto 
«pasivo», un simple espectador, tiene la capacidad de traducir —a su manera muy 
particular— aquello que él o ella percibe de lo que ve, de ligarlo a su aventura 
intelectual singular, así no lo parezca. Es esto lo que lo hace igual a sus semejan-
tes, aunque la aventura intelectual de alguien en particular no se parezca nece-
sariamente a ninguna otra.6 Es el poder común de la igualdad de las inteligencias 

5   Es importante aclarar que para Rancière el teatro, o más bien lo que él denomina el «espec-
táculo teatral», no se limita solamente al teatro propiamente dicho, sino que incluye otras 
formas de espectáculo como la acción dramática, la danza, la performance artística, la mími-
ca o cualquier otra forma de espectáculo que implique la presentación de cuerpos en acción 
frente a un público reunido.
6   Una reforma del teatro buscó en la primera mitad del siglo XX que tanto la escena como 
la actuación pudieran establecer una mediación que permitiera evitar los aspectos negativos 
del «espectáculo» y diera paso a los aspectos positivos del «verdadero teatro». Con ello, se 
pretendía que los espectadores adquirieran las capacidades requeridas para dejar de ser espec-
tadores y pudieran convertirse en agentes «reales» de una práctica colectiva que eliminara la 
alienación y permitiera una identificación plena, sin engaños, con lo representado. Esto lo 
plantearon, cada uno a su manera, tanto el teatro épico de Bertolt Brecht, como el teatro de 
la crueldad de Antonin Artaud.



180	 Rodolfo wenger calvo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

la que une a los individuos y los hace intercambiar sus aventuras intelectuales, 
aunque los mantenga separados los unos de los otros en una sala de teatro o en la 
vida cotidiana, en general. Se trata de lo que llama Rancière la «capacidad de los 
anónimos», la capacidad que hace que cada uno de nosotros sea igual a cualquier 
otro/otra. Se trata de una capacidad que se ejerce por un juego imprevisible de 
asociaciones y disociaciones.

Lo que nuestras actuaciones verifican —ya se trate de enseñar o de 
actuar, de hablar, de escribir, de hacer arte o de apreciarlo— no es nuestra 
participación en un poder encarnado de la comunidad. Está en la capacidad 
de los anónimos, la capacidad que hace que cada uno (a) sea igual a cualquier 
otro (a). Esta capacidad se ejerce por medio de un juego imprevisible de 
asociaciones y disociaciones (Rancière, 2008, 23).

Este trabajo poético de traducción está en el núcleo de todo aprendizaje que 
parte de una práctica emancipadora que ignora la distancia «embrutecedora», 
establecida por la desigualdad de las inteligencias, tal como lo vimos al abordar 
El maestro ignorante, en cuanto que reta a la enseñanza que reafirma la propia 
incapacidad, y con ello su presupuesto de la desigualdad de las inteligencias, lo 
cual es reafirmado por el prejuicio que considera que la palabra es lo contrario 
de la acción, y que establece contraposiciones entre: mirar/saber, apariencia/rea-
lidad, actividad/pasividad. Dualidades que establecen una división, un reparto 
de lo sensible, una distribución a priori, de esas posiciones y de las capacidades 
ligadas a ellas. Estableciendo y reafirmando una desigualdad, una distancia irre-
ductible, entre aquellos que poseen una capacidad y aquellos que no la poseen. 
Todo lo contrario de lo que plantea Rancière basándose en los planteamientos 
de Jacotot, porque ambos —tanto el pedagogo del siglo XIX, como el filósofo 
contemporáneo— consideran que la emancipación comienza cuando se vuelve 

Lo que propone Rancière es diferente porque se cuestiona esta reforma teniendo en cuenta lo 
planteado en su libro El maestro ignorante, y se pregunta si es posible la inversión de los tér-
minos entre lo que considerado como pasivo y lo que es considerado como activo en la escena 
teatral, en la medida en que sospecha que puede ser la voluntad de querer suprimir la distan-
cia entre el espectador y la puesta en escena la que termina por generar la «distancia» tan cri-
ticada. Esto porque la pretendida «inactividad» del espectador depende de una división de lo 
sensible previa que establece una diferencia entre términos prestablecidos de antemano. Todo 
espectador es un actor de su propia historia, y al revés, todo actor, todo ser humano en acción 
también es un espectador potencial de su propia historia: En esto consiste una actitud eman-
cipadora que permite intercambiar las relaciones entre lo activo y lo pasivo, entre la palabra y 
la acción, y poner en duda la identificación superficial que se establece generalmente entre la 
escucha, la mirada y la pasividad.



Educación, política y «emancipación estética» en la filosofía de j. rancière	 181

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

a cuestionar la oposición entre mirar y actuar, cuando se comprende que las 
evidencias que estructuran de esa manera las relaciones entre el decir, el hacer y 
el ver pertenecen a una estructura de dominación y de sujeción. La emancipación 
comienza cuando se comprende que mirar también es una acción que confirma o 
que transforma esa distribución de las posiciones, porque al mirar activamente el 
espectador también actúa, observa, selecciona, compara, interpreta. Liga aquello 
que ve con muchas otras cosas que ha visto en otros escenarios, en otros lugares. 

Todo espectador es de por sí un actor de su propia historia, y al revés: todo 
actor, todo hombre de acción, es susceptible de ser también espectador de la 
misma historia. Es eso lo que ocurrió con los obreros que abordó Rancière en La 
noche de los proletarios, porque ellos también eran espectadores y visitantes en el 
seno de su propia clase. Eran, a la vez, protagonistas, testigos y propagandistas 
de sus deseos de emancipación al dedicar sus noches a actividades distintas a su 
condición obrera, a actividades más afines a lo que podría ser considerada como 
una actividad artística o intelectual. Con los relatos y testimonios que Rancière 
encontró en los archivos de esa época en forma de cartas, panfletos, crónicas, 
poemas, reflexiones, se evidencia que estos obreros estaban reformulando las 
relaciones establecidas, en términos del «reparto de lo sensible» que determina-
ba lo que debían ver, hacer y hablar. Al hacerse espectadores y visitantes, estos 
obreros transformaron el reparto de lo sensible que establece que aquellos que 
trabajan no tienen tiempo para estar en otro lugar, según el modelo platónico, 
planteado en La República.

Esta emancipación social fue también una emancipación estética, una discon-
formidad con las maneras de sentir, de ver y de decir que determinaban la iden-
tidad obrera en el orden jerárquico que definía un orden anterior preestablecido. 

La emancipación social fue al mismo tiempo una emancipación estética, 
una ruptura con las maneras de sentir, de ver y de decir que caracterizaban 
a la identidad obrera en el orden jerárquico antiguo. Esta solidaridad de lo 
social y de la estética, del descubrimiento de la individualidad para todos y 
del proyecto de colectividad libre ha configurado el núcleo de la emancipa-
ción obrera (Rancière 2008, 41).

Por consiguiente, Rancière considera que esta cercanía entre lo social y lo 
estético puede ponerse en evidencia en sus investigaciones en los archivos obreros 
de la primera mitad del siglo XIX, como el núcleo central de la emancipa-
ción obrera, porque implicó el desorden de clases y de identidades que la visión 



182	 Rodolfo wenger calvo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

sociológica del mundo niega en nombre del orden y de la constitución misma 
de su legitimidad como saber en el siglo XIX. En este sentido, para Rancière, la 
emancipación tiene que ver con el desmantelamiento de un determinado tipo de 
reparto de lo sensible, es decir, con una transformación de aquello que se puede 
ver, pensar y decir en determinado momento. Lo que constituye una «estética 
de la política».

Pasemos ahora, para finalizar, a las posibilidades políticas que pueden ofrecer 
el arte «crítico» o político en esta perspectiva.

5. Las posibilidades políticas del «arte crítico»

Para Rancière, no existe el arte sin una forma específica de visibilidad y de 
discursividad que lo identifique como tal. Todo arte supone una determinada 
«división de lo sensible» [partage du sensible]7 que lo liga a una determinada 
forma de política. Y la estética es tal división:

No hay arte sin una forma específica de visibilidad y de discursividad 
que lo identifique como tal. No hay arte sin un cierto reparto de lo sensible 
que lo vincule a una determinada forma de política. La estética es tal reparto 
(Rancière, 2004, 63). 

Tampoco el arte es el concepto común que reúne las diferentes artes. Es el 
dispositivo que las ofrece a la vista: 

7   Para Rancière, la «división de lo sensible» o «reparto de lo sensible» [partage du sensible] 
concierne directamente a lo político en términos de una «estética primera» o «estética de la 
política». Él hace esta afirmación partiendo de la definición aristotélica de ciudadano, la cual 
asume este último como aquel individuo que hace parte tanto del hecho de ser gobernado 
como de la posibilidad de gobernar: pero lo que Rancière precisa es que antes de esta división 
existe otro reparto anterior, y es el que determina quienes quedan dentro y quienes quedan 
fuera de este reparto. Es decir, se determina a priori quienes van a «compartir» el reparto y 
quienes quedan fuera al no quedar incluidos inicialmente en esta división que da la posibili-
dad de participar en el gobierno de los asuntos comunes. Un reparto de lo sensible establece, 
entonces, al mismo tiempo, un común compartido y las diferentes partes que lo componen. 
Y este reparto de las partes y de los lugares se fundamenta sobre una distribución de los espa-
cios, los tiempos y las formas de actividad de los cuerpos que determinan la manera misma 
según la cual un común se ofrece a la participación y donde los unos y los otros son parte de 
ese reparto.



Educación, política y «emancipación estética» en la filosofía de j. rancière	 183

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

De hecho, el «arte» no es el concepto común que unifica las demás artes. 
Es el dispositivo que las hace visibles. Y «pintura» no es solamente el nombre 
de un arte. Es el nombre de un dispositivo de exposición, de una forma de 
visibilidad del arte. […] [L]o que el «arte» en singular designa es el recorte 
de un espacio de presentación por el cual las cosas del arte son identificadas 
como tales. Y lo que une la práctica del arte a la cuestión de lo común es la 
constitución, a la vez, material y simbólica, de un cierto espacio tiempo, de 
una suspensión de las formas ordinarias de la experiencia sensible (Rancière, 
2004, 36).

Y, a su vez, el arte no es político por los mensajes y los sentimientos que 
transmite sobre el orden del mundo. Ni tampoco es político por la manera por 
la cual representa las estructuras de la sociedad, los conflictos o las identidades 
de grupos sociales. Más bien es político por lo siguiente: 

La distancia que [el arte] toma respecto a sus funciones, por el tipo de 
tiempo y de espacio que instituye, por la manera mediante la cual corta este 
tiempo y puebla ese espacio. […] [L]o propio del arte es operar un nuevo 
recorte del espacio material y simbólico. Y es de esa forma como el arte tiene 
que ver con lo político (Rancière, 2004, 37).

Para entender esto es importante tener en cuenta que para Rancière la polí-
tica no es el ejercicio del poder o la lucha por el poder. Es más bien la configu-
ración de un espacio específico, el recorte de una esfera particular de experiencia 
de objetos planteados como comunes y dependientes de una decisión común, 
a la vez que es también la configuración de sujetos reconocidos como capaces 
de designar estos objetos y de argumentar sobre ellos. La política consiste en la 
reconfiguración del reparto de lo sensible que define lo común de la comunidad 
y en la introducción de sujetos y objetos nuevos; funciona como «interrupción» 
que hace visible aquello que no lo era, y que posibilita que sean entendidos como 
seres hablantes aquellos que no eran percibidos sino como seres que solo emiten 
ruido y no un lenguaje8. Este trabajo de «disensos» constituye una estética de la 
política.

8   Rancière cita en repetidas ocasiones, a lo largo de sus textos, el primer libro de la Política, 
(I, 1253a), en donde Aristóteles hace una distinción entre el ser humano y los demás anima-
les en relación con su posesión del lenguaje: “La razón de que el hombre sea un ser social, 
más que cualquier abeja y que cualquier otro animal gregario, es clara. La naturaleza, pues, 
como decimos, no hace nada en vano. Solo el hombre, entre los animales, posee la palabra 
[logos]. La voz [phoné] es una indicación del dolor y del placer; por eso la tienen también los 



184	 Rodolfo wenger calvo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

La política surge cuando los que «no tienen» el tiempo se toman el tiem-
po necesario para plantearse como habitantes de un espacio común y para 
demostrar que sus bocas emiten también una palabra que enuncia lo común 
y no sólo una voz que denota dolor. Esta distribución y redistribución de 
los lugares y las identidades, esta distribución y recorte de los espacios y los 
tiempos, de lo visible y de lo invisible, del ruido y de la palabra constituyen 
lo que yo llamo un reparto de lo sensible (Rancière, 2004, 38).

De esa manera, el concepto de «reparto de lo sensible» es central para abor-
dar la relación entre estética y política en la filosofía de J. Rancière. Se trata de 
un concepto que posee un carácter polisémico que se evidencia en la definición 
dada por el propio autor9:

demás animales. (Ya que por su naturaleza han alcanzado hasta tener sensación del dolor y del 
placer e indicarse estas sensaciones unos a otros). En cambio, la palabra existe para manifestar 
lo conveniente y lo dañino, así como lo justo y lo injusto. Y esto es lo propio de los humanos 
frente a los demás animales: poseer, de modo exclusivo, el sentido de lo bueno y lo malo, lo 
justo y lo injusto, y las demás apreciaciones. La participación comunitaria en éstas funda la 
casa familiar y la ciudad (Aristóteles, Política, I, 1253a)”. El análisis de este pasaje implica, 
para Rancière, la necesidad de centrarse en la especificidad con la que define Aristóteles al ser 
humano como animal que posee la palabra [logos], lo cual lo diferencia y le da una preemi-
nencia frente a los demás animales que sólo poseen el grito o el ruido (o por lo menos consi-
deramos que emiten «ruidos», dado que como seres humanos los consideramos de esta forma, 
incluso en el caso de animales altamente desarrollados —delfines, ballenas, primates, etcéte-
ra—, lo cual no tiene que ser necesariamente cierto en términos de comunicación animal). 
Esta condición de posesión del logos, de la palabra que manifiesta, frente a la simple voz 
[phoné] que no significa, sino sólo indica, va a constituir una diferencia radical que será deter-
minante para definir lo político. 
9   Para una mayor comprensión del término es importante precisar que la palabra francesa 
«partage» posee varios significados que requieren ser conocidos y que suelen perderse en la 
traducción a otros idiomas al tener que optar por uno ellos en detrimento de su pluralidad 
semántica que la hace interesante desde el punto de vista filosófico. Un ejemplo de ello es el 
título de su libro homónimo: Le partage du sensible. Esthétique et politique, el cual se traduce 
como El reparto de lo sensible. Estética y política o, a veces, simplemente como La división de 
lo sensible, dejando así de lado la acepción ligada al compartir algo que es común. Lo que cabe 
resaltar aquí es que la palabra repartición o reparto es menos pasiva que la palabra división, 
porque esta última implica una operación que al ser realizada queda fijada y no se puede 
modificar, mientras que un reparto puede estar en permanente distribución, porque puede 
estar actualizándose constantemente. Algunas traducciones que se pueden encontrar en Inter-
net también optan por el término distribución, quizás por la influencia de la versión en inglés 
de Gabriel Rockhill, quien tradujo Le partage du sensible como The Distribution of the Sensible 
para la versión de las ediciones Continuum del año 2004.



Educación, política y «emancipación estética» en la filosofía de j. rancière	 185

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

Llamo reparto de lo sensible al sistema de evidencias sensibles que hacen 
visible al mismo tiempo la existencia de un común y los recortes que defi-
nen los lugares y las partes respectivas. Un reparto de lo sensible establece, 
entonces, al mismo tiempo, un común compartido y las diferentes partes 
que lo componen. Este reparto de las partes y de los lugares se fundamenta 
sobre una distribución de los espacios, los tiempos y las formas de actividad 
que determinan la manera misma según la cual un común se ofrece a la par-
ticipación y donde los unos y los otros son parte de ese reparto (Rancière, 
2000, 12. Las cursivas son nuestras).

Para Rancière, existe una estética de la política como «reparto de lo sensi-
ble» porque la política según él no es considerada como un asunto de leyes o 
constituciones, sino más bien como la configuración del «tejido sensible de la 
comunidad», por el cual las leyes y las constituciones adquieren sentido: «¿Qué 
objetos son comunes? ¿Qué sujetos son incluidos en la comunidad? ¿Qué sujetos 
son capaces de ver y expresar lo que es común? ¿Qué argumentos y prácticas 
son considerados como argumentos y prácticas políticas? Y así sucesivamente» 
(Rancière, 2009, 8-9).

Pero, al respecto, lo que resulta escandaloso para la filosofía política es que la 
política no posea un fundamento propio que legitime el orden social. Lo cual es 
lo mismo que decir que no existe un orden natural o divino que determine o legi-
time, en términos de un arkhé, o principio último, la jerarquía del orden social. 
Si existe algo semejante a ello es porque a lo largo de la historia este fundamento 
ha sido inventado, ha sido impuesto como resultado de una mentira colectiva que 
postula una «naturaleza social» para darle a la comunidad su supuesta legitimidad 
en términos tanto de fundamento de la política, de ordenamiento social «natu-
ral», como de legitimidad de mando para ejercer el dominio de unos pocos sobre 
los demás; incluso con el argumento de lograr el bienestar de la colectividad.

La falta de arkhé, o más bien la ruptura de un supuesto arkhé, es un tema 
recurrente en el pensamiento político de Rancière. Y esto es así porque la polí-
tica, para él, más que una relación entre individuos entre sí o entre individuos 
y la comunidad, tiene que ver con el recuento, el cálculo erróneo de las «partes» 
que conforman dicha comunidad. Se trata de un cálculo político que se basa 
en un excedente, en un suplemento, que no es tenido en cuenta por la «lógica 



186	 Rodolfo wenger calvo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

policial»10 que solo cuenta las partes preestablecidas, supuestamente «reales», es 
decir, aquellas que han sido identificadas de antemano por medio de criterios 
que únicamente asumen cierto tipo de diferencias: de origen, de funciones, de 
intereses, etcétera. Y este excedente, esta parte suplementaria de la comunidad 
que no es tenida en cuenta por el orden policial es el pueblo, el demos, que tiene 
una doble significación porque puede ser asumido tanto como la comunidad en 
su conjunto o como una parte, una división de la comunidad:

El fundamento de la política no es en efecto más convención que natu-
raleza: es la ausencia de fundamento, la pura contingencia de todo orden 
social. Hay política simplemente porque ningún orden social está fundamen-
tado en la naturaleza, ninguna ley divina organiza a las sociedades humanas 
(Rancière, 1995, 36).

Por este motivo la relación entre estética y política, en Rancière, puede esta-
blecerse a partir de una «estética de la política». Pero, además, también puede 
plantearse como una determinada forma de «política de la estética», es decir, 
entendida esta última como la manera en que las prácticas y las formas de visi-
bilidad del arte intervienen en el reparto de lo sensible y en su configuración, 
en las maneras como recortan espacios y tiempos; sujetos y objetos; delimitan lo 
que es común y lo que es individual.

Por tanto, arte y política no son dos realidades autónomas, independientes y 
separadas acerca de las cuales cabe preguntarse si deben ser puestas en relación, 
sino que más bien son formas de división y/o reparto de lo sensible, dependien-
tes, a su vez, de un régimen específico de identificación y pensamiento del arte11 

10   Lo que llama Rancière la policía o la lógica policial es la organización de la sociedad como 
un todo que es divisible en partes que corresponden a lugares sociales, funciones, competen-
cias y maneras de ser definidos de antemano. Es la concepción del gobierno como la gestión 
de esta totalidad social por aquellos que son considerados como «cualificados» para hacerlo, 
lo cual depende en gran parte de los sondeos de opinión y de una lógica del consenso, sin 
presuponer un vacío o un suplemento, sino una totalidad conformada por partes prestableci-
das y definidas de antemano.
11   Para Rancière, no hay «arte» sin un régimen de identificación y de pensamiento que per-
mita distinguir sus formas como formas comunes. Un régimen de identificación del arte es 
aquel que pone determinadas prácticas en relación con formas de visibilidad y modos de 
inteligibilidad específicos. Cada tipo de régimen de identificación del arte permite autonomi-
zar las diferentes artes de otras actividades humanas, a la vez que las vincula a un orden histó-
rico determinado en el cual se dan, en términos generales, unas maneras de hacer y un tipo 
particular de ocupaciones que se relacionan con ellas en términos de prácticas artísticas, 



Educación, política y «emancipación estética» en la filosofía de j. rancière	 187

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

porque: «No siempre hay política, aunque haya siempre formas de poder. De la 
misma manera que no siempre hay arte, incluso si hay siempre poesía, pintura, 
escultura, música, teatro, danza» (Rancière, 2004, 36). Es decir, que lo político 
no es propiamente una idea de la puesta en marcha de lo ideológico a través del 
arte sino, más bien, una condición inherente al arte mismo en su experimen-
tación, en su vivencialidad, donde la pasividad del espectador se ve modificada 
por la incursión del «actor» en términos de «actor-espectador». Para que esta 
experiencia pueda llevarse a cabo es necesario crear un dispositivo o una estra-
tegia que se relacione con la re-partición o la re-distribución de lo sensible. Tal 
re-distribución o re-partición de lo sensible trae consigo una nueva manera de 
ver el mundo del arte y una reelaboración de las geografías del poder, donde el 
sensorium ya no sería exclusividad ni privilegio de unos pocos sino una extensión 
de la esfera humana y por ende de todos los sectores sociales. En este sentido, la 
distancia entre varias esferas de la cultura —la de élite y la de masas o popular, 
por ejemplo— queda superada (Cfr. Arcos-Palma, 2009). 

Por eso, para Rancière, el arte crítico o político debe transformar al espectador 
en un actor, en un activista que haga de su experiencia estética un medio para 
actuar y cambiar su contexto inmediato. Con lo cual dejaría de ser simplemente 
un agente pasivo que recibe sensaciones estéticas; para pasar, luego, a ser un 
agente que se atreve a cuestionarlas. En este sentido, un arte que solamente 
esté enmarcado en una postura «esteticista» deja de lado todo punto de vista 
crítico, porque el arte crítico, en su formulación más general, se propone generar 
conciencia de los mecanismos de la dominación para convertir al espectador en 
actor consciente de la transformación del mundo. Sin embargo, hay que tener en 
cuenta que la postura de Rancière va más allá de un mero efecto de comprensión, 
puesto que los explotados rara vez han tenido la necesidad de que les sean expli-
cadas las leyes de la explotación: «Porque no es la incomprensión del estado de 

porque las pone en relación con formas de visibilidad y modos de inteligibilidad específicos. 
De esta forma, Rancière especifica tres regímenes de identificación de lo que ha sido denomi-
nado «arte» en la tradición occidental: el primero es el régimen ético de las imágenes, el segun-
do es el régimen poético, también llamado mimético o representativo y, el último —y en el cual 
nos encontramos actualmente— es el régimen estético de las artes.
Con este planteamiento de los regímenes del arte, Rancière modifica la manera usual de defi-
nir la relación entre arte y política, porque establece que existe una estética de la política, en la 
medida en que la política construye mundos sensibles uniendo palabras e imágenes y deter-
mina espacios y tiempos particulares de participación. También, lo que conocemos como arte 
conforma una estética propia al plantear un recorte de: los lugares y los tiempos, de los modos 
de exposición de los cuerpos, de las formas, de las palabras, de los movimientos y de las imá-
genes que construyen mundos comunes.



188	 Rodolfo wenger calvo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

cosas existente el que alimenta la sumisión de los dominados, sino la falta de 
confianza en su capacidad de poder transformarlo» (Rancière, 2004, 65)12.

Lo que Rancière le cuestiona al arte crítico contemporáneo es el modelo a partir 
del cual plantea su «eficacia», porque si bien parte de una voluntad de querer 
denunciar los mecanismos de la dominación, lo hace a partir de una eficacia 
contradictoria que limita su rebeldía, al no proporcionar una prospectiva de 
emancipación, sino sólo una transformación «sígnica de las cosas». Se trata de 
un «modelo pedagógico de la eficacia del arte» que se dio de manera ejemplar en 
la escena teatral clásica, en la cual se pretendía aleccionar al público, a través de 
las formas de la ficción, sobre los comportamientos humanos, haciendo énfasis 
en sus defectos o en algunas de sus virtudes. El espectador teatral asistía, así, a 
una obra que le enseñaba a reconocer y a odiar a los hipócritas (El tartufo de 
Molière), a valorar la tolerancia y a rechazar el fanatismo (El fanatismo o Mahoma, 
de Voltaire), etcétera. Y esta lógica causal, que subyace en este modelo mimético 
teatral del siglo XVIII —y que Rousseau denunció (Rousseau, 2009)—, todavía 
está presente en la actualidad, en la medida en que aceptamos que lo que vemos 
en una película, en una escena de teatro, en una exposición fotográfica o en una 
instalación artística contemporánea son las señales sensibles de un determinado 
estado de cosas que suceden en el mundo y que son presentadas por la voluntad 
de un autor, y que el efecto que produce en nosotros nos hace rebelarnos frente al 
orden establecido, aunque ya no creamos en la corrección de nuestras costumbres 
por medio de la recepción dramatúrgica. 

Sin embargo, al igual que sucede con la definición de los tres regímenes de 
identificación y pensamiento del arte, para Rancière, existe otra manera de pen-
sar la eficacia del arte ligada al régimen estético. Se trata de la «eficacia estética» 
consustancial al régimen estético, según la cual se da una suspensión de toda 
relación directa entre la producción de las formas del arte y la producción de 

12   Sin embargo, es necesario aclarar que el arte no es político para Rancière por los mensajes 
o los sentimientos que transmite sobre el orden del mundo. Tampoco lo es por la forma en 
que representa las estructuras de la sociedad, los conflictos o las identidades de los grupos 
sociales. Es político por la distancia misma que guarda con relación a estas funciones, por el 
tipo de tiempo y espacio que establece, por la manera en que divide ese tiempo y puebla ese 
espacio.
Entonces, la condición política del arte no está ligada necesariamente a su «compromiso 
social», a los mensajes que transmite sobre una determinada situación o a su toma de partido 
por algún tipo de lucha social, sino más bien por la apuesta estética que establece al proponer 
otro «reparto de lo sensible» diferente al imperante o predominantemente aceptado.



Educación, política y «emancipación estética» en la filosofía de j. rancière	 189

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

un efecto determinado sobre un público en particular. Se trata de la eficacia de 
una desconexión, y es a lo Rancière también le da el nombre de disenso, el cual 
no es el conflicto de las ideas o de los sentimientos sino más bien el conflicto, la 
diferencia, que se puede establecer entre diferentes regímenes de sensorialidad. 

Entonces, para Rancière, un arte crítico o político es aquel que más que revelar 
las formas y relaciones de poder, lo que hace es modificar las líneas divisorias 
entre los regímenes de representación sensibles. Por ejemplo, Rancière ubica en el 
régimen de la «ficción», haciendo uso de las palabras y las imágenes, situaciones 
que el régimen dominante de la información nos presenta de manera consensua-
da como único registro de lo real. En el arte crítico contemporáneo esto se da de 
acuerdo con las siguientes dos condiciones que pasamos a exponer. 

La primera, se relaciona con la etimología misma de la palabra crítica que se 
refiere a la separación, a la división, de acuerdo con la cual el arte crítico es aquel 
que es capaz de establecer una separación en el tejido consensual de lo real, y 
que, por consiguiente, desdibuja las líneas divisorias que separan los diferentes 
ámbitos y formas que configuran lo existente. Por ejemplo, un caso sería el de 
desdibujar la separación entre documental y ficción, otro, sería el de proponer 
nuevas maneras de distribuir los lugares, o propiciar su transformación, a partir 
de la reestructuración de las fronteras materiales y simbólicas que los definen.

La segunda condición estaría ligada a la de un arte capaz de asumir los límites 
propios de su práctica, y que se niega a controlar y anticipar su efecto, es decir, 
un arte que tiene en cuenta la separación estética con la que se puede producir 
efectos. 

En ambos casos se trata de un arte capaz de proponer imágenes visuales y/o 
audiovisuales con el propósito de contribuir a reconfigurar el paisaje de nuestro 
mundo, planteando —a la vez— una interrogación constante sobre las formas 
y las potencialidades del arte mismo.

Conclusiones 

En la filosofía de J. Rancière se ofrece una interesante posibilidad de redefini-
ción y problematización de la dimensión política y su relación con la educación, 
la estética y el arte. Lo cual se encuentra vinculado con el propósito de afrontar 
la sensación y la actitud de impotencia generalizada que se pone de manifiesto en 
la falta de propuestas que permitan superar las dificultades de nuestro presente, 



190	 Rodolfo wenger calvo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

y que se hace tangible en el debilitamiento, e incluso en la desaparición, de un 
pensamiento crítico que pueda generar alternativas filosóficas respecto al fun-
cionamiento casi hegemónico del modelo económico del capitalismo avanzado 
a nivel mundial y de las diferentes variantes de políticas neoliberales que lo 
acompañan. En este sentido es en el que hay que asumir, en toda su radicalidad, 
su postura de asimilar el fracaso del proyecto crítico de la modernidad a través 
de la revalorización del pensamiento y de las artes para recomponer el mundo. 
Es necesaria una «emancipación estética» que suponga una nueva forma de con-
siderar la articulación entre política y estética.

En su propuesta de un «espectador emancipado», Rancière se pregunta si 
acaso el afán de hacer que el espectador deje de ser espectador no conlleva, en 
definitiva, una profundización en el abismo existente entre el artista y su público, 
entre los que proponen una acción artística y aquellos que la presencian «pasi-
vamente», entre aquellos que supuestamente saben y se inventan una estrategia 
artístico-pedagógica y aquellos que no saben, y simplemente contemplan. Con 
esto, Rancière asume el aprendizaje que propone la práctica emancipadora del 
denominado «maestro ignorante» como un trabajo «poético de traducción», 
especificando que esto se logra porque lo que «ignora» el maestro ignorante es 
justamente ese abismo, supuestamente infranqueable, entre su saber y el de sus 
alumnos, porque, en el caso de haber aceptado esta distancia como punto de 
partida, estaría estableciendo y perpetuando una desigualdad: la «desigualdad 
de las inteligencias». 

Rancière considera, más bien, que todo espectador es un actor de su propia 
historia, y al revés, todo actor, todo ser humano en acción, también puede llegar 
a ser un espectador potencial de su propia historia. En esto consiste una actitud 
emancipadora que permite intercambiar las relaciones entre lo activo y lo pasivo, 
entre la palabra y la acción, al poner en duda la identificación superficial que se 
establece generalmente entre la escucha, la mirada y la pasividad.

Este planteamiento filosófico tiene relevancia en un contexto contemporáneo 
en donde es importante volver a pensar la estética y su dimensión política para 
hacer frente a un mundo cada vez más consensual donde el disenso, esencial a 
la política, se ve opacado por un exceso de visibilidad propio de los medios de 
comunicación y de unas sociedades del espectáculo y de la «diversión progra-
mada».



Educación, política y «emancipación estética» en la filosofía de j. rancière	 191

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

De esta manera, la reconfiguración del espacio que opera la política efectúa 
en su pensamiento una acción de apertura que posibilita el reconocimiento de 
nuevos lugares de enunciación y la transformación de ciertos «ruidos» en dis-
cursos, tal como lo proponen sus análisis basados en los archivos obreros de 
finales del siglo XIX de su libro La noche de los proletarios. Lo cual se relaciona 
con el hecho de que para este filósofo la política implica la «división» o «reparto 
de lo sensible» y, más específicamente, la «reconfiguración de la división de lo 
sensible», en la medida en que introduce sujetos y objetos nuevos, hace visible 
aquello que no lo era, permite escuchar como a seres dotados de la palabra a 
aquellos que no eran tenidos en cuenta como tales.

Bibliografía

Arcos-Palma, R. (2009). “La estética y su dimensión política según Jacques Rancière”. 
Revista Nómadas (31), 139-155. 

Aristóteles (1988). Política. (Introducción, traducción y notas de Carlos García Gual 
y Aurelio Pérez Jiménez). Madrid: Gredos.

Cerletti, A. (2003). “La política del maestro ignorante: la lección de Rancière”. Revis-
ta Educación y Pedagogía (36), 145-151.

Cornu, L. y Vermeren, P. (Eds.) (2006). La philosophie déplacée. Autour de Jacques 
Rancière. París: Horlieu. (Actas del coloquio de Cerisy de 2005 dedicado a la filo-
sofía de J. Rancière).

Deranty, J.-Ph. (Ed.) (2010). Jacques Rancière Key Concepts. Durham: Acumen.

Galende, F. (2012). Rancière: una introducción. El presupuesto de la igualdad en la 
política y en la estética. Buenos Aires: Quadrata.

Platón (2013). La República. (Traducción de José Manuel Pabón y Manuel Fernán-
dez-Galiano). Madrid: Alianza.

Rancière, J. (1981). La nuit des prolétaires. Archives du rêve ouvrier. París: Fayard. 

— (1983). Le philosophe et ses pauvres. París: Fayard.

— (1987). Le maître ignorant. Cinq leçons sur l’émancipation intellectuelle. París: Fayard.

— (1995). La Mésentente. Politique et philosophie. París: Galilée. 

— (2000). Le partage du sensible : Esthétique et politique. París: La Fabrique.

— (2004). Malaise dans l’esthétique. París: Galilée.



192	 Rodolfo wenger calvo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 171 - 192. UNED, Madrid

— (2004). The Politics of Aesthetics. The distribution of sensible (Traducción al inglés de 
Le partage du sensible de G. Rockhill). Londres y Nueva York: Continuum.

— (2008). Le spectateur emancipé. París: La Fabrique. 

— (2009). “The Aesthetic Dimension: Aesthetics, Politics, Knowledge”. Critical 
Inquiry, 36 (2), 1-19.

— (2012). La méthode de l’égalité. Entretien avec Laurent Jeanpierre et Dork Zabunyan. 
París: Bayard. 

Rousseau, J.-J. (2009). Carta a D’Alembert sobre los espectáculos. Madrid: Tecnos.

Rueff, J. (2013). «Contribution de la théorie de Jacques Rancière a l’analyse des pra-
tiques démocratiques en ligne». Où [en] est la critique en communication ? (Colo-
quio internacional en el marco 80ª congreso de la Asociación francófona para el 
saber (Acfas), Montréal, Québec, Canada, 7-11 mayo 2012). Retrieved  Junio  11,  
2020,  from  http://www.gricis.uqam.ca/actes/acfas2012/articles/kane.pdf.

Recibido: 12/07/2020

Aceptado: 12/09/2020

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://www.gricis.uqam.ca/actes/acfas2012/articles/kane.pdf
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

