
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

LUDDISMO Y NEO-LUDDISMO: UNA PROPUESTA 

LUDDISM AND NEO-LUDDISM: A REVIEW

Andoni Alonso

Universidad Carlos III

Resumen: Este artículo trata de presentar la conexión entre el luddismo antiguo 
y el neoluddismo contemporáneo. Se sostiene que el paso del tiempo ha supuesto una 
diversificación de la noción de luddismo con intereses y actitudes muy distintos. En este 
sentido se describe la existencia de varios tipos de neoluddismo y, como conclusión, se 
presenta la posibilidad de un neoluddismo reflexivo o ilustrado, capaz de ejercer una 
crítica racional sobre el desarrollo tecnológico y las nociones de innovación y progreso. 
Para ello, se recuerda a autores como Anders, Illich, Winner y Mumford, como aquellos 
que establecieron un marco de crítica al respecto.

Palabras clave: luddismo, historia, crítica, tecnología.

Abstract: This paper tries to clarify the connections between old and new or 
contemporary Luddism. Time has carried a diversification of the notion of Luddism, 
representing different agendas and attitudes. Therefore, there is useful to describe some-
how what differences they have. As a conclusion there is the possibility to defend an 
enlighted or reflective Luddism, able to make a rational criticism on the technological 
development and on the notions of innovation and progress. For that, some classical 
authors such as Anders, Illich, Mumford and Winner, among others, provide a useful 
theoretical approach. 

Keywords: luddism, history, criticism, technology.

1. Breve introducción al luddismo

El luddismo forma parte de nuestra forma de entender la sociedad tecno-
lógica contemporánea. Cada crisis provocada por la tecnología nutre sus filas. 
En los años 90, con el inicio de la sociedad digital, comenzó a reivindicarse el 
neo-luddismo (Sale, 1996) como propuesta de reforma social. La historia del 



252	 Andoni Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

movimiento obrero (E. P. Thompson, 2016, Hobsbawm, 1952) en los años 
cincuenta y sesenta estableció la tradición historiográfica hasta nuestros días 
(Van Daal, 2014). El momento histórico nutre un posicionamiento políti-
co como muestra el trabajo de Bookchin (2012), Winner (2002) o Postman 
(2011), entre otros. En España la aparición de grupos neoludditas como “Los 
Amigos de Ludd” adaptan el luddismo al activismo ecologista y la reforma 
social. Se establece así una conexión entre el movimiento histórico y el presente 
pero esto necesita dilucidación. Existen semejanzas y diferencias y conviene 
establecer adecuadamente su historia. 

La palabra «luddita» pasó a formar parte de la lengua inglesa con una rapi-
dez inusual; ya aparecía en el diccionario en 1811, exactamente en el mismo 
momento en que el movimiento luddita se encontraba en pleno desarrollo. Su 
origen parece remontarse a una leyenda popular sobre un tal Nedd Ludd, traba-
jador textil que, en 1779, destruyó enfurecido una máquina de tejer calcetines, 
treinta años antes de las revueltas inglesas de las Midlands. La tradición popular 
relata que su novia Jenny pasaba todo el día esclavizada trabajando con aquella 
máquina, y Nedd, al sentir que el artefacto le robaba la atención de su amada, 
decidió cortar por lo sano. Esta hazaña doméstica tuvo la virtud de convertir-
lo en un personaje, un tipo expeditivo y furioso caracterizado por resolver los 
problemas a golpes. Así se solía decir en el registro coloquial de entonces: «¡No 
seas un Ludd!» o «¡Qué Ludd estás hecho!». La filosofía luddita, sin embargo, no 
existía entonces. La máquina per se no fue su blanco específico (Jones, 2013) tan 
solo porque formaba parte de la riqueza de los patronos que podían atacar. Éstas 
eran muy caras, causaban daños irreparables en la producción y podía acarrear la 
ruina definitiva. Si existió un movimiento popular que inventó mitologías y per-
sonajes ficticios como el Rey Ludd o el Capitán Swing. Se compusieron baladas, 
carnavales y burlas en las calles y se pegaron pasquines, caricaturas, amenazas y 
proclamas o se crearon hermandades secretas. También tuvieron lugar algunos 
levantamientos —pocos y no demasiado sangrientos—, pero quedaron muy 
lejos de una insurrección total (Van Daal, 2015). La represión fue formidable: se 
destacaron más soldados a pacificar el movimiento en Inglaterra que a combatir 
a Napoleón en el continente (Van Daal, 2012). 

No hubo una filosofía luddita, un pensamiento crítico sobre la tecnología. 
Cuando Lord Byron defendió ante la Cámara de los Lores a los revoltosos de 
Nottingham y Lancashire, mezclaba, en su defensa, su piedad para con los ajus-
ticiados y provocar a los apoltronados lores de la Cámara. Las advertencias anti-
maquínicas de otros poetas y escritores de la época como Wordsworth, Rushkin 



Luddismo y neo-luddismo: una propuesta 	 253

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

o Blake son de otro tipo (Linebaugh, 2012): el rechazo estético y moral ante 
el materialismo y la falta de sensibilidad de la naciente sociedad del momento. 
Jones (2013) subraya que la romantización del luddismo tuvo más que ver con la 
creación de una poética que con su historia real. Ciertamente hay un elitismo en 
algunos de esos poetas ludditas avant la lettre y en su deseo de vuelta a lo rural, 
a la vida simple del medievo à la Ruskin, a los paseos por el campo. La Balada 
de Tintern Abbey de Wordsworth, los “oscuros molinos satánicos” de Blake o el 
“amoralismo comercial” de Ruskin son demasiado sofisticados para los obreros 
de entonces. Fue un luddismo romántico en sentido literal que detesta el feísmo 
progresivo del Londres neblinoso e insano, los trenes que tiznan el paisaje, la 
vida subhumana de los suburbios de Manchester o Londres y la pobreza de un 
proletariado acosado por el alcoholismo, la prostitución y las enfermedades.

El luddismo histórico fue, en definitiva, un movimiento pre-sindical 
(Thompson, 2016) que inspiró a políticos, escritores, filósofos y artistas y que 
ha instaurado el término «luddita» en la sociedad contemporánea. Tanto que 
incluso los que critican con dureza la tecnología tratan de distanciarse y adop-
tar una postura razonable, hasta cierto punto conciliadora. Pero, ciertamente, 
la historia avanza y cabe la sospecha de que la «invención de la tradición», en 
palabras Hobsbawm, ha fructificado en una corriente de pensamiento aún viva. 
Proporcionalmente a esta inflación del discurso, han aumentado las voces críticas 
que se enfrentan al relato oficial del progreso tecnológico. Doscientos años de 
luddismo llevan a suponer un término que agrupa gran diversidad de discursos. 
Cabe preguntar así sobre quién y cómo se es luddita. 

2. El neo-luddita contemporáneo

Desde el punto de vista político, el neo-luddismo no es patrimonio de una 
ideología; no es necesariamente de derechas ni de izquierdas. Marx menciona al 
movimiento como el inicio de la lucha obrera pero lucha completamente equi-
vocada; no se trata de destruir máquinas sino de cambiar las relaciones sociales 
y recuérdese la conocida frase de Lenin de que el comunismo era “soviets más 
electricidad”, nada luddita, desde luego. La socialdemocracia de principios del 
siglo xx entiende que los ludditas no comprenden la bondad del progreso (Jones, 
2013) y que la máquina supone la promesa de la felicidad social. Quizás el pensa-
miento anarquista, en alguna de sus variantes, es el que mejor se acomoda. Puede 
ser así conservador, libertario, ecologista o antiglobalizador y también religioso. 
En cierto sentido lleva a cabo la crítica contra la religión de la tecnología (Noble, 



254	 Andoni Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

1999). La naturaleza, así, estaría a disposición del ser humano para que pueda 
reconstruir el mundo y regresar al Edén del que fue expulsado. No obstante, no 
es del todo acertado unir progreso tecnológico y cristianismo. Hay ejemplos de 
resistencia religiosa ante lo tecnológico, como podría ser la cierta divinización 
de la naturaleza que predicaba Francisco de Asís, por ejemplo.

Un luddita contemporáneo es básicamente un agnóstico frente a ciertos dog-
mas, un hereje de la religión del desarrollo tecnológico. Uno de esos dogmas es el 
progreso, que se ha venido formulando de muy distintas maneras. Por ejemplo, 
mediante la afirmación de que no importan los errores de hoy porque tende-
rán a corregirse mañana gracias, precisamente, a la tecnología. Otro afirma la 
ineluctabilidad e independencia del desarrollo tecnológico. Como ley histórica, 
no tendría sentido ninguna oposición porque el progreso, no se detiene, no es 
posible dar marcha atrás. La convicción de que cualquier tiempo futuro será mejor 
expresa esa ciega confianza. Una de las palabras más utilizada es innovación, tér-
mino que sustituye al de progreso. Sorprendentemente, el uso masivo del término 
actualmente es relativamente nuevo: no tiene más de treinta años (Godin, 2006). 
Su padre, Joseph Schumpeter, la definió como destrucción creativa. Se incide en 
lo creativo, y no en la destrucción, infinitamente más importante desde el punto 
de vista social y político. Por ejemplo, se ha innovado mucho, sin duda, pero 
también las bombas de Hiroshima y Nagasaki representaron innovaciones de pri-
mer orden. Quienes rechazan la innovación son víctimas de un irracional temor 
al cambio, al futuro. Los herejes del dogma tecnológico son, para los defensores 
de la fe técnica, los miedosos, los anticuados, los obsoletos. No se trata tan solo 
de una manera de entender la economía, también extiende su influencia sobre 
el deber ser del cuerpo, el mundo, el lenguaje —se vencerá por fin la maldición 
de Babel—, la sociedad —se unificará la especie—, y el final de los tiempos —la 
singularidad—, en el cual asistiremos a la resurrección gloriosa de los cuerpos. 
Como toda religión se compone de una serie de textos, profetas, predicadores 
y promesas de redención. Se augura el advenimiento de una mente colectiva, 
compuesta por todas la singularidades, el fin de los conflictos sociales, la curación 
de todas las enfermedades incluida la vejez, y la conquista de la inmortalidad; 
se anuncia la reconstrucción y reparación del medio ambiente y de los desastres 
causados por el industrialismo, declaradas con cierta ridícula seriedad por parte 
de los gurús tecnocráticos actuales.



Luddismo y neo-luddismo: una propuesta 	 255

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

La Universidad de la Singularidad financiada por Google, la propaganda de 
Facebook y célebres emprendedores como el dueño de Tesla, predican este evan-
gelio tecnológico a diario. Los centros de tecnología llevan más de veinte años 
inmersos en una intensa campaña para convencer, ilusionar y ganar adeptos. Se 
afirma que la iniciativa privada y las grandes corporaciones, realizarán tales haza-
ñas, una vez se superen las trabas y obstáculos que han supuesto las regulaciones 
de algunos Estados, y se sofoquen aquellas incomprensibles e irracionales voces 
críticas de los herejes frente al progreso tecnológico. “Luddita” se ha convertido 
en un insulto en los cenáculos del desarrollo tecnológico, una forma de descalifa-
ción expeditiva sin mayores matices. Ciertamente no todas las respuestas ludditas 
son igualmente respetables; las hay perfectamente inútiles o irreflexivas, violentas 
o puramente sentimentales. Sin embargo, la crítica es siempre un contrapeso 
necesario ante sectores que acumulan cada vez más poder, a niveles nunca vistos 
en los últimos sesenta años. 

3. Luddismo violento y religioso

Una de las acusaciones contra el neoluddismo resalta su tendencia violenta, 
su posibilidad de convertirse en terrorismo. La imagen del Gran Enoch —la 
maza que sirvió para forjar máquinas y que sirve también para destruirlas— en 
su vuelo suspendido contra el telar es una de las míticas estampas más fácil-
mente reconocibles en la disidencia tecnológica. Sin embargo, la destrucción 
de máquinas no tiene demasiado sentido porque, obviamente, no se lograría 
con ello la paralización del progreso. Quizás su origen esté en los años setenta 
cuando el novelista Edward Abbey (2012) escribió La banda de la tenaza, una 
novela irónica sobre cuatro quijotes ecologistas empeñados en preservar un Oeste 
norteamericano virgen amenazado por la destrucción industrial. Los sabotajes se 
convierten, un poco por accidente, un poco por falta de reflexión, en la táctica 
de esta banda luddita y ecologista para oponerse a las compañías depredadoras 
del entorno natural. El éxito de la novela llevó a convertir su título monkeywrench 
precisamente en equivalente de “ecosabotaje”. Pero no hay que olvidar que Abbey 
trató con ironía y desmesura, con mucho humor, esta pelea entre economía y 
ecología, y que en absoluto pensó que pudiera ganarse de esta manera si no, 
precisamente, mediante la sátira. La ironía es una forma importante de luddismo 
reflexivo pero, sin duda, la violencia, no.



256	 Andoni Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

Durante los conflictos en Seattle durante la Cumbre de la Organización 
Mundial del Comercio en los noventa, nació el movimiento antiglobalización. 
En su seno se cuestionó radicalmente la civilización industrial y nació, entre 
otros, el «primitivismo». Liderada por John Zerzan (2012), esta corriente crítica 
propone un regreso a la naturaleza salvaje, en el que las sociedades humanas 
deberían abandonar toda herramienta, toda tecnología. La agricultura o el mis-
mo lenguaje serían, entre otras, formas de dominación. Con una teorización 
abstrusa y fuentes cuestionables, este anarcoprimitivista mezcla datos antropo-
lógicos, paleontológicos y políticos para intentar demostrar que «el pasado del 
pasado» debería ser nuestro destino como humanidad. No parece inquietarse por 
las derivaciones políticas de su doctrina, ni parece saber que quienes realmente 
intentaron esta vuelta hacia el pasado fueron, por ejemplo, los jemeres rojos cam-
boyanos, con terribles consecuencias. A pesar de su endeblez teórica, compensada 
en su momento por el activismo antiglobalizador, el primitivismo tiene cierto 
predicamento entre algunos sectores neo-ludditas violentos. Es igualmente un 
dogma simplificador de una cuestión llena de matices y complejidades. Pensar 
realmente que podamos volver a un escenario donde se generalicen las sociedades 
de cazadores-recolectores suena a delirio. 

Pero si los adversarios del neo-luddismo tuvieran que elegir un icono nega-
tivo, una figura de ese irracionalismo anti-tecnológico, esta sería sin duda la de 
Ted Kaczinsky, Unabomber. La historia oficial dice que, primeramente, este caso 
se incluyó en la categoría de «asesino en serie», pero dado su deseo de acabar 
con el progreso, pasó a ser considerado como «terrorista», un terrorista de dere-
chas, como él mismo declara, furibundo enemigo del pensamiento de izquierdas 
y del neoliberalismo a partes iguales (Kaczinsky, 2016). En 1995 finalmente 
pudo publicar su Manifesto —titulado La sociedad industrial y su futuro— en el 
Washington Post, donde explicaba su rechazo al desarrollo tecnológico, el cual se 
ha convertido para algunos en una suerte de Biblia neoluddita. Su lectura se ha 
convertido en un pecado que pocos se atreven a confesar en público, y menos 
estar de acuerdo con algunas de sus propuestas pero, desde luego, no con todo su 
bagaje libertario conservador. En un arranque piadoso, Ray Kurzweil, profeta del 
digitalismo, trató de convencer y convertir al mismo Unabomber y explicarle que 
no hay marcha atrás en el desarrollo tecnológico, que la tecnología debe alcanzar 
su destino, en una curiosa interpretación heideggeriana del ser tecnológico. 

Como una forma de religión, la tecnología entra necesariamente en compe-
tencia con otras religiones en su versiones fundamentalistas. El cruce de ataques 
y acusaciones entre determinadas propuestas tecnológicas y los dogmas religiosos 



Luddismo y neo-luddismo: una propuesta 	 257

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

es previsible porque se juega el patrimonio salvífico, la fe de sus seguidores. Esta 
estrategia tiene una ventaja; no hay que argumentar, basta con anatemizar al con-
trario. Pero la no aceptación del dogma del progreso por motivos religiosos es, a 
su vez, un camino allanado para acusar a ciertos integristas religiosos de ludditas. 
Las resistencias de los grupos ultraconservadores cristianos ante determinadas 
técnicas médicas y de investigación biológica reciben esta etiqueta descontextua-
lizada. Al menos habría que matizar que se trata de un luddismo conservador y 
religioso, un fenómeno bastante marginal del luddismo del siglo xxi. Un caso 
paradigmático son los testigos de Jehová y su rechazo a las transfusiones de san-
gre como prohibición bíblica de «no comer sangre». Pero esta resulta fácilmente 
criticable, dada la cantidad de vidas que esta técnica ha logrado a lo largo de la 
historia. La biotecnología ha sufrido el ataque de muchos grupos diferentes de 
fundamentalistas como los relacionados con las células madre embrionarias o 
determinadas terapias génicas que constituyen violaciones de diversos preceptos 
religiosos. Basándose en creencias y con el deseo de influir no solo en quienes las 
profesan sino en la sociedad en general, se trata de un luddismo completamente 
desnortado, tiránico y contraproducente. Vacunas, trasplantes y transfusiones 
son logros probados y su rechazo causa un justificado ridículo en la mayoría de 
la sociedad. Cuando se produjeron los atentados de las Torres Gemelas, el térmi-
no volvió a aparecer, ligando la ignorancia y la barbarie de los fundamentalistas 
islámicos a un atentado con limitada preparación técnica. Pero existen también 
luddismos religiosos como el de ciertos grupos Amish, quienes admiten solo 
una tecnología que asegure la convivencia, el pacifismo y la comunidad. Por eso 
adoptan perfectamente ciertas tecnologías contemporáneas y rechazar las que 
crean una suerte de individualismo contrario a su sentido comunitario. Aquí no 
se trata de dogma sino de política, de vida en común, cosa que es muy diferente. 
En este sentido hay una visión crítica de la tecnología (Kelly, 2009) que además 
permite a sus miembros continuar o no en sus comunidades, dependiendo de 
sus inclinaciones. 

4. Luddismo espectacular o vergonzante

Se permite ser luddita por un cierto tiempo si se hace de forma privada o un 
tanto avergonzada. Estas dos actitudes son aceptables en la sociedad de la inno-
vación porque, en definitiva, los desastres tecnológicos no se pueden esconder 
y su descrédito tampoco se puede evitar, pero se pueden limitar. En el cine y en 
las series de televisión se promociona ser un neo-luddita civilizado y durante un 
lapso de tiempo acotado. Una vez terminado el espectáculo, en el sentido más 



258	 Andoni Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

situacionista posible, hay que volver a la realidad tecnológica. El asunto consiste 
en alimentar una sensación de temor ante los desastres, la invasión de la tecnolo-
gía en la vida cotidiana, que finalmente se resuelve precisamente en eso, en una 
ficción inofensiva. Un buen ejemplo es Netflix y su actualización de la distopía 
Farenheit 451 de Ray Bradbury. Qué haya podido llevar a una compañía audio-
visual a recrear este clásico, llevado al cine magistralmente por Truffaut en 1966, 
merece una reflexión. En la época de Internet no se necesitan bomberos que que-
men libros. Compañías como ésta son hoy mucho más efectivas a la hora de crear 
un mundo de distracción total que impida cualquier tipo de reflexión crítica, 
cualquier pregunta trascendental que aparezca impresa. Resulta irónico así que 
quienes más contribuyen a la ausencia de lectores se preocupen de una manera 
un tanto hipócrita de esta situación contemporánea. Otras series presuntamente 
duras y críticas con la tecnología como Black Mirror se convierten en espectáculo 
de culto para iniciados que, sin ser necesariamente ludditas, consideran que algo 
de razón hay en las sátiras demoledoras de esta serie.

Resulta sintomático, sin embargo, que ese temor tecnológico vuelto ficción 
sea comercial, sea vendible para un público que en su mayoría se encuentra 
totalmente rendido al culto del teléfono móvil, Internet o la tablet. Pero, preci-
samente, la ficción tiene la ventaja de alejar los malos pensamientos y conjurar 
los temores. Poco a poco se integra así en el propio mercado lo que a priori sería 
su mayor enemigo: el miedo a la tecnología. Este miedo vende y aumenta las 
ventas del consumo masivo de lo digital. La distopía se ve demasiado lejana o, se 
supone, que afecta solo a otros. Hay miles de ejemplos que hacen de la distopía 
audiovisual todo un género, desde la serie Mr. Robot, donde se mezcla el acti-
vismo hacker contra la tecnología capitalista o, en el extremo de la violencia, a 
Westworld, inspirada en Almas de Metal, película basada en el libro de Michael 
Crichton. En esta serie se aborda uno de los temores más repetidos de los trans-
humanistas: la aparición de una especie humanoide, más inteligente, fuerte y 
bella que los seres humanos comunes y corrientes, convertidos, a la larga, en sus 
enemigos. Esta espectacularización del luddismo y del miedo a la distopía sirve 
para desactivar su potencial reflexivo: se convierte en otro elemento aceptable-
mente desasosegante, que puede asimilarse fácilmente y rápidamente olvidarse. 
Las imágenes en movimiento acaban con el pensamiento en calma, con deseos 
de objetividad y ponderación.

Es muy frecuente escuchar a quienes critican la tecnología argüir que ellos no 
son ludditas. La prueba más fehaciente que suelen aportar es que ellos también 
emplean móviles, escriben con ordenadores, buscan datos, libros o artículos en 



Luddismo y neo-luddismo: una propuesta 	 259

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

Internet, y conducen automóviles. Se podrían añadir otras muchas cosas como 
lavar con lavadoras automáticas, refrescarse con aire acondicionado, organizar sus 
viajes online, etc. Pero parece un tanto ridículo argumentar que uno no puede 
ser luddita solo porque tiene un lavavajillas en casa. Para ser coherente, uno 
debería retirarse a los bosques, tras los pasos de Thoreau, como hizo Kaczynski, y 
desconectarse absolutamente de toda tecnología, incluida la electricidad y el agua 
corriente. Pero el mundo en el que se nace es el mundo que existe exteriormente 
y no está sujeto a elección. Se puede ser perfectamente luddita al tiempo que se 
vive en la sociedad tecnológica. Criticar la forma en la que la tecnología afecta al 
modo de vida contemporáneo por medio de la propia tecnología no tiene nada 
de contradictorio o hipócrita, es la única condición posible. En un entorno de 
tecnología convivencial, como el que propuso Ivan Illich en los años setenta, sería 
difícil que apareciese un rechazo sostenido y argumentado contra la tecnología. 
No puede olvidarse que lo tecnológico es parte consustancial del ser humano. 
Sólo cuando ésta se vuelve opaca, controladora, intrusiva y dañina aparece la 
crítica. El luddismo ilustrado trata de revertir el diseño tecnológico por medio 
de usos alternativos. Cierto es que se ha abusado de nociones como apropiación 
tecnológica, empoderamiento y uso alternativo, y que a veces encubren una defensa 
a ultranza del desarrollo tecnológico: seguramente Facebook considera que empo-
dera a sus usuarios, y lo mismo WhatsApp y otras compañías. En cualquier caso, 
utilizar Internet y el móvil no son obstáculos para ser un neoluddita crítico. En 
definitiva, si para hacer la crítica del mundo tecnológico fuese imprescindible 
aislarse completamente del mismo, la crítica se haría impracticable. Hoy en día 
solamente hay dos tipos grupos sociales que efectivamente pueden vivir desco-
nectados: los muy ricos no tienen que estar pendientes del móvil o del correo 
electrónico porque otros lo hacen por ellos. Y los muy pobres, al otro lado de la 
brecha digital, que no pueden permitirse el coste económico de estar conectados. 
En un terreno intermedio se encuentra el común de los mortales que no puede 
elegir si estar conectados o no, si depender del sistema tecnológico o no. Pero la 
consideración crítica ante el abuso tecnológico no es algo ni que esté vedado ni 
que sea contraproducente incluso si aparece en una página web. 

5. Luddismo del arrepentimiento

En esta categoría podría incluirse una amplia gama de arrepentidos que en 
su momento participaron de manera entusiasta en el desarrollo de la tecnología. 
En ella podemos incluir a ingenieros, psicólogos, programadores o ejecutivos de 
compañías tecnológicas que en su momento desertaron del bando tecnófilo. Las 



260	 Andoni Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

razones, en muchos casos, obedecen a motivos muy inmediatos, a una frustración 
o una alerta provocada por un hecho concreto. En estas reacciones «ludditas» 
no se trata tanto de ofrecer un análisis profundo de la sociedad tecnológica 
como de responder a una situación concreta. Hay reacciones de espanto como la 
que sufrió en 2000 Bill Joy (Joy, 2000), fundador de Sun Microsystems, ante las 
perspectivas futuras de la inteligencia artificial o la nanotecnología. Joy llegó a 
una conclusión interesante: quizás no debamos hacer todo lo que podemos hacer 
porque se puede volver en nuestra contra. Asustado, publicó un artículo en Wired 
—esa suerte Hola tecnológico— con el amenazante título: «Por qué el futuro no 
nos necesita». En su escrito aparece una sección con el sorprendente título «El 
nuevo reto para el luddismo», en el cual glosa a Unabomber como alguien que, 
aunque mereciese ser condenando por sus atentados, podía tener razones funda-
das para la publicación de su Manifiesto. El pensamiento de Joy, sin embargo, está 
colonizado por un determinismo tecnológico negativo; la tecnología se ha vuelto 
autónoma, no hay forma de tomar decisiones para seguir su rumbo, por tanto, 
esperemos tranquilamente un final en el cual seremos superados por especies más 
competentes como los robots, que los propios humanos han de crear inelucta-
blemente. Si se da esto por cierto, cualquier discusión, cualquier argumentación 
sobre el desarrollo tecnológico carece ya de todo sentido. El problema de Joy es 
que no es lo suficientemente neo-luddita y, en el fondo, reverencia una tecnología 
tan poderosa que ni siquiera es humana. 

Facebook se ha convertido, inopinadamente, en una cantera de ludditas auto-
críticos. Por ejemplo, Antonio García Martínez (2018), jefe de proyectos de 
Facebook en Silicon Valley, ha decidido seguir el camino de Kaczynski. Se ha 
retirado a los bosques del norte de Seattle para, armado con un fusil, protegerse 
del inevitable apocalipsis social que aguarda a la humanidad. De manera un tanto 
mística dice haber «vislumbrado el mundo dentro de diez años», concluyendo 
que perderse en la espesura es la única posibilidad de supervivencia. La tecnología 
hará que escasee cada vez más el trabajo, pero habrá armas de sobra, por lo que 
será inevitable que nos veamos abocados a una revuelta sangrienta. Antes de su 
retirada escribió Chaos Monkeys, una crítica demoledora de la filosofía oculta 
de las compañías digitales. El título hacía referencia a un programa informático 
diseñado para comportarse, como una banda de monos caóticos dentro de un sis-
tema digital, por ejemplo, dentro de un banco de datos. El diseño experimental 
del programa comprueba si el sistema es lo suficientemente robusto como para 
aguantar tal vandalismo extremo. Según Martínez, el escenario para practicar 
este caos, esta especie de prueba de estrés sobre cualquier sistema, es ahora la 
sociedad en su conjunto. Así se nos está sometiendo al vandalismo de Facebook 



Luddismo y neo-luddismo: una propuesta 	 261

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

—amistad—, Google —conocimiento—, Uber —transporte—, Tinder —rela-
ciones amorosas— o Amazon —compras—. Si la prueba tiene éxito, entonces, 
se habrá conseguido la fortaleza necesaria para mejorar gracias a esta tecnología 
disruptiva. En definitiva, se trata de elevar la disrupción a su máxima potencia 
para lograr la mejora económica, con independencia de las consecuencias sociales 
que este caos genere.

Chamath Palihapitiya (Kovach, 2017), alto ejecutivo de Facebook, es otra 
de las personalidades que se han pasado discretamente —un par de entrevistas y 
declaraciones en los medios— al otro bando: arrepintiéndose públicamente de 
haber creado una tecnología que destruye el tejido social, y prohibiendo a sus 
hijos acercarse a las redes sociales que él mismo ayudó a desarrollar. Palihapitiya 
da la razón a Cory Doctorow (2001) cuando afirma que los problemas asociados 
a la exposición en estos medios aparecerán dentro de veinte años, de manera 
similar a lo que sucedió con el tabaco. En los años sesenta era frecuente que la 
publicidad del tabaco incluyera doctores recomendando marcas de cigarrillos 
para poder respirar mejor, mejorar la digestión, evitar catarros o luchar contra el 
sobrepeso. Una publicidad completamente desregulada permitía cualquier exceso 
imaginable. La situación actual con las redes sociales puede ser similar. Algunos 
de los usuarios intensivos de las redes ya han sufrido en carne propia los efectos 
de esta sobreexposición o solarización de su persona de distintos modos: se han 
quemado con tuits perdidos en el tiempo que manos interesadas recuperan y 
vuelven a poner en circulación, o se han visto envueltos en procesos judiciales por 
publicar opiniones, hacer chistes o realizar comentarios que, fuera del entorno 
digital, no tendrían la más mínima consecuencia. 

La aportación constante de datos personales, tal como se desarrollan las redes 
sociales, en plazos que pueden recorrer prácticamente desde la infancia hasta la 
madurez, tiene efectos impredecibles. La red no olvida nada, por mucho que se 
exija el borrado y la rectificación de los datos personales. La vieja noción del dere-
cho al olvido, una ley que puso en marcha la Unión Europea, entra cada vez más 
en el limbo jurídico. Qué pasará en el futuro con toda esa multitud de datos… 
no se sabe. La privacidad sirve para protegerse, dicen, y su pérdida tiene como 
consecuencia la vulnerabilidad. Internet ha cambiado, dice el ingeniero Jaron 
Lanier (2010) —pionero de la realidad virtual—, pero para mal. Primeramente 
la innovación que se ha introducido no es gran cosa. Nada ha superado al TCP/
IP, al correo electrónico, o al lenguaje http desarrollado por Tim Berners-Lee. Lo 
que se presenta como nuevo no es más que un refinamiento de la infraestructura 
tecnológica creada entre los años setenta y los noventa. Lo que ha cambiado ha 



262	 Andoni Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

sido simplemente para empeorar. Se ha convertido en una forma de sometimien-
to, de sueños delirantes donde se profetiza que la propia Internet se convertirá 
en un sujeto consciente, como mantiene el padre de Google, Larry Page. Pero no 
somos gadgets, clama Lanier, aunque las corporaciones se empeñen en conver-
tirnos en artilugios informáticos. 

Pero hay más, la panoplia de males psicológicos y las consecuencias sociales 
provocadas por la tecnología se ha incrementado en los últimos años. Abismarse 
en las redes trae como consecuencia la progresiva desaparición de las relaciones 
sociales, por mucho que las corporaciones digan lo contrario. Éste es el punto 
de vista de Sherry Turkle (2017), que ha denunciado cómo el deseo de tener 
robots sociales, desde el tamagotchi a las andreias de uso sexual cada vez más 
humanizadas, expresa nuestra creciente incapacidad para tratar con otros seres 
vivos. Nuestra soledad será de un nuevo tipo, estaremos solos pero rodeados 
de robots que parecen humanos. Ello conducirá a un efecto paradójico, señala 
Turkle: comenzaremos a tratar a los seres humanos como si fuesen robots. Así 
la soledad se duplicará, rodeada de humanos que parecen robots y de robots 
que parecen humanos. Pero sin necesidad de llegar a este escenario, que puede 
parecer un tanto fantástico, tal vez lejano en el tiempo, a Turkle le asusta que, a 
un nivel más cotidiano, prácticamente ya no existan conversaciones cara a cara. 
En su libro En defensa de la conversación (Turkle, 2016) profundiza en varios 
argumentos ludditas, al denunciar cómo las tecnologías reducen la capacidad 
de ser empáticos con otros, descubrir lo propiamente humano en los demás, de 
aprender a estar solos e incluso aburrirse. Es en esos momentos, dice la psicóloga, 
cuando se producen los momentos más creativos, momentos destruidos por tuits, 
mensajes de Whatsapp, avisos de Facebook y requerimientos de Skype. Sorprende 
que en los años noventa la misma Turkle se entusiasmara con los ordenadores 
y la posibilidad de experimentar con un segundo yo virtual en la red. Así, ha de 
concluirse que, estos años, han supuesto para ella una experiencia damascena y 
que el paraíso virtual se ha llenado de amenazantes sombras.

Algo parecido se puede decir de Nicholas Carr (2019), un consultor de tec-
nologías de la comunicación y lo digital para el mundo empresarial. En su caso, 
la investigación psicológica adquiere un tono decididamente más apocalíptico. 
La red cambia la propia manera de pensar, pero para mal. Google nos vuelve 
inevitable e irremisiblemente estúpidos, dice, y ya no es posible leer un libro 
porque resulta demasiado lineal. Cada vez que se recibe un correo o un mensaje, 
el cerebro del destinatario segrega dopamina, por lo que lo hace adicto a esta 
tecnología. Pero todo esto ocurre también cuando se apaga el ordenador; es la era 



Luddismo y neo-luddismo: una propuesta 	 263

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

de la superficialidad mental por culpa de una tecnología adictiva y disruptiva. 
En realidad, las críticas más o menos ludditas basadas en lo psicológico, tienen 
un interés limitado. Primeramente se consideran los síntomas pero no las causas. 
Combatir estos síntomas con ciertas recetas de uso y contención deja de lado que 
su diseño, dictado por el interés económico, es la verdadera causa de su aspecto 
más destructivo. Y, además, frente a estas críticas centradas en las consecuencias 
personales del uso de las tecnologías, siempre se puede argumentar que estos 
daños psicológicos y sociales, como todos, dependen no tanto del sistema como 
de las capacidades de los individuos concretos.

6. Conclusión: hacia un luddismo reflexivo o ilustrado

La primera conclusión, a modo de ley, que se puede deducir de lo dicho 
anteriormente se formula de esta manera: el neo-luddismo ocupa un espacio 
intelectual directamente proporcional a la importancia asignada a la tecnología. 
Si el gran tema del siglo xxi es lo tecnológico y lo digital, consecuentemente, el 
conjunto de voces críticas será mayor. Hay que insistir, la tecnología aparece en 
una sociedad concreta, con un contexto cultural y dentro de un sistema político 
particular; en su desarrollo se producen retroalimentaciones y modificaciones. 
Cuanta más tecnología disruptiva haya más neo-luddismo, porque, como tam-
bién se ha afirmado, se trata de una reacción, de marcar límites o guardar las 
proporciones —siguiendo la idea de Illich—, respecto a algo que existe y forma 
parte de la condición humana, y a lo cual no tiene sentido renunciar. Pero tam-
bién hay que decir que no toda forma de protesta y de crítica tiene sentido, tal 
como se ha observado anteriormente. 

Lewis Mumford acuñó un término en 1970 que todavía hoy tiene validez: 
la mega-máquina. En ese mismo año Eisenhower —presidente de los Estados 
Unidos a punto de abandonar el gobierno—, señalaba un futuro peligroso: la 
alianza entre tecnología y poder militar o, en resumidas cuentas, el capitalismo 
del pentágono. Mumford trató de describir este momento histórico como una 
repetición similar a otros momentos e indagó cómo se transforma el Estado y la 
sociedad cuando la industria y los poderes militares logran la fabricación de la 
bomba atómica. La burocracia, las estructuras sociales, el Estado y la industria 
tienen que transformarse radicalmente, adquirir unas dimensiones de control 
y organización sin precedentes. La mega-máquina contemporánea suponía un 
cambio fundamental en las relaciones entre sociedad y tecnología: es la sociedad 
la que debe plegarse a los dictados de la tecnología y no al contrario, a través 



264	 Andoni Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

de un adoctrinamiento o disciplinamiento de los individuos por parte de otras 
fuerzas como la economía y los Estados. Podría haberse elegido otro camino, 
podría haberse apostado por una tecnología liberadora, piensa Mumford, capaz 
de favorecer la independencia, y el progreso moral de los individuos y, al mismo 
tiempo, capaz de erradicar la avaricia o la competencia desmedida. Pero ninguno 
de estos valores está inscrito en el diseño de la bomba atómica ni en los intereses 
que explican su existencia. 

En los años sesenta aparecieron espacios para pensar un luddismo reflexivo, 
como el ecologismo o la crítica al desarrollismo. Pero fue la cuestión del arma-
mento nuclear la que agrupó a estos movimientos bajo una misma bandera. El 
armamento nuclear proliferó durante casi cincuenta años en una delirante escala-
da de armas cada vez más destructivas. La imaginación, como señalaba Günther 
Anders (2012), fue derrotada por la bomba atómica. Se puede imaginar matar 
a una persona, a diez, a cien, pero ¿cómo representar mentalmente evaporar a 
50.000 personas en menos de un segundo? Para poder avanzar en determinados 
proyectos militares como la construcción de misiles nucleares intercontinen-
tales con cabezas múltiples como el Minuteman III, necesariamente tuvo que 
producirse un cambio en las mentalidades, dejar de pensar en las consecuencias 
que un trabajo técnico de este tipo podría tener, y refugiarse en razones como el 
prestigio, el beneficio o el patriotismo. Esta domesticación es precisamente la idea 
central del Unabomber Manifesto: la sociedad industrial necesita someter a los 
individuos a unos patrones penosos de comportamiento y del sentido de la vida. 
Y, en estas condiciones, no es de extrañar que se aventuren análisis de la sociedad 
digital en términos radicales como el de la mega-máquina de Lewis Mumford. 

Por otra parte, Cristopher May (2002) ha mostrado cómo se produce este 
disciplinamiento aplicado a la sociedad digital: se exige de sus miembros una 
atención constante, un cambio profundo en sus hábitos cotidianos, un olvido 
de otras formas de hacer. El reordenamiento de la sociedad en virtud de las 
necesidades de una estructura social que da por buena las ideas de libre merca-
do, crecimiento económico y seguridad. Es un problema de escala, como otros 
pensadores también habían puesto sobre la mesa —Leopold Korr (1995) e Ivan 
Illich (1973), por ejemplo—. Los aparatos o los sistemas tecnológicos tienen 
política, esto es, encarnan valores, no existe tal cosa como la neutralidad de las 
herramientas. La ingenua idea de que los dispositivos son neutros antes de su 
empleo -una idea muy extendida pero poco fundamentada-, implica dejar de 
lado el contexto social en el que se diseñan y se construyen. Esta reflexión de 
Langdon Winner (1978) no ha sido aún comprendida en todas las consecuencias 



Luddismo y neo-luddismo: una propuesta 	 265

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

que se derivan de ella. Lo político es esencial para entender la tecnología, del 
mismo modo que la economía y la sociedad en las que se insertan. 

Estas formas de neo-luddismo reflexivo ponen sobre la mesa problemas aso-
ciados con la tecnología que todavía hoy en día están lejos de resolverse. La 
cuestión medioambiental es una de las grandes preocupaciones, dicen, de gobier-
nos y organismos supranacionales. Consecuentemente, se le dedican incontables 
reuniones, congresos y acuerdos que, a la larga, no suelen obtener resultado 
alguno. Los conflictos entre una manera muy concreta de entender la economía 
y una tecnología puesta al servicio de dicha economía hacen que los resultados de 
las políticas medioambientales sean más bien magros. En realidad, el problema 
ecológico tiene un interés relativo para el neo-luddismo reflexivo. La preservación 
de la naturaleza es condición necesaria para poder alcanzar un grado de convi-
vencialidad entre los seres humanos. La razón suficiente es alcanzar la sociedad 
convivencial como proponía Illich, proporcional y decrecentista. 

El principio de responsabilidad, al que apelaba Hans Jonas, señalaba precisa-
mente la complementariedad entre lo humano y la naturaleza, pero es lo humano 
lo que necesita a la naturaleza para poder sobrevivir dignamente. Ser cautos con 
los desarrollos tecnológicos —el principio de precaución—, nos orienta hacia 
un pensamiento que tiene en cuenta a las generaciones futuras. Difícilmente se 
podría considerar a los activistas antinucleares como ludditas “despreciables”. 
Han alertado y combatido muchos peligros medioambientales. El determinis-
mo tecnológico tampoco puede formar parte de una concepción reflexiva del 
luddismo. Curiosamente tanto los mayores tecnófilos como muchos ludditas 
desesperados comparten la misma idea de que el progreso es imparable. Pero, 
si hacemos caso a los informes del Club de Roma, el progreso tecnológico se 
detendrá de una forma u otra si no nos tomamos en serio las consecuencias de la 
crisis medioambiental. Una manera de diluir la religión del progreso ha consis-
tido en buscar sinónimos menos evidentes como el crecimiento o el desarrollo. 
Estos sinónimos no pueden pasar desapercibidos a una crítica neo-luddita. A 
nadie le está permitido posicionarse contra el desarrollo. Se consideran valores 
fuera cuestión. Sin embargo, desde hace algunos años, y con raíces en el pen-
samiento de Illich, se ha planteado con fuerza una alternativa decrecentista. El 
decrecentismo aboga justamente por lo contrario a los dogmas económicos en 
boga. Decrecer implica aceptar una exigencia que se ve cada vez más acucian-
te como una consideración a la propia condición humana. Renunciar a parte 
del consumo significaría, al mismo tiempo preservar el entorno y el bienestar 
humano. Por otra parte, también implicaría solucionar problemas colaterales 



266	 Andoni Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

como el desempleo, problema capital que también ha hecho correr ríos de tinta 
sobre el futuro amenazante. O, en un última instancia, emprender un selectivo 
decrecimiento tecnológico.

Se podría decir que existe cierta resistencia al discurso triunfalista de la tecno-
logía, tal como señala Graeber (2012). Las promesas anteriores al mítico 2000, 
donde los coches volarían, los reactores nucleares cabrían en un motor de coche, 
se extendería la vida sin límites o se alcanzaría la paz universal, no se han cum-
plido. Los viejos profetas como Toffler o Rifkin se han equivocado de cabo a 
rabo, pero parece que nadie recuerda ya tales predicciones. Ese luddismo que 
podríamos calificar de tácito es fruto también de una decepción ante un futuro 
mucho menos brillante del esperado. Pero es necesaria su transformación en una 
comprensión reflexiva, crítica, sobre la tecnología, lejos tanto de las recetas de 
terapeutas y predicadores como de los delirios de los antitecnólogos superficiales.

Bibliografía

Abbey, E. (2012). La banda de la tenaza. Ediciones Berenice. 
Bookchin, M. (2012). Anarquismo social o anarquismo personal. Un abismo insuperable. 

Virus Editorial.
Carr, N. (2019). La pesadilla tecnológica. Ediciones El Salmón.
Doctorow, C. (2001). “Metacrap: Putting the torch to seven straw-men of the meta-

utopia”. Retrieved June, 10, 2003.
Eatherly, C. & Anders, G. (2015). Burning Conscience: The Case of The Hiroshima 

Pilot Claude Eatherly. Pickle Partners Publishing.
Fox, N. (2003). Against the Machine: The Hidden Luddite History in Literature, Art, and 

Individual Lives. Island Press.
Godin, B. (2006). “The linear model of innovation: The historical construction of an 

analytical framework”. Science, Technology, & Human Values 31, no. 6: 639-667.
Graeber, D. (2012). En deuda: una historia alternativa de la economía. Planeta.
Hobsbawm, E. J. (1952). “The machine breakers”. Past & Present, (1), 57-70.
Illich, I. (1973). Tools for conviviality, Marion & Boyards. 
Jonas, H. (1985). The imperative of responsibility: In search of an ethics for the technological 

age. University of Chicago Press.
Jones, Steven E. (2013). Against technology: From the Luddites to neo-Luddism. 

Routledge.
Joy, B. (2000). “Why the future doesn’t need us”. Wired magazine, 8(4), 238-262.



Luddismo y neo-luddismo: una propuesta 	 267

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 251 - 267. UNED, Madrid

Kelly, K. (2009). “Amish Hackers” Technium, https://kk.org/thetechnium/amish-hac-
kers-a/ Febrero.

Kohr, L., & Schumacher, E. F. (1995). Small is beautiful. Ausgewählte Schriften aus 
dem Gesamtwerk. Wien.

Kovach, S. (2017). “Former Facebook exec feels ‘tremendous guilt’ for what he helped 
make” https://www.businessinsider.fr/us/former-facebook-exec-chamath-palihapi-
tiya-social-media-damaging-society-2017-12

Lanier, J. (2010). You are not a gadget: A manifesto. Vintage.
Linebaugh, P. (2012). Ned Ludd & Queen Mab: machine-breaking, romanticism, and 

the several commons of 1811-12. PM Press.
Martínez García, A. (2018). Chaos monkeys: Obscene fortune and random failure in 

Silicon Valley. Harper & Collins Publishers.
May, C. (2002). The information society: A sceptical view. Polity Press.
Noble, D. (1999). La religión de la tecnología: la divinidad del hombre y el espíritu de 

invención. Paidós.
Postman, N. (2011). Technopoly: The surrender of culture to technology. Vintage.
Sale, K. (1996). Rebels against the future: the Luddites and their war on the Industrial 

Revolution: lessons for the computer age. Basic Books.
Thompson, E. P. (2016). The making of the English working class. Open Road Media.
Turkle, S. (2016). Reclaiming conversation: The power of talk in a digital age. Penguin.
— (2017). Alone together: Why we expect more from technology and less from each other. 

Hachette.
Van Daal, J. (2015). La cólera de Ludd. Pepitas de Calabaza.
Winner, L. (1978). Autonomous technology: Technics-out-of-control as a theme in political 

thought. MIT Press.
— (2002). “Luddism as epistemology”. Philosophy of Technology: The technological con-

dition, 130.
Zerzan, J. (2012). Future Primitive Revisited. Feral House.

Recibido: 04/06/2020
Aceptado: 16/10/2020

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

https://kk.org/thetechnium/amish-hackers-a/
https://kk.org/thetechnium/amish-hackers-a/
https://kk.org/thetechnium/amish-hackers-a/
https://www.businessinsider.fr/us/former-facebook-exec-chamath-palihapitiya-social-media-damaging-society-2017-12
https://www.businessinsider.fr/us/former-facebook-exec-chamath-palihapitiya-social-media-damaging-society-2017-12
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

