ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE
EN LA VENECIA DEL S. XVI

HARMONY OF THE WORLD AND CELESTIAL
RHETORIC IN SIXTEENTH CENTURY VENICE

Susana GOMEZ LOPEZ’
UCM

ResuMEN: En este articulo abordo uno de los capitulos de la interseccién de la
historia de la ciencia con la historia de las concepciones del lenguaje. Propongo aqui que
la filosofia de la naturaleza de Francesco Patrizi estuvo intimamente ligada al proceso de
transformacién de la Retérica que tuvo lugar en el contexto del platonismo hermético
de la Venecia del siglo XVI. Las “armonias del mundo” de Francesco Giorgio estaban
vinculadas a una concepcidn cabalista segtin la cual todas las cosas derivan del primer
Verbo divino y por tanto la naturaleza del mundo es esencialmente textual. Giulio
Camillo dio un paso decisivo hacia la conjuncién de esa tradicién de cabalismo cristiano
con la tradicién de la Retérica. Francesco Patrizi, por su parte, recogié las inspiraciones
Giorgio y Camillo, pero fue mds alld, proponiendo una radical revisién de la Retérica
que la hiciese abandonar su encasillamiento humanista en la imitacién de los autores
cldsicos y la convirtiese en una ciencia universal del lenguaje en grado de aspirar al
auténtico conocimiento del mundo. Patrizi llegé asi a mantener que la auténtica filosofia
de la naturaleza debia ser una rezdrica celeste que siguiese un método cientifico y un
modelo matemitico.

PaLaBRAS CLAVE: Venecia. Renacimiento. Hermetismo. Retérica. Lenguaje.
Armonfa. Francesco Giorgio Veneto. Giulio Camillo Delminio. Francesco Patrizi da
Cherso.

* Facultad de Filosoffa, Universidad Complutense de Madrid. Email: susanagl@filos.ucm.es

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



358 SusaNA GOMEz LOPEZ

ABSTRACT: In this article I deal with one of the episodes of the intersection between
the history of science and the history of the conceptions of language. I argue that Fran-
cesco Patrizi’s philosophy of nature was closely linked to the process of transformation
of the Rhetoric that took place in the context of the hermetic Platonism of sixteenth-
century Venice. Francesco Giorgio’s “world harmonies” were deeply rooted in a Kabba-
listic conception according to which all things derive from the first Divine Word and
therefore the nature of the world is essentially textual. Giulio Camillo took a decisive
step towards. Francesco Patrizi, on his part, echoed the inspirations of Giorgio and
Camillo, while going further, proposing a radical revision of the Rhetoric that would
make it abandon its humanist pigeonhole of imitation of the classical authors and turn
it into a universal science of language that would lead to an authentic knowledge of the
world. Patrizi thus came to maintain that the genuine philosophy of nature must be a
celestial rhetoric that follows a scientific method and a mathematical model.

Keyworps: Venice. Renaissance. Hermeticism. Rhetoric. Language. Harmony.
Francesco Giorgio Veneto. Giulio Camillo Delminio. Francesco Patrizi da Cherso.

1. Venecia

Venecia estaba en construccién. Como en su canto del cisne, después de
siglos de ir ganando terreno a las aguas, de ir creando un bosque submarino de
cimientos lefiosos y una red de colonizaciones maritimas mds alld de la Laguna,
la Venecia del siglo XVI prefirié concentrarse en si misma, en embellecerse,
arquitecténica y civilmente. La apertura de las nuevas rutas ocednicas, en espe-
cial las rutas atldnticas y la circunnavegacién de la costa africana, en manos de
portugueses y espanoles, habian dejado el poderio veneciano en un segundo
plano y dado un duro golpe a su economia. Los turcos ganaban terreno en el
Mediterrdneo, y los aires contrareformistas de Trento empezaban a afectar a la
tolerancia y el pluralismo que con tenacidad se habian convertido en insignia de
la cultura de la Repiblica Véneta. Habia empezado, atin sin saberlo, el principio

del fin.

Pero a de mediados del siglo XVI todavia reinaba el optimismo. Jacopo San-
sovino construia el edificio de la Biblioteca Marciana y el Palazzo della Zecca, el
puente de Rialto todavia era de madera y Miguel Angel, Palladio y el Vignola
preparaban sus proyectos para hacer de él lo que hoy conocemos. Palladio hacia
sus bocetos para construir San Giorgio Maggiore. La euforia arquitectdnica
llevaba la marca de una renovatio urbis que sofiaba con devolver a Venecia a su

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE EN LA VENECIA DEL S. XVI 359

edad de oro. La forma de la ciudad y el disefio de sus edificios, la estructura de
sus calles y canales, la disposicién de sus sedes religiosas, privadas y publicas,
debian ser la plasmacién y el simbolo de la armonfia. El objetivo era dar con-
tinuidad al proyecto politico y filoséfico que ya a finales del siglo XV habian
esbozado Domenico Morosini en su De bene instituta re publica o Francesco
Patrizi de Siena en su De institutione rei publicae y que el doge Andrea Gritti,
entre 1523 y 1538, habia pretendido hacer realidad.! La arquitectura entendida
como “lenguaje e instrumento de la solidez y la armonia de la republica”. Y
ambas, arquitectura y politica, reflejos a su vez de las armonfas celestes, como
explicitamente mantuvo Gasparo Contarini en su De magistratibus et republica
Venetorum (Paris, 1543).%

Entre el ruido de todas aquellas canteras, las prensas de Aldo Manuzio,
de Giunta o del Giolito, por recordar solo algunas, mantenian una actividad
tebril, inundando Europa de nuevas y cuidadisimas ediciones.’ Los cendculos
de conversacidn literaria e intercambio de ideas proliferaban, dindose a si
mismos los mds sugerentes, caprichosos, divertidos, misteriosos y simbdlicos
nombres: gli Accesi, gli Acuti, gli Adorni, i Caccciatori, i Desiosi, i Dubbiosi, i
Gelosi, i Generosi, gli Inmaturi, gli Inmobili, gli Incogniti, i Laboriosi, i Maritimi,
gli Ordinati, i Pellegrini, i Peripatetici, i Riuniti, gli Uranici...* La mayoria de
aquellas academias fueron flor de un dia, reuniones de entusiastas contertulios
que, tras proponerse un programa de lecturas, aspiraciones o temas de debate,
no llegaban ni tan siquiera a darse a si mismos unos estatutos ni a mantener
sus reuniones mds alld de algunos meses. Eran academias privadas y no otra
cosa pretendian ser. Excepcional, muy diferente, fue el caso de la Accademia
della Fama, fundada por Federico Badoer en 1557.° Aquella Academia también

' Morosini (1417- 1509) empez6 a escribir esta obra en 1497 pero permanecié inédita has-

ta que fue editada por Claudio Finzi y publicada en Mildn en 1969. El texto de Patrizi (1413-
1492) se publicé péstumamente en Paris en 1519.

2 La correspondencia arménica entre arquitectura, politica y metafisica platdnica ha sido
excelentemente puesta de relieve por TAFURI (1985: 155 y ss.) (las palabras entrecomilladas
son suyas) quien subraya cémo el doge Andrea Gritti se roded, para articular su proyecto de
renovacién del estado y de la ciudad, de intelectuales, fildsofos y artistas como Tiziano, Pietro
Bembo, el musico Adrian Willaert, el arquitecto Jacopo Sansovino o el fildsofo —de quien nos
ocuparemos mds adelante— Francesco Giorgio Veneto (Zorzi).

3 Véase GRENDLER (1977: 3-24).

* Cfr. Benzont (1994), que hace una seleccién de academias venecianas citadas por Maylen-
der (1926-30).

> Elacto de fundacién de la Academia queda recogido en el Instrumento tra alcuni accademi-
ci et ministri Interessati, nell’Accademia Veneta, 1557 y lleva fecha de 14 de noviembre de ese

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



360 SusaNA GOMEz LOPEZ

tuvo una vida breve, pues se extinguiria tras cuatro afos, en 1561, pero quedé
claro desde un principio que sus aspiraciones distaban mucho de las del resto
de academias. Lejos de presentarse a la ciudad como un cendculo de amigos
que compartian afinidades intelectuales y el gusto por la literaria conversacién,
Badoer quiso hacer de su academia la Academia con mayusculas, la Academia
Veneciana, la institucién rectora de la marcha cultural, politica y filoséfica de
la Republica de Venecia.® Badoer (1519-1593) era hombre de gran influencia
politica, con una larga lista de cargos diplomadticos a sus espaldas, habia estado
en la corte de Fernando de Ausburgo y en 1557 acababa de volver a Venecia
tras prestar sus servicios diplomdticos en la corte de Felipe II. Las reuniones
empezaron teniendo lugar en la casa de Domenico Venier, que invitaba a un
grupo de viejos conocidos que ya en Padua habian formado parte de la Acca-
demia degli Inflammati. Entre ellos se encontraban Bernardo Tasso, Sperone
Speroni y un nutrido grupo de petrarquistas admiradores de Pietro Bembo, de
su apologia de la vulgarizacién de los cldsicos y de su lectura en clave platén-
ica de la obra de Petrarca.” La institucionalizacién de las actividades de aquel
grupo, animada fundamentalmente por las ambiciones de Badoer, preveia una
labor interna dedicada a la lectura de autores antiguos y modernos, a las disqui-
siciones literarias y a las discusiones sobre los proyectos editoriales del grupo.
Estos tltimos, junto con las lecciones publicas abiertas a las élites de la ciudad,
eran los objetivos primordiales de la Academia, que en colaboracién con el
impresor Paolo Manuzio buscaba convertirse en una fuerza propulsora ya no
solo de la ciudad de Venecia, sino de la entera cultura europea. La Academia de
Badoer queria ser de utilidad publica, atendiendo asi a una ya larga tradicién
veneciana para la que el mundo de las letras y la filosofia eran inseparables del
progreso politico y econémico.

El mayor proyecto de la Academia, el mds ambicioso, excesivamente
ambicioso, fue la edicién de una larga lista de textos cldsicos y contemporaneos.

mismo afo. Otros documentos programdticos de la Academia fueron los Capitoli ¢ convenzio-
ni fatte e sottoscritte di propria mano dai signori Accademici, a di 13 agosto 1559 y el Instrumen-
to di deputatione di Federico Badoer, con fecha de 30 de diciembre de 1560 (en realidad era de
1559, hay un error del notario). Cfr. Rose (1969).

¢ Sobre la Academia de la Fama, véase Rose (1969), Borzon (1981a), BorLzont (2007:
25-51), Pacan (1973-1974), Taruri (1985: 172-185).

7 De la Accademia degli Inflammati, que se extinguié en 1554, habian formado parte, entre
otros, Bernardinon Tomitano, Francesco Sansovino, Marcantonio de’ Passeri (el “Genoa’),
Pietro Aretino o Alessandro Piccolomini.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE EN LA VENECIA DEL S. XVI 361

Asi quedaba reflejado en el elenco publicado en 1558,* que prometia una infini-
tud de obras de teologia, leyes, metafisica, fisica, medicina, aritmética, geometria,
perspectiva, musica, astrologia, geografia, arte de la guerra, derecho civil, poli-
tica, economia, ética, légica, retérica, poética, historia y gramdtica. De Platén
a Aristételes, de Horacio a Virgilio, Dante o Petrarca, de Euclides, Pappo de
Alejandria, Arquimedes, Tartaglia o Apolonio de Perga. Un auténtico proyecto
enciclopédico que si bien no llegaria nunca a materializarse (de unas seiscientas
obras previstas en la Somma solo se llegaron a publicar apenas veinte), sin embar-
go nos proporciona una idea de la pluralidad intelectual de la Academia de la
Fama y de un talante ecuménico, sincrético, que mds que alinearse con una u
otra orientacién filoséfica parecia querer convertirse en un nuevo universo del
saber.” Una apertura de horizontes que se reflejaba también en el plano teoldgi-
co, pues si por una parte algunos de sus miembros eran claros exponentes de las
lineas de la Contrareforma, por otra no se perdia de vista la apertura al mundo
editorial germdnico, lo cual rdpidamente derivé en sospechosos vinculos con los
reformistas protestantes.'® La vida de la Academia acabé con el arresto, por orden
del Senado, de Federico Badoer, acusado de fraude y bancarrota, aunque todo
hace pensar que los verdaderos motivos de aquella intervencién iban més alld
del puro fracaso econémico de una empresa editorial o de la trufa de un politico
corrupto, apuntando mds bien al intento, por parte de los gobernantes vénetos,
de frenar un proyecto de reforma del estado concentrado en las privadas manos
de una poderosa familia. Y ello por no hablar de los recelos que la Academia
despertaba en Venecia debido a sus excesivamente buenas relaciones con Roma.
Venecia era tan catélica como antipapal, y si alguna vez establecié acuerdos con
el papado fue por cuestién de conveniencia, pero nunca de sometimiento a un
poder ajeno.'" Antes herética que romana. Cristianamente herética.

8 Somma delle opere che in tutte le scienze et arti pity nobili et in varie lingue ha da mandare in

luce I"Academia Venetiana, parte nueove, et non pii stampate, parte con fidelissime tradottions,
giudiciose correttioni, ed utilissime annotationi riformate, Venecia, 1558. En 1559, se publicé
una edicién latina del mismo texto.

? Borzont (1981a) insiste en este cardcter enciclopédico de la Academia, subrayando su
sincretismo y haciendo una interesante reflexién acerca de los paralelismos entre el orden del
saber, la jerarquia interna de la Academia y la propia disposicidn fisica de las salas de Palazzo
Badoer.

10" Clara expresién de estos buenos vinculos editoriales y comerciales de la Academia con el
mundo germdnico es el documento que Pagan (1973-1974) incluye como apéndice y que
lleva por titulo “Risposta degli studiosi delle buone Arti, che sono in Germania,
all’Accademia Venetiana nell'anno M.D.LIX”. Se sabe que la carta, aunque anénima, fue
escrita por Paolo Vegerio; cfr. Tarurr (1985: 176, n. 74).

"' GRENDLER (1977: 3-24), Tarurt (1985: pp. 172-173).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



362 SusaNA GOMEz LOPEZ

2. La armonia en el teatro del mundo

El proyecto enciclopédico y sincrético de la Academia Veneciana no fue
suficiente para enmascarar sus reales inclinaciones. Desde el principio quedaron
claras sus simpatias por las filosofias platénica y hermética, las cuales, tal como
habfan hecho Marsilio Ficino y Giovanni Pico, consideraban no solamente com-
patibles con el cristianismo, sino como la expresién y fundamento de la verdadera
theologia cristiana. Pero no sélo. En los circulos intelectuales de Badoer se creyd
encontrar en las obras del divino Platén, en los textos herméticos y en los ecos
de la sabidurfa mosaica, los mejores pilares filos6ficos, metafisicos, sobre los cua-
les construir el estado y organizar el buen gobierno de la ciudad. Un gobierno
oligdrquico, aristocrdtico, en manos de sabios, filésofos y poetas.'

La filosofia hermética renacentista se gest6 en las vias de Florencia, pero
arraigd en los canales de Venecia y por ellos se fue nutriendo de una sintesis de
cdbala, sabidurfa mosaica y platonismo cuyo desarrollo sélo se hizo posible bajo
la égida de un poder deseoso de encontrar la auténtica legitimacién de su estado y
sus leyes, de buscar la metafisica que daba razén de su gobierno. Y en una época,
como fue el siglo XVI, imbuida de la conviccién de que la auténtica sabiduria se
encontraba en los tiempos mds pretéritos, cuando Dios habia concedido al hom-
bre una verdad hecha de palabras en las que se contenia la esencia de las cosas,
qué mejor legitimacién podia esperarse que la expresada por boca de Mercurio.

El interés de la Accademia della Fama por el neoplatonismo y el hermetismo
se hizo especialmente patente en uno de sus proyectos editoriales mds polémicos:
la traduccién al italiano del De harmonia mundi de Francesco Giorgio Veneto
(Zorzi), cuya primera edicién habia visto la luz en Venecia en 1525, desper-
tando sin tardar las mds graves sospechas de herejia, pero también seduciendo
a una cohorte de admiradores, tanto en Venecia como en el resto de Europa.'?

12 Tal habfa sido el planteamiento de Patriz1 en La citta felice (1553); Cfr. GomEz (2015).
'3 La Somma inclufa también la traduccion del griego del Pimander y otra del Asclepio, ast
como de algunas de las obras de Ficino. Es interesante recordar las palabras con las que se
describia en la Somma la entrada relativa a los textos herméticos, que serfan acompanados de:
“un docto y largo comentario ,gracias al cual se puede comprender lo mucho que aquel admi-
rable autor se acercd a la sabidurfa Mosaica, y cémo de él derivé casi toda la antigua teologfa
de Pitdgoras, Eudoxo, Platén y todos los demds” [“un dotto e copioso commento, dal quale
si pud comprender quanto quel mirabile autore si sia accostato alla dottrina et sapienza
Mosaica: et come da lui derivd quasi tutta 'antica theologia di Pittagora, d’Eudosso, di Pla-
tone, et de gli altri”], Somma (1958: 10).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE EN LA VENECIA DEL S. XVI 363

En la ciudad de la Laguna, la fascinacién por sus armonias dejé una profunda
huella en arquitectos como Jacopo Sansovino (1486-1570) o Sebastiano Ser-
lio (1475-1554), en los musicos Gioseffo Zarlino (1517-1590) y Fabio Paolini
(1535-1605) y en muchos de los artistas, literatos, intelectuales y politicos que
se movian en el entorno del doge Andrea Gritti.'* Giulio Camillo Delminio y
Francesco Patrizi fueron, sin duda alguna, quienes con mds tenacidad, aunque
con mayor o menor éxito, decidieron proseguir el camino de Zorzi. M4s alld
de los Alpes, Cornelio Agrippa (1486-1535), John Dee (1527- 1608) o Robert
Fludd (1574-1637), todos ellos intelectuales protagonistas del complejo trdnsito
del pensamiento renacentista a la ciencia moderna, hicieron de las armonias de
Zorzi una pieza clave de sus interpretaciones del mundo, de su relacién con el
hombre y con la divinidad.” En Francia Guillaume Postel (1510-1581) hizo
todo lo posible por difundir la obra del veneciano en los circulos filoséficos,
tanto que uno de sus seguidores, Guy Le Fevre de la Boderie (1541-1598), hizo
la traduccién francesa del De harmonia mundi.'®

Fascinado por la sabiduria de los 7abbi y los secretiores theologi, Francesco
Giorgio fue uno de los muchos pensadores que en el siglo XVI creyeron encon-
trar en la tradicién hebraica, y en especial en la cdbala, la llave de entrada a
la correcta interpretacién del cristianismo y a una renovacién de la auténtica
sabiduria, de la verdad humana y divina.'” Ya desde finales del siglo XIV, la per-
cepcion de enfrentarse a un saber agotado, a una via ciega y desgastada, habia ido
dando paso a la conviccién de que tanta desolacién filoséfica no podia deberse
sino a una secular e insistente labor de corrupcién de una verdad primigenia. Se
imponia recuperar la verdad con maytsculas, no la de los 16gicos de las escuelas y
las discusiones vanas. Los humanistas, con su bien pertrechado armamento filo-
l6gico, llamaron a una vuelta a los textos griegos y latinos, pero no se detuvieron
alli. Pronto las lenguas mds antiguas, muy en especial el hebreo, despertaron un

" Tainfluencia de las ideas de Zorzi se vio reforzada por sus muy estrechas relaciones con las

élites politicas venecianas. El mismo pertenecia a una poderosa familia patricia y participé en
importantes decisiones diplomdticas y de gobierno de la Republica; cfr. Vasorr (2002:
50-51).

5 La influencia de Francesco Giorgio en el pensamiento inglés de la época fue rotundamen-
te defendida por Yares (1982).

' L'Harmonie du monde, divisée en trois cantiques. Oeuvre vénitien et depuis traduite et illustré
par Guy Le Févre de la Boderie, Paris, Jena Macé, 1579. La obra de Zorzi se habia vuelto a
publicar en Parfs, en edicién latina, en 1545.

17" Sobre la céabala cristiana remito a los ya clasicos BLau (1944), ScHoLEM (2001),
SECRET (1964), asi como A IDEL (2011) Y DAN (1997). SoBRE F. GIORGIO, VEASE VASOLI
(1974: 129-403), VasoLi (2002).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



364 SusaNA GOMEz LOPEZ

interés que se unié con las concepciones de la historia y de la teologfa. Si alguna
auténtica verdad habia existido desde que el mundo fue creado, ésta habia sido
la revelada por Dios al pueblo de Israel. En hebreo, por supuesto. Como hebreas
habian sido las palabras con las que Dios creé el mundo. Hubo quien se quedé
en el terreno de una exégesis biblica de cardcter filolégico, pero hubo también
quien se lanzé a una especulacién ontoldgica sobre el poder creador de la palabra
divina. Asi, las letras del alfabeto hebreo con las que Dios habia ordenado la crea-
cién del mundo y de todas las cosas que en €l se contienen fueron interpretadas
como la verdadera, auténtica y oculta estructura de la realidad. La naturaleza
era un libro, mas no en sentido metaférico.'® La concepcién emanantista del
Verbo divino propia de la tradicién cabalista parecia avenirse a la perfeccién
con el emanantismo neoplatdnico, y asf lo quiso manifestar Giovanni Pico della
Mirandola, abriendo un intenso matrimonio entre cébala cristiana y platonismo
del que Zorzi, junto con el germano Johannes Reuchlin (1455-1522), fue uno
de los hijos mds notables."

El De harmonia mundi es una voluminosa y densa explicacién de las ocultas
proporciones y derivaciones numéricas que conforman la estructura y naturaleza
de todas las cosas, lo cual Francesco Giorgio logra gracias a una extrapolacién a
los niimeros del método cabalistico basado en las letras del alfabeto. Obviamente,
el Timeo de Platén y la filosofia pitagérica ocupaban un lugar privilegiado en la
obra de Zorzi, que se acompafaba de continuas referencias a Proclo, Jimblico,
Porfirio, a los Ordculos Caldeos y los Himnos Orficos; por no hablar, obviamen-
te, de Marsilio Ficino y de Giovanni Pico, cuyas ideas eran alabadas y recono-
cidas por el fraile franciscano como la mayor fuente de inspiracién en tiempos
recientes.”” Organizado en tres cantos que a su vez se dividen cada uno de ellos
en ocho tonos, el De harmonia mundi interpreta la partitura del universo.”!
Matemdticas, musica, metafisica y teologia se entrelazan de forma indisoluble
para presentar un mundo regido por el principio de unidad, donde todo estd en
todo, donde las conexiones ocultas entre las cosas se expresan simbélicamente,

18 Cfr. HARRISON (2007: 107 Y s5.), BoNO (1995: 3-78; 124-129).

19 Véase WirszUBSKI (1989); IDEL (1983).

20 Un detallado estudio de las fuentes de Francesco Giorgio se encuentra en la edicidn del
De harmonia mundi realizada por CampanNini (2010)

2l En buena medida, el proyecto de la Academia de la Fama de editar la obra de Zorzi se
inscribia en el marco de un profundo interés por el concepto de armonia y las implicaciones
filosé6ficas de las matemdticas y la musica. Gioseffo Zarlino (1517-1590), uno de los mayores
teéricos musicales de la época, formé parte de la Academia. Véase Gozza (2000: 26-30,

94-95), Vasor1 (1998).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE EN LA VENECIA DEL S. XVI 365

donde todo estd animado por un espiritu que invade todos y cada uno de los
seres, donde la luz penetra en todas las cosas dotdndoles de vida, donde los
aparentemente lejanos astros laten en las cosas terrenas.*” La arquitectura del
universo es el despliegue de la razén matemdtica de la divinidad, la plasmacién
de su perfeccién, su composicién arménica.?

Desde un principio la obra de Francesco Giorgio fue percibida como una
invitacién a la herejia, cuando no el resultado de una fascinacién herética, salida
de la pluma de quien prometia desvelar los auténticos fundamentos del cristia-
nismo.?* Quiz4 precisamente por eso, el proyecto de la Academia de la Fama en
1557 de editar y comentar el De harmonia mundi cobraba atin mds significado.

Vinculo decisivo entre la obra enciclopédica de Francesco Giorgio y el no
menos enciclopédico proyecto de la Academia de Badoer fueron las ideas de
Giulio Camillo Delminio (Friuli, 1480 — Venecia, 1545). Amigo de Bembo,
Pietro Aretino, Tiziano y Erasmo de Roterdam, Camillo se sintié intensamente
seducido por los estudios de cdbala y hermetismo ya desde sus afios de juven-
tud, cuando estudiaba en la Universidad de Padua y estrechaba vinculos con
los humanistas vénetos. Huelga decir que la propuesta filoséfica de Francesco
Giorgio, y junto con ella, obviamente, la de Pico della Mirandola, se convirtie-
ron pronto para él en su principal fuente de inspiracién. Personaje conflictivo,
rozando lo rufianesco, empedernido jugador, recorrié Europa intentando vender
a algin mecenas —y con especial insistencia al rey de Francia Francisco I- su
pequefio gran teatro del mundo.” Recogiendo el hilo de una larga tradicién de
artes de la memoria y tejiéndola con la filosofia hermética y cabalista inaugurada
por Pico, prometia un nuevo y sorprendente edificio que permitirfa, a quien
entrase en él como espectador, ser capaz de discurrir sobre cualquier materia

22 Especialmente relevantes para entender posteriores ideas de Patrizi en su Nova de Univer-

sis Philosophia son las paginas que Zorzi dedica al espiritu (Canto III, tono V, 383-87) y a la
luz (Canto III, tono VIII, médulo VI, 432-36).

% Esta concepcién de una arquitectura geométrica del mundo se materializé también en los
proyectos arquitecténicos de Zorzi en la ciudad de Venecia. Fue él quien en 1535 dio a Jaco-
po Sansovino las indicaciones para reconstruir San Francesco della Vigna, haciendo de esta
iglesia un ejemplo de las armonias y proporciones divinas de todo el universo.

* En el Indice de 1589 aparecerd condenada “donec corrigatur”. La condena se mantiene en
los Indices de Parma de 1580, de Sixto V en 1590, de Clemente VIII en 1596, y en el de
Giovanni Maria Guazzelli del 1607; véase RotoNp6é (1963) y GRENDLER (1977: xviii, 3-24).
# Sobre la biografia de Camillo, véase StasiLE (1974), Borzont (1984).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



366 SusaNA GOMEz LOPEZ

“con tanta fluidez como el mismo Cicerén.”?® Una mdquina para recordar, tan
perfecta que ningun elemento del mundo, pasado o presente, angelical o terreno,
divino o humano, caeria en el olvido.” Y recordar no era sino conocer, pues el
auténtico conocimiento no era, para Camillo, sino una labor de andmnesis, un
recorrido desde el mundo de lo sensible hasta el originario e invisible mundo
del que todas las cosas proceden y en el que el alma de cada individuo ha sido
generada. Si Zorzi quiso que San Francesco della Vigna reflejase materialmente
la armonia geométrica del universo, Camillo empezé por el final, pues su pro-
yecto original de una mdquina de la memoria se referfa a un auténtico anfiteatro
espacial, construido en madera, sostenido por columnas, organizado en gradas.
Los rumores acerca de su misteriosa y efectiva construccion circularon de boca en
boca, despertando incredulidad y no pocas acusaciones de charlataneria. Nadie
ha sabido nunca si alguna vez se llegé a construir, mas a cambio Camillo, que
llevaba madurando su idea desde comienzos de la década de los afios veinte,
decidié, ya al final de su vida y solicitado a ello por su protector Alfonso d’Avalos,
marqués del Vasto y gobernador de Mildn, describir brevemente con palabras
su gran proyecto, dando fe de los principios filoséficos, poéticos y cosmoldgicos
que lo inspiraban. Lo hizo en su Idea del theatro, publicado péstumamente en
1550 gracias a la labor de Ludovico Domenichi.?® Imdgenes, palabras y cosas
se entrelazaban en las gradas y Camillo, mostrando sus ocultas conexiones, sus
secretas correspondencias, garantizaba a quien cuidadosamente las estudiase la
capacidad de aprender y conocer, ante la presencia de una sola imagen, todo lo
que en el mundo estaba vinculado a ella.

% Asf lo describfa Viglius Zuichemus en 1532 en una carta a Erasmo, quien a pesar de sus

buenas relaciones con Camillo siempre fue escéptico respecto a las promesas de un arte de la
memoria que se vinculaba con las aspiraciones mdgicas de su autor; cfr. ERaAsMo DE
RorTerDAM (1906-1958), vol. IX, p. 479 [citado por Yates (2007: 153)].

%7 Excelentes estudios sobre el arte de la memoria son los de Yates (2005), que dedica un
capitulo especialmente a Camillo; Rosst (1989); Borzont (2007).

% En el mismo 1550 se publicaron tres ediciones de la obra: una en Florencia, editada por
Lodovico Domenichini y publicada por Torrentino y dos en Venecia publicadas por Agostino
Bindoni y por Baldassarre Constantini. Estas dos tltimas parecen ser copias, con algunos
errores, de la edicion florentina. En 1552 Lodovico Dolce hizo otra edicién que publicé
Giolito y que fue reeditada en 1554, 1555 y 1560. Tommasso Porcacchi, por su parte, hizo
otra edicién que también publicé Giolito en 1567, 1568 y 1580. Existe una redaccién previa
del texto realizada por Camillo, plasmada en dos copias manuscritas conservadas en la Biblio-
teca Vaticana (cod. Ottob. Lat. 1777 y otro en la John Rylands University Library de Man-
chester (Christie, cod. 3 f. 8) que lleva por titulo 7heatro della sapientia. Sobre el gran éxito
editorial de esta obra de Camillo, véase la nota explicativa de BoLzont en su edicién de Lidea

del teatro (1991: 35-36).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE EN LA VENECIA DEL S. XVI 367

El teatro de Camillo es la puesta en escena, la representacién, del mundo
mismo. Se erige sobre siete columnas que sostienen y atraviesan siete planos de
gradas. Son las siete columnas de la sabiduria del templo de Salomén y a cada
una de ellas, que cruzan el anfiteatro a modo de pasillos, corresponde uno de
los siete Sefira del mundo supraceleste, el lugar donde habitan las Ideas eternas
de las cuales derivan los mundos inferior y superior. A cada Sefird corresponde
uno de los siete astros que habitan los cielos (la Luna, el Sol y los cinco planetas
errantes: Mercurio, Venus, Marte, Jupiter y Saturno) y bajo ellos, dominados por
ellos, se despliega el mundo en una ordenacién de planos que Camillo distri-
buye inspirdndose en la mitologia cldsica y de tal modo que abarquen todos los
aspectos del universo. La segunda grada, la mds cercana a la de los planetas, estd
regida por la imagen del Océano, que remite al manantial de las aguas suprace-
lestes brotando y dirigiéndose al mundo inferior, al Banquete, a las nupcias de
las Ideas inmateriales y eternas con el mundo de lo material y corruptible. La
tercera grada corresponde a la materia elemental, la propia de los cielos, la tierra,
el fuego, el aire o el agua. En el cuarto nivel del anfiteatro habitan las Gorgonas,
que se refieren a las tres almas del hombre: vegetativa o “anima vivens”, que el
hombre comparte con las bestias, la racional y la intelectiva.”” La quinta grada,
el de Pasifae, simboliza la parte exterior del hombre, el cuerpo, su estructura,
apetitos y pasiones, un nivel que Camillo presenta haciendo alusién a la unién
del alma con el cuerpo gracias al “vehiculo igneo”, al cuerpo etéreo que imprime
en el hombre y en sus miembros las potencias y cualidades de los astros.*® Es el
vehiculo del alma, ese carro del que hablaba Platén en el Fedro (246a-254¢) y
que en su travesia desde el mundo de lo inteligible hasta el mundo terreno se
va impregnando de las virtudes de los astros, aprendiendo, por asi decir, de las
almas de los planetas, a las que los antiguos llamaron Musas.?! El corpicello etéreo
que desciende del mundo superior une lo inteligible con lo sensible e infunde

¥ Camillo identifica el alma intelectiva con la mente de la que habla Platén y con el intelec-

to agente de Arist6teles. El alma racional puede ser mds o menos estimulada por el alma
vegetativa o por la intelectiva, determinando que el hombre caiga en los pecados de la carne
y en manos de lo diabdlico o que, en cambio, se incline por el conocimiento de las verdades
eternas, cfr. CAMILLO (2006: 144 vy ss).

30 “Sostienen los platénicos que nuestras almas, alld en lo alto, cuentan con un vehiculo
igneo o etéreo [...] afirman que el alma, descendiendo de cielo en cielo y de esfera en esfera,
va agranddndose tanto, que adquiere un vehiculo aéreo que, compratiendo la naturaleza de
ambos, permite una fécil unién”, Camirro (2006: 167, 168).

31 Sobre este interesante concepto de “cuerpo etéreo”, su historia, sus usos por parte de Fici-
no y sus similitudes y diferencias con el concepto de “spiritus”, véase WaLkEeR (1958) y (2000:

39-40).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



368 SusaNA GOMEz LOPEZ

en el hombre, adn sin este ser consciente de ello, el conocimiento de las formas
supremas.

En la sexta grada, simbolizadas por la imagen de las sandalias de Mercurio, se
ubican las operaciones naturales del hombre, tales como la astucia o el engafio,
la perseverancia o el esfuerzo, el temor, el llanto o la risa. En la séptima y tltima
grada, bajo la imagen de Prometeo, se encuentran las artes y las ciencias, tanto las
“mds nobles como las mds viles”. El espectador, al contrario que en los normales
teatros, se sitda en el centro, desde donde puede observar todas las gradas, cons-
tatando sus intersecciones y correspondencias. El objetivo es poder seguir la pista
de todas las cosas, de todas las palabras e imdgenes del mundo en su perfecto
orden, abriéndose paso, a través de los niveles y sus cruces, a las verdades ocultas,
que son también, como las Ideas, las mds reales. Es la reproduccién de la maqui-
na combinatoria del mundo. Giulio Camillo, también alquimista, concebia el
universo como un gran alambique en continuo proceso de transmutacién y el
conocimiento como el arte de desvelar esas transmutaciones, siendo a su vez el
conocimiento un proceso de transmutacién del alma humana.?* Los tres niveles
de la realidad eran las palabras, las cosas y la interioridad del hombre y a cada
uno de ellos correspondia un arte transmutatoria: a las palabras, la elocuencia, a
las cosas la alquimia y a la interioridad del hombre la deificacién, pues elevandose
el hombre al conocimiento de todas las cosas y de su orden oculto, se acerca a la
divinidad, deviene un casi-dios. El propio Camillo, como tantos seguidores de
la filosofia hermética, se consideraba a si mismo un elegido, un hombre cuyas
capacidades sobrepasaban con mucho a las del comun de los mortales, cuyos

pensamientos podian llegar “alli donde nadie se eleva por si miso.”*’

El arte de la memoria de Camillo tenfa un estrecho parentesco con las pro-
puestas mnemotécnicas que se habfan desarrollado durante la Edad Media y
que habian tenido en Raimundo Llull a uno de sus madximos exponentes, pero
sus aspiraciones habfan sufrido una mutacién que convertia su médquina mne-
motécnica en algo bien distinto. No se trataba ya simplemente de una forma de
recordar y organizar el saber, sino de una auténtica mdquina de descubrimiento.
La mutacidn se habia producido gracias al objetivo de hacer descansar la retérica
y la elocuencia en los fundamentos de una metafisica neoplaténica y hermética
que transformaba también la teoria del conocimiento. Para Camillo, su arte

32 Cfr. CamiLro (2015: 281-294).
3 Asi describia L. Domenichi a Camillo en la dedicatoria con la que presentaba su edicion
de la Idea del teatro (CamiLLo, 2006: 42).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE EN LA VENECIA DEL S. XVI 369

de la memoria era un “secreto”, un arte oculta que se inspiraba en la magia
astral de Marsilio Ficino y en la teoria de los talismanes que este tltimo habia
recuperado del hermético tratado Asclepio. La creencia en las virtudes y poderes
midgicos de los talismanes se asentaba en la premisa de una perfecta y arménica
correspondencia entre todas y cada una de las partes del universo. A cada ente
del mundo inferior correspondia, en los cielos, uno de los astros, y si los antiguos
sacerdotes egipcios creyeron que con sus dones divinos podian concentrar las
virtudes celestes en pequenas estatuillas, Marsilio Ficino recurrié a la idea del
“spiritus mundi”, que todo lo inunda y todo lo penetra, para describir al mago
natural como aquel que conociendo las ocultas cadenas espirituales entre las
cosas y los poderes celestes, es capaz de modificarlas.®* Se trataba de aprovechar
el conocimiento de los vinculos naturales para intervenir en ellos. Jugar con las
cartas del mundo sin romper ni violar la baraja. Fue el propio Pico quien con mds
insistencia interpretd la magia natural como la manifestacién de la libertad del
hombre en un mundo regido por las cadenas de la causalidad celeste. Gracias a su
conocimiento de la estructura y orden del mundo, el hombre puede intervenir en
él y escapar asi al determinismo de los astros al que todas las cosas naturales estdn
sujetas.”” También la mente, recordaba Camillo, que ha sido creada por Dios en
el mundo supraceleste, en su camino de descenso al mundo hasta unirse con el
cuerpo del hombre, arrastra consigo los influjos de los astros. Y lo mismo sucede
con las imdgenes, que al igual que talismanes, estin impresas con dichas virtudes,
de modo que al ser vistas con los ojos del cuerpo pueden despertar en los ojos
del alma el recuerdo de sus origenes y de sus ocultas conexiones. Ordenando,
pues, las imdgenes ante el espectador, este se puede remontar hasta el mundo de
las ideas del que todo procede.®

3 La teorfa de los talismanes se encuentra fundamentalmente en el De vita de Ficino. Sobre
el tema, véase WALKER (2000: 3-54).

3% Cfr. GariN (1981: 79).

3¢ Camillo subrayaba el cardcter hermético del proceso de ascenso de lo visible a lo invisible,
especificando que se trataba de una aspiracién solo apta para individuos con particulares
dones divinos. Retomaba asi el tema, comiin a tantos magos naturales, de la no conveniencia
de dar “perlas a los cerdos”: “segtin las palabras de Cristo, las perlas no se deben arrojar a los
cerdos, ni hemos de querer dar a los perros las cosas santas. [...] Es mds, como las cosas divi-
nas pertenecen al mundo supraceleste y este estd separado de nosotros por la masa de todos
los cielos, y como nuestra lengua no es capaz de describirlo sino, por asi decir, mediante
senales y metdforas, a fin de que a través de las cosas visibles nos elevemos a las invisibles, no
nos estd permitido, aunque Dios nos concediera el privilegio de ascender hasta el tercer cielo
y ver sus secretos, no nos estd permitido, digo, revelarlos, porque reveldndolos se comete un
doble error: mostrarlos a personas que no son dignas y tratar de ellos con nuestra lengua
infame, cuando, en verdad, este es el cometido de las lenguas angélicas”, Camirro (2006:

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



370 SusaNA GOMEz LOPEZ

3. La retorica celeste de Patrizi

Francesco Patrizi se instalé en Venecia precisamente el mismo ano en que
se cred la Academia de la Fama, de la cual empezé a formar parte desde el
principio.”” Los anos transcurridos en la Universidad de Padua habian sido tes-
tigos de su convencida conversién al platonismo. De aquel periodo habian sur-
gido sus primeras obras, un volumen compuesto de varios escritos que llevaba
por titulo La citta felice; el Dialogo dell’honore, Il Barignano; Della diversita dei
furori poetici y la Lettura sopra il sonetto del Petrarca. La gola, e ‘I sonno, e ['ociose
piume (Venecia, 1553). Dado por terminado su periodo de estudiante, Patrizi
emprendié un peregrinaje en busca de una posicién social, econémica y acadé-
mica que estaba destinado a durar ain muchos afios. Tras un breve retorno a su
Cherso natal, en 1556 viajé a Roma y se fue deteniendo alli donde crey6 que
las amistades de sus anos en Padua le podian alargar la mano. En Bolonia visit6
a Camillo Strozzi, compafiero de estudios universitarios, quien le informé de la
didspora que habia seguido a la peste que azot6 Padua en el 1554 y que habia
dejado maltrechos, cuando no en la fosa, a muchos de sus companeros.® No
solo habian acabado afios felices para un grupo de jévenes estudiantes. La peste,
la enfermedad o el abandono de la ciudad fueron los companeros de viaje del
nuevo clima de tensién entre, y sobre todo contra, los intelectuales que creian
haber ganado la batalla por la libertad filoséfica. Las rigideces de la recién estre-
nada Contrareforma iban ganando el terreno a la explosiva tormenta de las ideas
mds dispares, y no siempre ortodoxas, que habian convivido en el Renacimiento.

La meta que por entonces Patrizi ya tenfa en mente era Ferrara, gober-
nada por el polémico Duque Ercole I d’Este, filofrancés, siempre al borde del
conflicto con el poder imperial y con el papado y continuamente bajo sospecha
de herejia por sus buenas relaciones con los reformistas. Con tal objetivo escri-
bié el Eridano, un poema cortesano con el que intentaba ganarse los favores de
la casa de Este.” Eridano era el nombre con el que los griegos llamaban al Po,

47-48). Sobre el cardcter mégico del arte de la memoria de Camillo, véanse Yates (2005: cap.
6) y Borzonr (2007: 139 y ss., 188 y ss.).

3 El nombre de Patrizi aparece reflejado en el documento de fundacién de la Academia en
noviembre de 1557 (Instrumento, cit. supra). Patrizi también aparece como firmante en otro
de los documentos programdticos de la Academia: los Capitoli de 1559 (cit. supra) y el
Instrumento di deputatione de 1560 (cit. supra). Cfr. Rose (1969).

3 Cfr. Parriz1 (1560b: 54-55).

3 LEridano in nuovo verso heroico di . Patritio con i sostentamenti del detto verso, Ferrara, ap.
F. De Rossi da Valenza, 1557. Sobre este texto véase BoLzont (1980:50-56).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE EN LA VENECIA DEL S. XVI 371

protagonista de la vida, la cultura, la economia y el poder de la ciudad de Ferrara,
y acogiéndose a aquella denominacién Patrizi reconstrufa el mito de Fetonte,
haciendo coincidir a los héroes mitolégicos con los reales protagonistas de la
casa D’Este y profetizando el éxito de su gobierno, escrito en los cielos, pues asi
estaba marcado bajo el pie izquierdo de Orién, donde descansaba la constela-
cién de Eridano. No debia estar escrito en los cielos, sin embargo, el éxito de las
aspiraciones de Patrizi, quien mientras esperaba la reaccién de Ercole d’Este a
su adulacién cortesana, decidi6 seguir probando suerte entre las élites politicas y
culturales de Venecia. Encontr6 una forma de ganarse la vida y de obtener apoyo
en sus litigios familiares dando clases sobre la Etica a Nicémaco de Aristételes a
un joven patricio veneciano perteneciente a los Contarini dal Zaffo, una de las
familias mds poderosas y con mds abolengo de la Serenissima, con una impor-
tante actividad diplomdtica, politica y comercial en Chipre. Dar clases de ética
y politica aristotélicas a Giorgio Contarini no era, por tanto, aunque modesto,
mal empleo para Patrizi, que bien habia demostrado en su Ciudad feliz sus cre-
denciales para ocupar tal encargo. Y ademds, o quizd sobre todo, le permitia gozar
de una posicién social y cultural desde la que abrir puertas a otros escenarios del
plural y efervescente teatro de las ideas que era la ciudad de la Laguna.

A pesar de la falta de evidencia documental, no cabe duda de que cuando
Patrizi se uni6 a la Academia de la Fama en 1557 ya debia haber leido la obra
de Zorzi, que llevaba casi treinta afios despertando odios y amores, alabanzas
y sospechas. Sin embargo, el nuevo vinculo con el grupo de Badoer le debi6
despejar el camino de las comprensibles dudas y recelos que podia sentir quien
tan inclinado se sentia a expresar publicamente su afinidad con una obra que
hasta el propio Bembo habifa calificado como “cosa molto sospetta e pericolosa”.®
Arropado por el poderoso grupo intelectual y politico de Badoer y por su pro-
yecto de vulgarizar la obra de Zorzi, Patrizi se sentia ahora legitimado, incluso
impulsado, para, prosiguiendo por la senda de Platén y Ficino, adentrarse en el
manantial de la sabiduria hermética. El interés que la Academia demostré por
la obra de Francesco Giorgio estaba filtrado y determinado por la admiracién
que tanto su patrén como muchos de sus miembros sintieron por la retérica
de Giulio Camillo. Y precisamente al estudio de sus ideas debié dedicar Patrizi
bastante esfuerzo y tiempo en aquel periodo, pues gracias a su iniciativa el editor
Gabriele Gioliti realiz6 en 1560 una nueva edicién de las obras de Camillo en la

" FEra el comentario que hacfa Pietro Bembo a Federico Fragoso en una carta de 30 diciem-

bre 1533; en BEmMBO (1987-1993: vol. III, 1538). Véase BorLzont (1981: 131, n. 48).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



372 SusaNA GOMEz LOPEZ

que se afiadfa un segundo tomo editado por Patrizi.*! La obra contenia una serie
de textos que Camillo habia redactado entre 1534 y 1540 y que en esta edicién
aparecian con los titulos de Zopica, Discorso sopra Hermogene, Espositione sopra al
primo sonetto del Petrarca y Grammatica.

El interés de Patrizi por la retérica, la poética y en general el problema del
lenguaje no fue en absoluto un abandono, y ni siquiera una pausa, de sus inda-
gaciones en la metafisica platdnica, en una concepcién de la naturaleza cuyos
gérmenes ya habian brotado en su Ciudad feliz y que anos mds tarde se desarro-
llardn en toda su amplitud en su Nova de Universis Philosophia (Ferrara, 1591).
La relacién con el pensamiento de Camillo es de admiracién, mas también de
critica. Habia percibido, concedia Patrizi, que su Zeatro era una mdquina para
discurrir, y que el discurso resultante no era una mera representacién del mundo,
no era un otro respecto al mundo, sino el mundo mismo. El arte del lenguaje, la
retérica, la elocucidn, eran los instrumentos de conocimiento del mundo, pues
el logos, la palabra, coincidia platénicamente con todos y cada uno de los entes
del mundo. El mundo era uno, sus plasmaciones dos: las palabras y las cosas.
Un gran laboratorio alquimico en el que las palabras, como las cosas, se podian
destilar, purificar. Si el objetivo del alquimista —se lefa en el De transmutatione
de Camillo— era conseguir, mediante la transmutacién, eliminar las impurezas
de la materia, el “elocuente” era también un alquimista, pues su fin no era otro
que eliminar, con el artificio de la retérica, las impurezas del lenguaje.*? Las
imdgenes del teatro ya no eran para él simples ayudas a la memoria, como lo
habian sido para LLul y una larga tradicién escoldstica de nemotécnica, sino
“talismanes interiores” dotados de contenidos astrales, “armdnicas contracciones
del cosmos”.** Sin embargo, segtin Patrizi, Camillo no habfa sabido o querido
ampliar enteramente aquella concepcién cratiliana y hermética a su interpreta-
cién de la retérica. Como se lee en la carta introductoria al Tomo II de sus Opere:

#1 Con estas palabras de Patrizi se abre este segundo tomo: “Questi d’altissima mente, ne piit

mai in human concetto caduti pensieri de luoghi de I'elocutione. Del divino Giulio Camillo,
perché la gloria a lui dovuta, altri per se malamente non usurpase; Francesco Patritio dona al
mondo”. Patrizi llama a Camillo “Delminio” porque segin ¢l su padre era de Delminio, una
histérica ciudad de Dalmazia. Es muy probable que Patrizi hiciese esta afirmacién para sim-
bolizar una continuidad entre el pensamiento de Delminio y el propio, dado que también él
era ddlmata. El prefacio de Patrizi abre el Discorso sopra Hermogene; Camirro (1560: 107-
109).

2 Cfr. “De transmutatione”, en CamiLrLo (2015: 281-294).

# Esta tltima expresion, que refleja perfectamente el sentido de la tépica de Camillo, es de
StasiLe (1974). Al respecto véase también, por supuesto, Yates (2005: 153-182).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE EN LA VENECIA DEL S. XVI 373

[Camillo] Tuvo un genio con inestimable ardor dedicado a la elocuen-
cia, el cual no cabiendo por su grandeza en los estrechisimos mdrgenes de
los preceptos de los maestros de retdrica, saliéndose de ellos la amplié de
tal forma que la extendié a los vastos lugares de todo el teatro del mundo.*

La identificacién entre 7es y verba, palabra y mundo, aparecia ya como tema
central en Le Rime di Messer Luca Contile que Patrizi publicé en Venecia en
1560. Asi como la naturaleza se encuentra en un continuo proceso de cambio y
generacion, el lenguaje tiene una capacidad inagotable para generar nuevas for-
mas y sentidos.*> Haciéndose eco del pensamiento de Camillo, Patrizi proponfa
una revolucién en el significado y valor de la retérica, que segtin él habria de
estar regida no ya por el ornamento del discurso y su valor en la comunicacién
politica y civil, sino por la bisqueda de la verdad. El fin que Patrizi persigue se
mueve en el contexto de una critica radical a toda la tradicién de la retérica, y
muy en especial a aquella que tanto éxito habia tenido entre los humanistas,
atenazados por su imperturbable admiracién a Cicerén. Para él, en cambio, la
retdrica, en cuanto estudio del lenguaje, habria de estar encaminada a capturar
las proporciones, esencias y estructuras del cosmos.*

En efecto, decia Patrizi, Camillo habia pretendido sacar a la retérica del
continuo ritornello de la autoridad de los maestros de la tradicién y hacer de ella,
en cambio, un auténtico artificio de desvelamiento de las verdades ocultas en el
gran teatro del mundo; sin embargo, no habia sido capaz, en tltimo término, de
escapar de una concepcién mimética de la retérica que habia tenido en Bembo
y Petrarca a sus mdximos exponentes. Incluso su 7heatro habia permanecido
esclavo de aquel imperio de la mimesis (“Giulio Camillo, che tutta la sua fidanza
pose, nella imitatione”). Asi se lefa en su Della Retorica (Venecia, 1562), una de
las obras que Patrizi elaboré en este periodo y que es inseparable de la fascinacion
por Camillo al tiempo que de su deseo de superarlo:

#  “Hebbe un genio con ardor inestimabile volto verso I'eloquenza. Il quale non capendo per

la grandezza sua ne gli strettissimi termini di precetti de i maestri di retorica, escendone
Pallargo in guisa che la distese per tutti gli amplissimi luoghi del theatro di tutto il mondo”,
Camrrro (1560: 107-108).

% Léanse en especial los fragmentos en pp. 23v-24v del “iscorso” de Patrizi. Sobre esta cues-
tidn, véase PIETROBON (2015), pp. 43-48. Nétese ademds que Contile fue en aquellos afios
compafiero de Patrizi en el circulo de la Academia de la Fama.

% Cfr. Camirro, “Lidea dell’eloquenza”, en Camirro (2015: 243-280).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



374 SusaNA GOMEz LOPEZ

Demasiado estrechos son los margenes de la imitacién que los maestros nos
prescriben, limitindolos en en todas las cosas dentro de los tres géneros de la orato-
ria, y de dos o tres escritores [...] Y este es pecado comin de Camillo y los antiguos

maestros.?’

Patrizi se habia formado en los ambientes intelectuales humanistas, y las
huellas de la pasién por la erudicién, el estudio de las lenguas, la apologia de
los antiguos, son sin duda muy profundas en toda su obra. Sin embargo, hay
algo en Patrizi que lo proyecta mds alld del humanismo y hace de él uno de los
primeros modernos. Para ¢l no cabia duda alguna de que habia que tener la mds
alta estima por los maestros de la tradicién, pero limitarnos a elogiarlos e imitar
sus lecciones s6lo nos podia llevar a crear seres monstruosos, a la composicién
de poemas, pensamientos o disenos de la estructura del mundo compuestos de
una mezcla de las imdgenes creadas por los maestros: un brazo acd, una pierna
alld, unos ojos descolocados. Un pensamiento monstruoso como monstruoso
era el modelo del cosmos en el que cada astro parecia moverse por su cuenta,
indiferente a la necesaria armonia del universo, tal como habia escrito Copérnico
en la carta a Pablo III que abrfa el Libro I de su De revolutionibus (1545).

Era indiscutible, pensaba Patrizi, el gran valor de la reproduccién mimética
de la realidad ejecutada por el griego Zeuxis, mds si el resto de los pintores,
maravillados por la perfeccién de su obra, se hubiesen limitado a copiarlo, sin
atreverse a superarlo, no tendrfamos mds que Helenas y Alejandros.*” Una cosa
era la mimesis, la imitacién, y otra bien diferente la copia. La primera, concluia
Patrizi en el didlogo IX, “Il Cornaro”, estd movida por un auténtico deseo de
conocimiento de la realidad, mientras que la segunda no es mds que la ilimitada
repeticién de esa primera mimesis. No es, por tanto, la mimesis de las cosas del

¥ “Troppo angusti ci prescrivono i maestri i termini dell’imitatione, ristringendoli in tutte

le cose tra termini di tre genere oratorii, et di due o tre scrittori [...] Et questo ¢ commune
peccato di Giulio Camillo, et de maestri antichi”, Patrizr (1562: IX, 57r.) Véase Borzont
(1980: 79-87).

4 Cfr. Parrizi (1562, IX, 56r.) Prins (2015) ha realizado un profundo estudio del concep-
to de armonfa en Patrizi y Ficino. En cuanto a Patrizi, su tesis es que este se distancia de
Ficino porque “deconstruye” la creencia en una existencia literal de la musica de las esferas
que pueda ser imitada en una mdsica terrenal, lo cual a su vez estd vinculado a su critica a la
magia musical de Ficino (véanse pp. 229 y ss.).

¥ “Y si nadie hasta ahora hubiese traspasado estos limites, nosotros no tendrfamos m4s pin-
turas que las de Helenas y Alejandros” [“Er se niuno havesse que termini valicato, sino all’eta
nostra, noi non havremo in dipintura altra cosa che Helene et Alessandri”], Patrizr (1562:

IX, 56r.)

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE EN LA VENECIA DEL S. XVI 375

mundo lo que Patrizi rechaza, sino la mera copia, la obstinada imitacién de ese
primer intento mimético de conocimiento del mundo. Solo asi se entiende la
convivencia, en su obra, de la defensa de la relaciéon mimética entre res y verba,
por un lado, y la critica a quienes —como Camillo— no habian sabido ir mds alld
de la imitatione, por otro. Para Patrizi, la retérica ha de constituir una forma
de conocimiento del mundo. Serd, asi entendida, una retérica ampliada, segin
sus propias palabras. De hecho, el dltimo didlogo de la Retdrica, “L’Avogaro”,
se rebela contra la atribucién aristotélica del conocimiento a la dialéctica y la
expresion del conocimiento a la retérica.®

La ret6rica ampliada que segtn Patrizi debe sustituir a la estrecha tradicién de
los preceptos y la copia serd una ciencia en cuanto al saber y un arte cuando ese
saber revierta en su aplicacién prdctica. Una ciencia del lenguaje que alcance el
conocimiento de los principios de las cosas, un modelo matemadtico del lenguaje
que permitird aplicar el arte para intervenir en él y perfeccionarlo, purificarlo.
Y esta ciencia matemdtica del lenguaje solo se logrard construyendo un modelo
que refleje la armonia matemdtica del mundo, la “retdrica celeste”.”! Serd, asi lo
anuncia ya en el primer didlogo de su Rezorica, “Il Lamberto”, la via para alcanzar
un lenguaje universal partiendo de la idea de que el mundo entero es la expresién
externa de la unidad divina. Las palabras -logi- que sirvieron de conceptos a la
inteligencia del primer verbo, “expresan la entera esencia del primer mundo [...]
las cuales después en la madre naturaleza se convirtieron en semillas”™

Son por tanto los sonidos, los movimientos, las cualidades de los cuer-
pos, palabras y verbos que significan todo lo que pertenece a su naturaleza,
y de grado en grado, muestran las formas de la materia; las semillas de la
naturaleza, las razones de las almas. Las ideas de los intelectos, derivando de
la esencia, de la vida y de la mente del primer ser creado y del primer Verbo,
expresan el sumo bien.>?

% “Deduzco una sélida conclusién: que dado que de todas las cosas, por su naturaleza, se

puede alcanzar la verdad, que de todas ellas se puede hablar correctamente. Y hablar correc-
tamente no es otra cosa que la Retérica [...] Y serd verdad que por esto Platén, por tantas
demostradas razones, mantuvo que la Retérica era el mds elevado de todos los saberes mun-
danos” [lo traggo una conclusione ferma, che poiché di tutte le cose, si puod per lor natura
sapere il vero, che di tutte anche si possa ben dire. Et bene dire, nom ¢ altro, che Retorica
[...] Et cosi sara vero che Platone, per tanti dimostrati luoghi, habbia difeso la Retorica, sopra
tutte le materie mondane”], Patrizi, (1562: 57v, 58v.)

51 Cfr. Parrizi (1562: 51r-53r.) Sobre esta cuestién, véase Borzont (1980: 70-72).

2 “Sono dunque i suoni, i movimentdi, le qualita dei corpi, parole, et verbi significanti,
quanto ¢ in lor natura, et di grado in grado, dimostranti le forme della materia; i semi della

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



376 SusaNA GOMEz LOPEZ

“Favellano tutte le cose”, “che parlin tutte le create cose”. Con estas bellisimas
expresiones se refiere Patrizi a su conviccién de que todas las cosas nos cuentan
su esencia velada, oscurecida y olvidada por la corrupcién del saber. Solo la
consecucién de una ciencia universal del lenguaje permitird al hombre volver a
entender los significados de los signos plasmados en la naturaleza misma, leer el
libro de la naturaleza. Volver, recuperar, no inventar ex novo, porque hubo un
tiempo “en la primera antigiiedad del mundo, en que los hombres, estando en
posesién de toda la ciencia de las mundanas cosas, hablaban siempre claro, y por
medio de una tal lengua hacfan maravillas y milagros”.>* Fue el tiempo anterior a
la caida, cuando el hombre estuvo en posesién de un lenguaje perfecto. Recupe-
rando la lectura agustiniana en clave platénica del Génesis, Patrizi hacia coincidir
el momento del pecado addmico con el inicio de una época de decadencia del
saber y corrupcién del lenguaje. En un principio Dios habia dado al hombre
un lenguaje tan perfecto que coincidia con las propias cosas, mds tras la caida,
el castigo consistié en arrebatarle aquel lenguaje especular de la realidad, y por
tanto el auténtico conocimiento del mundo. Desposeido del conocimiento, de la
completa ciencia de todas las cosas, habia perdido también el poder sobre ellas,
el arte de, conociendo, obrar “maravillas y milagros.”>

La aspiracion de desvelar esta ciencia universal del lenguaje aparecia ya
en las pdginas “Al lector” que abrian el Della Historia, publicado por Patrizi dos
afios antes que la Retorica, en 1560. Se trataba, decia, de un “picciol saggio” de la
obra que él mismo preparaba sobre la elocuencia y que habria dado continuidad
al proyecto platénico, procediendo en el estudio del lenguaje “per via di scienza,
et delle cagioni, et dei principi del parlare”.” Lo cierto es que, a lo largo de sus
pdginas, compuestas también en forma de didlogos, se despejaba la simetria entre
retérica e historia, entre lenguaje y mundo. Mas era una simetria profundamente
diferente a la que se habian referido Cicerén y muchos de los humanistas que
habian seguido su estela. Para estos tltimos la historia tenia una funcién eminen-
temente ejemplarizante y Cicerén habia dejado bien claro que su relato producia
en quien lo escuchaba o lefa una sensacién placentera si estaba bien construido,
si era persuasivo. Y la persuasién era patrimonio del arte de la retérica. Pero ya
hemos visto cémo es precisamente el valor ornamental, puramente persuasivo,

natura; le ragioni dell’'anime: le idee degli intelletti, defluenti dalla essentia, dalla vita, et dalla
mente, della prima creatura, et dal primo verbo, esprimenti il sommo bene”, Parrizr (1562:
4v, 51.) Véase también RimE, 1560: 24r-v.

> Parriz (1562: 5r.)

>4 Sobre este tema, véase Bono (1995); HarRrison (2007).

5 Cr. PrasTiNa (1992: 28 y ss.), Borzont (1980: 72 y ss.).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE EN LA VENECIA DEL S. XVI 377

lo que Patrizi rechazaba para la retérica. Si la retérica debia seguir un modelo
cientifico que la hiciese merecedora de ser una forma de conocimiento de la
verdad, lo mismo reclamaba para la historia. Frente a la aristotélica distinciéon
entre razén y memoria, historia y filosofia, Patrizi consideraba que la memoria
es la auténtica forma de conocimiento, y por tanto digna de ser instrumento de
la filosofia. La memoria de la verdad perdida, ocultada por los largos tiempos
posteriores a la caida, y s6lo recuperable para quien supiese desvelar el significado
oculto de las cosas, para quien supiese leer el libro de la naturaleza gracias a una
labor de andmnesis que recuperase el vinculo de las cosas y las palabras con el
mundo de las ideas, del Logos.™

Para entender la argumentacién de Patrizi sobre la simetria entre historia y
retérica, nada mejor que su relato de la creacién del mundo y los hombres que se
lee en “Il Donato”, el noveno didlogo del Della Historia. El instinto de imitacion
es connatural al hombre, porque estd hecho a imagen y semejanza de los dioses,
a los cuales tanto gustaba la imitacién que, al igual que hacen los ninos, crearon
unos mufecos parecidos a ellos a los que anadieron un alma:

Por naturaleza, todos los hombres, desde su nacimiento, buscan el placer.
Y nada hay que proporcione mds placer a nuestro dnimo que la imitacion. Es
por eso que desde nifios nos hacemos nuestros munecos, caballitos, espadas,
columpios, camitas y otros miles de cosillas [...] Ya mayores, nos da placer
la pintura, la escultura, nos gustan las comedias, las tragedias y los demds
poemas imitativos. Y tanto ha hecho la naturaleza que nos guste la semejan-
za, que ha habido hombres sobrehumanos que han dedicado todo su saber
a cémo poner en algunas estatuas el espiritu y la vida, y lo consiguieron.
Esforzdndose por parecerse a los dioses, los cuales han creado al hombre
animado. Y asi como a los hombres les proporciona placer la semejanza,
también se la proporciona a los dioses. Motivo por el cual queriendo ellos,
hace ya muchos miles de anos, ser completamente felices, se empenaron en
crear, aqui en la tierra, un animal que pareciéndose a ellos les proporcionase,

> Fl tema de la decadencia del mundo y de la historia aparece repetidamente en la obra de
Patrizi. En el Didlogo IX (“Il Cornaro”) de la Retorica se trata extensamente el mito de Pro-
meteo, donde se narra la misma historia del pecado addmico pero en clave de mitologfa cld-
sica. Al principio, en p. 5, se establece ya el paralelismo entre decadencia de la historia y
decadencia del lenguaje. Es el tema central de “Il Contarino”, el didlogo II del Della Historia,
donde se reflexiona sobre c6mo las sucesivas corrupciones y renacimientos del mundo, en una
concepciodn ciclica de la historia, tienen su origen en la ciclicidad e influencia de los cielos por
medio de la luz, cfr. pp. 15 ry ss. Véase Mucirro (1989) y (1996), Puriarrrro (2017).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



378 SusaNA GOMEz LOPEZ

por su semejanza, diversion y una vida feliz. Encargaron pues el trabajo a
cuatro de sus maestros: Minerva, Vulcano, Venus y Mercurio, los cuales de
tierra y fuego y los otros elementos, anadiéndoles algo de divino, crearon al
hombre tal como lo veis.”

El propio despliegue de la historia es, asf pues, un juego de los dioses, un
ejercicio como el que mueve a los jévenes a escribir obras literarias, o a pintar o
a esculpir tallas imitando a la realidad. La historia es la creacién literaria de los
dioses, un género literario. Con este relato metaférico Patrizi expresa su convic-
cién de que toda la historia de los hombres, asi como el entero mundo, “animal
eccellentissimo”, es una construccién textual, el discurso de Dios, la tragedia
que ha escrito y que como tal solo puede ser entendida por medio de la ciencia
universal del lenguaje, de la “retérica celeste.”®

Retérica y estudio de la naturaleza se funden asi en un proyecto comdn.
Y no menos lo hacen Historia y Filosofia. Es, por supuesto, una reordenacién de
los dmbitos y las categorias del saber, de su valor cognoscitivo y epistémico. No
se ha tomado hasta ahora en cuenta la aportacién de Patrizi a tal reordenacién
de los saberes, la cual constituyé una de las cuestiones centrales en los origenes
de la ciencia moderna. Ciertamente, las premisas metafisicas que segin Patrizi
sustentaban tal proyecto de reordenacién del saber no resultaron triunfantes, con
el paso del tiempo, en la ciencia moderna. Mas el duro camino de gestacién de
esa concepcidn cientifica de la naturaleza a la que hemos dado en llamar “ciencia
moderna” fue en la mayoria de sus etapas un andar a tientas, un ensayar sendas
inexploradas. Unos afos mds tarde, Francis Bacon retomard con insistencia la
cuestiéon de los vinculos entre Historia y Filosofia, haciendo que la Historia
Natural entre con pleno derecho a formar parte de la Filosofia Natural, de un
conocimiento con el rango de ciencia, y poniendo asi en duda la asignacién
aristotélica de la primera a la memoria y de la segunda a la razén. Queda todavia
por explorar hasta qué punto este tltimo se hizo eco de la insistencia de Patrizi
en la superacién de la inercia mimética de los autores cldsicos caracteristica del
humanismo. Afirmacién esta tltima no libre de dificultades, en parte porque la
Historia de la Filosofia ha insistido en vincular e Patrizi con la tradicién huma-
nista y en parte porque hay en su obra una fuerte tensién entre la necesidad de
recuperar la sabiduria de los antiguos y la necesidad de superarlos.

7 Parrizi, (1560b: 49 r —v.)
%8 Véase Borzont (1980: 73-74). La alusién al mundo como gran animal se encuentra en
Della Historia, 16v.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE EN LA VENECIA DEL S. XVI 379

Bibliografia

BemBo (1987-1993), Lettere, ed. de E. Travi, 4 vols., Bologna: Commisione per i testi
di lingua.

Benzoni, G. (1994), “La cultura: contenuti e forme”, en Storia di Venezia. Dal Rina-
scimento al Barocco. Le scelte delle istituizioni e le scelte dei privati, Roma: Treccani.

Brav, J. L. (1944), The Christian Interpretation of the Cabala in the Renaissance, Nueva
York: Columbia University Press, 1944.

Bovzont, L. (1984), I/ teatro della memoria. Studi su Giulio Camillo, Padua: Liviana.

- (1995), “«Rendere visibile il sapere»: 'Accademia veneziana fra modernita e utopia’,
en D. S. Chambers - F. Quiviger (eds.), ltalian Academies of the Sixteenth Century,
Londres: The Warburg Institute, pp. 61-78.

- (2007), La estancia de la memoria. Modelos literarios e icononogrdficos en la época de la
imprenta, Madrid: Siruela.

- (2017), “The Memory Theatre of Giulio Camillo: Alchemy, Rhetoric, and Deifica-
tion in the Renaissance”, en P. ]. Forshaw (ed.), Lux in Tenebris. The Visual and the
Symbolic in Western Esotericism, Leyden: Brill, pp. 66-80.

- (1981), “LAccademia Veneziana: splendore e decadenza di una utopia enciclopedi-
ca’, en Universita, accademie e societa scientifiche in Italia e in Germania nel Cingue-
cento, Annali dell'Istituto Storico Italo-Germanico, Bologna: Il Mulino.

Bono, J. J. (1995), The Word of God and the Languages of Man. Interpreting Nature in
Early Modern Science and Medicine, Madison: The University of Wisconsin Press.

CamiLro, G. (1560), Le Opere di Giulio Camillo, Tomo 11, Venezia: Giolito.
- (1991), Lidea del teatro, ed. de L. Bolzoni, Palermo: Sellerio.
- (2006), La idea del teatro, trad espanola de Jordi Raventés, Madrid, Siruela.

- (2015), Lidea del theatro con «Lidea dell'eloquenzay, il «De transmutatione» e altri testi
inediti, ed. de L. Bolzoni, Mildn: Adelphi.

Corpus Hermeticum, ed. de A. D. Nock y Festugiere, 4 vols., Paris, Les Belles Lettres,
1945-1954.

DaN, J. (ed.) (1997), The Christian Kabbalah: Jewish Mystical Books and Their Christian
Interpreters, Cambridge: Harvard College Library.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



380 SusaNA GOMEz LOPEZ

EBELING, E (2007), The Secret History of Hermes Trismegistus. Hermeticism from Ancient
to Modern Times: Cornell, Cornell University Press.

Erasmo DE RoTTERDAM (1906-1958), Opus epistolarum, 12 vols., ed. P. S. Allen et al.,
Oxford, Oxford: Clarendon Press.

Grioraro VENETO, Francesco (2010), Larmonia del mondo, ed. de Saverio Campanini,
Mildn: Bompiani.

GaRIN, E. (1981), El zodiaco de la vida. La polémica astroldgica del Trescientos al Qui-
nientos, Barcelona: Peninsula.

GOMEz, S. (2015), “Medicina y politica en Francesco Patrizi: el cuerpo de La Ciudad
Feliz”, Asclepio, Revista de Historia de la Medicina y de la Ciencia, vol 67, n. 1.

Gozza, P. (2000), Number to Sound. The Musical Way to the Scientific Revolution, Dor-
drecht: Kluwer.

GRENDLER, P. (1977), The Roman Inquisition and the Venetian Press, 1540-1605, Prince-
ton: Princeton University Press.

Harrison. P. (2007), The Fall of Man and the Foundation of Science, Cambridge: Cam-
bridge University Press

IpEL, M. (1983), “The Magical and Neoplatonic Interpretations of the Kabbalah in the
Renaissance,” en B. D. Cooperman (ed.), Jewish Thought in the Sixteenth Century,
Cambridge: Harvard University Press.

- (2011), Cdbala hebrea y cdbala cristiana, Buenos Aires, Prometeo Editorial.

Muccitro, M. (1996), Platonismo, ermetismo ¢ prisca theologia’. Ricerche di storiografia
filosofica rinascimentale, Florencia: Olschki.

- (1989), “Eta dell’oro e tempo ciclico in Francesco Patrizi”, en G. Saccaro del Buffa —
A. O. Lewis, Utopia e Moderniti, Roma: Gangemi, pp. 785-825.

PaGaN, P (1973-1974), “Sull’Accademia Veneziana o della Fama”, Atti dell’Istituto vene-
to di scienze, lettere ed arti, CXXXII, pp. 359-392.

Parrizi, E (1560a), Le Rime di Messer Luca Contile divise in tre parti, con Discorsi et
Argomenti di F. Patrizi, Venecia: Sansovino.

- (1560b), Della Historia. Dieci Dialoghi, Venecia: Andrea Arrivabene.

- (1562), Della Retoirca, Dieci Dialoghi, Venecia: Francesco Senese.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



ARMONIA DEL MUNDO Y RETORICA CELESTE EN LA VENECIA DEL S. XVI 381

PieTrOBON, E. (2015), “Gli argomenti di Francesco Patrizi come teatro ermeneutico
del testo”, en A. Metlica — ETomasi, Canzonieri in transito. Lasciti petrarcheschi e
nuovi archetipi letterari tra Cinque e Seicento, Mildn: Mimesis, pp. 37- 58.

Prins, J. (2015), Echoes of an Invisible World: Marsilio Ficino and Francesco Patrizi on
Cosmic Order and Music Theory, Leyden: Brill.

Rosk, P. L. (1969), “The Accademia Venetiana. Science and Culture in Renaissance
Venice”, Studi Veneziani, X1, pp. 191-242.

Rosst, P (1989), Clavis universalis. El arte de la memoria y la légica combinatoria de
Lulio a Leibniz, México, EC.E.

Rotonpo, A. (1963), “Nuovi documenti per la storia dell'«Indice dei libri proibiti»
(1572-1638)”, Rinascimento, s. 2, 111, 1963, pp. 145-211.

ScHoLeM, G. (2001), Los origenes de la Cidbala, 2 vols., Madrid: Paidds.
SEcrET, E (1964), Les Kabbalistes chrétiens de la Renaissance, Paris: Dunod.

Somma delle opere che in tutte le scienze er arti piiy nobili et in varie lingue ha da mandare
in luce I"Academia Venetiana, parte nueove, et non piii stampate, parte con fidelissime
tradottioni, giudiciose correttioni, ed utilissime annotationi riformate, Venezia, en La
Accademia Venetiana, 1558.

StasiLe, G. (1974), “Giulio Camillo”, en Dizionario Biografico degli Italiani, Roma,
Instituto della Enciclopedia Italiana, vol. XVII, pp. 218-228.

Tarurt, M. (1985), Venezia e il Rinascimento. Religione, scienza, architettura, Roma:
Einaudi.

Vasotr, C. (1974), Profezia e ragione. Studi sulla Cultura de Cinquecento e del Seicento,
Ndpoles: Morano.

- (1988), “LChermetisme a Venise de Giorgio a Patrizi”, en A. Faivre et al., eds., Présence
d’Hermés Trismégiste. Paris: Albin Michel, 110-119.

- (2002), “CErmetismo a Venezia. Da Francesco Giorgio Veneto ad Agostino Steuco”,
en C. Gilly et al., Magia, alchimia, scienza dal ‘400 al 700. Linflusso di Ermete Tri-
smegisto. Magic, Alchemy and Science 15th-18th Centuries. The Influence of Hermes
Trismegistus, Florencia: Centro Di 2002 pp. 588, 31-67.

WALKER, D. P. (1958), “The Astral Body in Renaissance Medicine”, Journal of the War-
burg and Courtauld Institutes, vol. 21, n. 1/2, pp. 119-133.

- (2000), Spiritual and Demonic Magic from Ficino to Campanella, Pennsylvania State
University Press.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



382 SusaNA GOMEz LOPEZ

Wirszusski, Ch. (1989), Pico della Mirandolas Encounter with Jewish Mysticism, Cam-
bridge: Harvard University Press.

Yartks, E. (2005), El arte de la memoria, Madrid: Siruela.
- (1982), La Filosofia Oculta en la época isabelina, México: EC.E.

- (1983), Giordano Bruno y la tradicidn hermética, Barcelona: Ariel.

Recibido: 3/05/2020

Aceptado: 11/10/2020

@080

Ev MG HD

ENDOXA estd bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComer-
cial-SinObraDerivada 4.0 Internacional

ENDOXA: Series Filosdficas, n.’ 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid



