
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

ARMONÍA DEL MUNDO Y RETÓRICA CELESTE 
EN LA VENECIA DEL S. XVI

HARMONY OF THE WORLD AND CELESTIAL 
RHETORIC IN SIXTEENTH CENTURY VENICE

Susana GÓMEZ LÓPEZ*

UCM

Resumen:  En este artículo abordo uno de los capítulos de la intersección de la 
historia de la ciencia con la historia de las concepciones del lenguaje. Propongo aquí que 
la filosofía de la naturaleza de Francesco Patrizi estuvo íntimamente ligada al proceso de 
transformación de la Retórica que tuvo lugar en el contexto del platonismo hermético 
de la Venecia del siglo XVI. Las “armonías del mundo” de Francesco Giorgio estaban 
vinculadas a una concepción cabalista según la cual todas las cosas derivan del primer 
Verbo divino y por tanto la naturaleza del mundo es esencialmente textual. Giulio 
Camillo dio un paso decisivo hacia la conjunción de esa tradición de cabalismo cristiano 
con la tradición de la Retórica. Francesco Patrizi, por su parte, recogió las inspiraciones 
Giorgio y Camillo, pero fue más allá, proponiendo una radical revisión de la Retórica 
que la hiciese abandonar su encasillamiento humanista en la imitación de los autores 
clásicos y la convirtiese en una ciencia universal del lenguaje en grado de aspirar al 
auténtico conocimiento del mundo. Patrizi llegó así a mantener que la auténtica filosofía 
de la naturaleza debía ser una retórica celeste que siguiese un método científico y un 
modelo matemático.

Palabras clave: Venecia. Renacimiento. Hermetismo. Retórica. Lenguaje. 
Armonía. Francesco Giorgio Veneto. Giulio Camillo Delminio. Francesco Patrizi da 
Cherso.

* Facultad de Filosofía, Universidad Complutense de Madrid. Email: susanagl@filos.ucm.es



358 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

Abstract: In this article I deal with one of the episodes of the intersection between 
the history of science and the history of the conceptions of language. I argue that Fran-
cesco Patrizi’s philosophy of nature was closely linked to the process of transformation 
of the Rhetoric that took place in the context of the hermetic Platonism of sixteenth-
century Venice. Francesco Giorgio’s “world harmonies” were deeply rooted in a Kabba-
listic conception according to which all things derive from the first Divine Word and 
therefore the nature of the world is essentially textual. Giulio Camillo took a decisive 
step towards. Francesco Patrizi, on his part, echoed the inspirations of Giorgio and 
Camillo, while going further, proposing a radical revision of the Rhetoric that would 
make it abandon its humanist pigeonhole of imitation of the classical authors and turn 
it into a universal science of language that would lead to an authentic knowledge of the 
world. Patrizi thus came to maintain that the genuine philosophy of nature must be a 
celestial rhetoric that follows a scientific method and a mathematical model.

Keywords: Venice. Renaissance. Hermeticism. Rhetoric. Language. Harmony. 
Francesco Giorgio Veneto. Giulio Camillo Delminio. Francesco Patrizi da Cherso.

1. Venecia

 Venecia estaba en construcción. Como en su canto del cisne, después de 
siglos de ir ganando terreno a las aguas, de ir creando un bosque submarino de 
cimientos leñosos y una red de colonizaciones marítimas más allá de la Laguna, 
la Venecia del siglo XVI prefirió concentrarse en sí misma, en embellecerse, 
arquitectónica y civilmente. La apertura de las nuevas rutas oceánicas, en espe-
cial las rutas atlánticas y la circunnavegación de la costa africana, en manos de 
portugueses y españoles, habían dejado el poderío veneciano en un segundo 
plano y dado un duro golpe a su economía. Los turcos ganaban terreno en el 
Mediterráneo, y los aires contrareformistas de Trento empezaban a afectar a la 
tolerancia y el pluralismo que con tenacidad se habían convertido en insignia de 
la cultura de la República Véneta. Había empezado, aún sin saberlo, el principio 
del fin.

Pero a de mediados del siglo XVI todavía reinaba el optimismo. Jacopo San-
sovino construía el edificio de la Biblioteca Marciana y el Palazzo della Zecca, el 
puente de Rialto todavía era de madera y Miguel Ángel, Palladio y el Vignola 
preparaban sus proyectos para hacer de él lo que hoy conocemos. Palladio hacía 
sus bocetos para construir San Giorgio Maggiore. La euforia arquitectónica 
 llevaba la marca de una renovatio urbis que soñaba con devolver a Venecia a su 



 359

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

edad de oro. La forma de la ciudad y el diseño de sus edificios, la estructura de 
sus calles y canales, la disposición de sus sedes religiosas, privadas y públicas, 
debían ser la plasmación y el símbolo de la armonía. El objetivo era dar con-
tinuidad al proyecto político y filosófico que ya a finales del siglo XV habían 
esbozado Domenico Morosini en su De bene instituta re publica o Francesco 
Patrizi de Siena en su De institutione rei publicae y que el doge Andrea Gritti, 
entre 1523 y 1538, había pretendido hacer realidad.1 La arquitectura entendida 
como “lenguaje e instrumento de la solidez y la armonía de la república”. Y 
ambas, arquitectura y política, reflejos a su vez de las armonías celestes, como 
explícitamente mantuvo Gasparo Contarini en su De magistratibus et republica 
Venetorum (París, 1543).2

Entre el ruido de todas aquellas canteras, las prensas de Aldo Manuzio, 
de Giunta o del Giolito, por recordar solo algunas, mantenían una actividad 
febril, inundando Europa de nuevas y cuidadísimas ediciones.3 Los cenáculos 
de conversación literaria e intercambio de ideas proliferaban, dándose a sí 
mismos los más sugerentes, caprichosos, divertidos, misteriosos y simbólicos 
nombres: gli Accesi, gli Acuti, gli Adorni, i Caccciatori, i Desiosi, i Dubbiosi, i 
Gelosi, i Generosi, gli Inmaturi, gli Inmobili, gli Incogniti, i Laboriosi, i Maritimi, 
gli Ordinati, i Pellegrini, i Peripatetici, i Riuniti, gli Uranici...4 La mayoría de 
aquellas academias fueron flor de un día, reuniones de entusiastas contertulios 
que, tras proponerse un programa de lecturas, aspiraciones o temas de debate, 
no llegaban ni tan siquiera a darse a sí mismos unos estatutos ni a mantener 
sus reuniones más allá de algunos meses. Eran academias privadas y no otra 
cosa pretendían ser. Excepcional, muy diferente, fue el caso de la Accademia 
della Fama, fundada por Federico Badoer en 1557.5 Aquella Academia también 

1  Morosini (1417- 1509) empezó a escribir esta obra en 1497 pero permaneció inédita has-
ta que fue editada por Claudio Finzi y publicada en Milán en 1969. El texto de Patrizi (1413-
1492) se publicó póstumamente en París en 1519.
2  La correspondencia armónica entre arquitectura, política y metafísica platónica ha sido 
excelentemente puesta de relieve por Tafuri (1985: 155 y ss.) (las palabras entrecomilladas 
son suyas) quien subraya cómo el doge Andrea Gritti se rodeó, para articular su proyecto de 
renovación del estado y de la ciudad, de intelectuales, filósofos y artistas como Tiziano, Pietro 
Bembo, el músico Adrian Willaert, el arquitecto Jacopo Sansovino o el filósofo –de quien nos 
ocuparemos más adelante– Francesco Giorgio Veneto (Zorzi).
3  Véase Grendler (1977: 3-24).
4  Cfr. Benzoni (1994), que hace una selección de academias venecianas citadas por Maylen-
der (1926-30).
5  El acto de fundación de la Academia queda recogido en el Instrumento tra alcuni accademi-
ci et ministri Interessati, nell’Accademia Veneta, 1557 y lleva fecha de 14 de noviembre de ese 



360 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

tuvo una vida breve, pues se extinguiría tras cuatro años, en 1561, pero quedó 
claro desde un principio que sus aspiraciones distaban mucho de las del resto 
de academias. Lejos de presentarse a la ciudad como un cenáculo de amigos 
que compartían afinidades intelectuales y el gusto por la literaria conversación, 
Badoer quiso hacer de su academia la Academia con mayúsculas, la Academia 
Veneciana, la institución rectora de la marcha cultural, política y filosófica de 
la República de Venecia.6 Badoer (1519-1593) era hombre de gran influencia 
política, con una larga lista de cargos diplomáticos a sus espaldas, había estado 
en la corte de Fernando de Ausburgo y en 1557 acababa de volver a Venecia 
tras prestar sus servicios diplomáticos en la corte de Felipe II. Las reuniones 
empezaron teniendo lugar en la casa de Domenico Venier, que invitaba a un 
grupo de viejos conocidos que ya en Padua habían formado parte de la Acca-
demia degli Infiammati. Entre ellos se encontraban Bernardo Tasso, Sperone 
Speroni y un nutrido grupo de petrarquistas admiradores de Pietro Bembo, de 
su apología de la vulgarización de los clásicos y de su lectura en clave platón-
ica de la obra de Petrarca.7 La institucionalización de las actividades de aquel 
grupo, animada fundamentalmente por las ambiciones de Badoer, preveía una 
labor interna dedicada a la lectura de autores antiguos y modernos, a las disqui-
siciones literarias y a las discusiones sobre los proyectos editoriales del grupo. 
Estos últimos, junto con las lecciones públicas abiertas a las élites de la ciudad, 
eran los objetivos primordiales de la Academia, que en colaboración con el 
impresor Paolo Manuzio buscaba convertirse en una fuerza propulsora ya no 
solo de la ciudad de Venecia, sino de la entera cultura europea. La Academia de 
Badoer quería ser de utilidad pública, atendiendo así a una ya larga tradición 
veneciana para la que el mundo de las letras y la filosofía eran inseparables del 
progreso político y económico.

 El mayor proyecto de la Academia, el más ambicioso, excesivamente 
ambicioso, fue la edición de una larga lista de textos clásicos y contemporáneos. 

mismo año. Otros documentos programáticos de la Academia fueron los Capitoli e convenzio-
ni fatte e sottoscritte di propria mano dai signori Accademici, a dì 13 agosto 1559 y el Instrumen-
to di deputatione di Federico Badoer, con fecha de 30 de diciembre de 1560 (en realidad era de 
1559, hay un error del notario). Cfr. Rose (1969).
6  Sobre la Academia de la Fama, véase Rose (1969), Bolzoni (1981a), Bolzoni (2007: 
25-51), Pagan (1973-1974), Tafuri (1985: 172-185).
7  De la Accademia degli Infiammati, que se extinguió en 1554, habían formado parte, entre 
otros, Bernardinon Tomitano, Francesco Sansovino, Marcantonio de’ Passeri (el “Genoa”), 
Pietro Aretino o Alessandro Piccolomini.



 361

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

Así quedaba reflejado en el elenco publicado en 1558,8 que prometía una infini-
tud de obras de teología, leyes, metafísica, física, medicina, aritmética, geometría, 
perspectiva, música, astrología, geografía, arte de la guerra, derecho civil, polí-
tica, economía, ética, lógica, retórica, poética, historia y gramática. De Platón 
a Aristóteles, de Horacio a Virgilio, Dante o Petrarca, de Euclides, Pappo de 
Alejandría, Arquímedes, Tartaglia o Apolonio de Perga. Un auténtico proyecto 
enciclopédico que si bien no llegaría nunca a materializarse (de unas seiscientas 
obras previstas en la Somma solo se llegaron a publicar apenas veinte), sin embar-
go nos proporciona una idea de la pluralidad intelectual de la Academia de la 
Fama y de un talante ecuménico, sincrético, que más que alinearse con una u 
otra orientación filosófica parecía querer convertirse en un nuevo universo del 
saber.9 Una apertura de horizontes que se reflejaba también en el plano teológi-
co, pues si por una parte algunos de sus miembros eran claros exponentes de las 
líneas de la Contrareforma, por otra no se perdía de vista la apertura al mundo 
editorial germánico, lo cual rápidamente derivó en sospechosos vínculos con los 
reformistas protestantes.10 La vida de la Academia acabó con el arresto, por orden 
del Senado, de Federico Badoer, acusado de fraude y bancarrota, aunque todo 
hace pensar que los verdaderos motivos de aquella intervención iban más allá 
del puro fracaso económico de una empresa editorial o de la trufa de un político 
corrupto, apuntando más bien al intento, por parte de los gobernantes vénetos, 
de frenar un proyecto de reforma del estado concentrado en las privadas manos 
de una poderosa familia. Y ello por no hablar de los recelos que la Academia 
despertaba en Venecia debido a sus excesivamente buenas relaciones con Roma. 
Venecia era tan católica como antipapal, y si alguna vez estableció acuerdos con 
el papado fue por cuestión de conveniencia, pero nunca de sometimiento a un 
poder ajeno.11 Antes herética que romana. Cristianamente herética.

8  Somma delle opere che in tutte le scienze et arti più nobili et in varie lingue ha da mandare in 
luce l’Academia Venetiana, parte nueove, et non più stampate, parte con fidelissime tradottioni, 
giudiciose correttioni, ed utilissime annotationi riformate, Venecia, 1558. En 1559, se publicó 
una edición latina del mismo texto.
9  Bolzoni (1981a) insiste en este carácter enciclopédico de la Academia, subrayando su 
sincretismo y haciendo una interesante reflexión acerca de los paralelismos entre el orden del 
saber, la jerarquía interna de la Academia y la propia disposición física de las salas de Palazzo 
Badoer.
10  Clara expresión de estos buenos vínculos editoriales y comerciales de la Academia con el 
mundo germánico es el documento que Pagan (1973-1974) incluye como apéndice y que 
lleva por título “Risposta degli studiosi delle buone Arti, che sono in Germania, 
all’Accademia Venetiana nell’anno M.D.LIX”. Se sabe que la carta, aunque anónima, fue 
escrita por Paolo Vegerio; cfr. Tafuri (1985: 176, n. 74).
11  Grendler (1977: 3-24), Tafuri (1985: pp. 172-173).



362 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

2. La armonía en el teatro del mundo

 El proyecto enciclopédico y sincrético de la Academia Veneciana no fue 
suficiente para enmascarar sus reales inclinaciones. Desde el principio quedaron 
claras sus simpatías por las filosofías platónica y hermética, las cuales, tal como 
habían hecho Marsilio Ficino y Giovanni Pico, consideraban no solamente com-
patibles con el cristianismo, sino como la expresión y fundamento de la verdadera 
theologia cristiana. Pero no sólo. En los círculos intelectuales de Badoer se creyó 
encontrar en las obras del divino Platón, en los textos herméticos y en los ecos 
de la sabiduría mosaica, los mejores pilares filosóficos, metafísicos, sobre los cua-
les construir el estado y organizar el buen gobierno de la ciudad. Un gobierno 
oligárquico, aristocrático, en manos de sabios, filósofos y poetas.12

 La filosofía hermética renacentista se gestó en las vías de Florencia, pero 
arraigó en los canales de Venecia y por ellos se fue nutriendo de una síntesis de 
cábala, sabiduría mosaica y platonismo cuyo desarrollo sólo se hizo posible bajo 
la égida de un poder deseoso de encontrar la auténtica legitimación de su estado y 
sus leyes, de buscar la metafísica que daba razón de su gobierno. Y en una época, 
como fue el siglo XVI, imbuida de la convicción de que la auténtica sabiduría se 
encontraba en los tiempos más pretéritos, cuando Dios había concedido al hom-
bre una verdad hecha de palabras en las que se contenía la esencia de las cosas, 
qué mejor legitimación podía esperarse que la expresada por boca de Mercurio.

El interés de la Accademia della Fama por el neoplatonismo y el hermetismo 
se hizo especialmente patente en uno de sus proyectos editoriales más polémicos: 
la traducción al italiano del De harmonia mundi de Francesco Giorgio Veneto 
(Zorzi), cuya primera edición había visto la luz en Venecia en 1525, desper-
tando sin tardar las más graves sospechas de herejía, pero también seduciendo 
a una cohorte de admiradores, tanto en Venecia como en el resto de Europa.13 

12  Tal había sido el planteamiento de Patrizi en La città felice (1553); Cfr. Gómez (2015).
13  La Somma incluía también la traducción del griego del Pimander y otra del Asclepio, así 
como de algunas de las obras de Ficino. Es interesante recordar las palabras con las que se 
describía en la Somma la entrada relativa a los textos herméticos, que serían acompañados de: 
“un docto y largo comentario ,gracias al cual se puede comprender lo mucho que aquel admi-
rable autor se acercó a la sabiduría Mosaíca, y cómo de él derivó casi toda la antigua teología 
de Pitágoras, Eudoxo, Platón y todos los demás” [“un dotto e copioso commento, dal quale 
si può comprender quanto quel mirabile autore si sia accostato alla dottrina et sapienza 
Mosaica: et come da lui derivò quasi tutta l’antica theologia di Pittagora, d’Eudosso, di Pla-
tone, et de gli altri”], Somma (1958: 10).



 363

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

En la ciudad de la Laguna, la fascinación por sus armonías dejó una profunda 
huella en arquitectos como Jacopo Sansovino (1486-1570) o Sebastiano Ser-
lio (1475-1554), en los músicos Gioseffo Zarlino (1517-1590) y Fabio Paolini 
(1535-1605) y en muchos de los artistas, literatos, intelectuales y políticos que 
se movían en el entorno del doge Andrea Gritti.14 Giulio Camillo Delminio y 
Francesco Patrizi fueron, sin duda alguna, quienes con más tenacidad, aunque 
con mayor o menor éxito, decidieron proseguir el camino de Zorzi. Más allá 
de los Alpes, Cornelio Agrippa (1486-1535), John Dee (1527- 1608) o Robert 
Fludd (1574-1637), todos ellos intelectuales protagonistas del complejo tránsito 
del pensamiento renacentista a la ciencia moderna, hicieron de las armonías de 
Zorzi una pieza clave de sus interpretaciones del mundo, de su relación con el 
hombre y con la divinidad.15 En Francia Guillaume Postel (1510-1581) hizo 
todo lo posible por difundir la obra del veneciano en los círculos filosóficos, 
tanto que uno de sus seguidores, Guy Le Fèvre de la Boderie (1541-1598), hizo 
la traducción francesa del De harmonia mundi.16

Fascinado por la sabiduría de los rabbi y los secretiores theologi, Francesco 
Giorgio fue uno de los muchos pensadores que en el siglo XVI creyeron encon-
trar en la tradición hebraica, y en especial en la cábala, la llave de entrada a 
la correcta interpretación del cristianismo y a una renovación de la auténtica 
 sabiduría, de la verdad humana y divina.17 Ya desde finales del siglo XIV, la per-
cepción de enfrentarse a un saber agotado, a una vía ciega y desgastada, había ido 
dando paso a la convicción de que tanta desolación filosófica no podía deberse 
sino a una secular e insistente labor de corrupción de una verdad primigenia. Se 
imponía recuperar la verdad con mayúsculas, no la de los lógicos de las escuelas y 
las discusiones vanas. Los humanistas, con su bien pertrechado armamento filo-
lógico, llamaron a una vuelta a los textos griegos y latinos, pero no se detuvieron 
allí. Pronto las lenguas más antiguas, muy en especial el hebreo, despertaron un 

14  La influencia de las ideas de Zorzi se vio reforzada por sus muy estrechas relaciones con las 
élites políticas venecianas. Él mismo pertenecía a una poderosa familia patricia y participó en 
importantes decisiones diplomáticas y de gobierno de la República; cfr. Vasoli (2002: 
50-51).
15  La influencia de Francesco Giorgio en el pensamiento inglés de la época fue rotundamen-
te defendida por Yates (1982).
16  L’Harmonie du monde, divisée en trois cantiques. Oeuvre vénitien et depuis traduite et illustré 
par Guy Le Fèvre de la Boderie, París, Jena Macé, 1579. La obra de Zorzi se había vuelto a 
publicar en París, en edición latina, en 1545.
17 



364 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

interés que se unió con las concepciones de la historia y de la teología. Si alguna 
auténtica verdad había existido desde que el mundo fue creado, ésta había sido 
la revelada por Dios al pueblo de Israel. En hebreo, por supuesto. Como hebreas 
habían sido las palabras con las que Dios creó el mundo. Hubo quien se quedó 
en el terreno de una exégesis bíblica de carácter filológico, pero hubo también 
quien se lanzó a una especulación ontológica sobre el poder creador de la palabra 
divina. Así, las letras del alfabeto hebreo con las que Dios había ordenado la crea-
ción del mundo y de todas las cosas que en él se contienen fueron interpretadas 
como la verdadera, auténtica y oculta estructura de la realidad. La naturaleza 
era un libro, mas no en sentido metafórico.18 La concepción emanantista del 
Verbo divino propia de la tradición cabalista parecía avenirse a la perfección 
con el emanantismo neoplatónico, y así lo quiso manifestar Giovanni Pico della 
Mirandola, abriendo un intenso matrimonio entre cábala cristiana y platonismo 
del que Zorzi, junto con el germano Johannes Reuchlin (1455-1522), fue uno 
de los hijos más notables.19

El De harmonia mundi es una voluminosa y densa explicación de las ocultas 
proporciones y derivaciones numéricas que conforman la estructura y naturaleza 
de todas las cosas, lo cual Francesco Giorgio logra gracias a una extrapolación a 
los números del método cabalístico basado en las letras del alfabeto. Obviamente, 
el Timeo de Platón y la filosofía pitagórica ocupaban un lugar privilegiado en la 
obra de Zorzi, que se acompañaba de continuas referencias a Proclo, Jámblico, 
Porfirio, a los Oráculos Caldeos y los Himnos Órficos; por no hablar, obviamen-
te, de Marsilio Ficino y de Giovanni Pico, cuyas ideas eran alabadas y recono-
cidas por el fraile franciscano como la mayor fuente de inspiración en tiempos 
 recientes.20 Organizado en tres cantos que a su vez se dividen cada uno de ellos 
en ocho tonos, el De harmonia mundi interpreta la partitura del universo.21 
Matemáticas, música, metafísica y teología se entrelazan de forma indisoluble 
para presentar un mundo regido por el principio de unidad, donde todo está en 
todo, donde las conexiones ocultas entre las cosas se expresan simbólicamente, 

18  Cfr. Harrison (2007: 107 y ss.), Bono (1995: 3-78; 124-129). 
19  Véase Wirszubski (1989); Idel (1983).
20  Un detallado estudio de las fuentes de Francesco Giorgio se encuentra en la edición del 
De harmonia mundi realizada por Campanini (2010)
21  En buena medida, el proyecto de la Academia de la Fama de editar la obra de Zorzi se 
inscribía en el marco de un profundo interés por el concepto de armonía y las implicaciones 
filosóficas de las matemáticas y la música. Gioseffo Zarlino (1517-1590), uno de los mayores 
teóricos musicales de la época, formó parte de la Academia. Véase Gozza (2000: 26-30, 
94-95), Vasoli (1998).



 365

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

donde todo está animado por un espíritu que invade todos y cada uno de los 
seres, donde la luz penetra en todas las cosas dotándoles de vida, donde los 
aparentemente lejanos astros laten en las cosas terrenas.22 La arquitectura del 
universo es el despliegue de la razón matemática de la divinidad, la plasmación 
de su perfección, su composición armónica.23

Desde un principio la obra de Francesco Giorgio fue percibida como una 
invitación a la herejía, cuando no el resultado de una fascinación herética, salida 
de la pluma de quien prometía desvelar los auténticos fundamentos del cristia-
nismo.24 Quizá precisamente por eso, el proyecto de la Academia de la Fama en 
1557 de editar y comentar el De harmonia mundi cobraba aún más significado.

Vínculo decisivo entre la obra enciclopédica de Francesco Giorgio y el no 
menos enciclopédico proyecto de la Academia de Badoer fueron las ideas de 
Giulio Camillo Delminio (Friuli, 1480 – Venecia, 1545). Amigo de Bembo, 
Pietro Aretino, Tiziano y Erasmo de Roterdam, Camillo se sintió intensamente 
seducido por los estudios de cábala y hermetismo ya desde sus años de juven-
tud, cuando estudiaba en la Universidad de Padua y estrechaba vínculos con 
los humanistas vénetos. Huelga decir que la propuesta filosófica de Francesco 
Giorgio, y junto con ella, obviamente, la de Pico della Mirandola, se convirtie-
ron pronto para él en su principal fuente de inspiración. Personaje conflictivo, 
rozando lo rufianesco, empedernido jugador, recorrió Europa intentando vender 
a algún mecenas –y con especial insistencia al rey de Francia Francisco I– su 
pequeño gran teatro del mundo.25 Recogiendo el hilo de una larga tradición de 
artes de la memoria y tejiéndola con la filosofía hermética y cabalista inaugurada 
por Pico, prometía un nuevo y sorprendente edificio que permitiría, a quien 
entrase en él como espectador, ser capaz de discurrir sobre cualquier materia 

22  Especialmente relevantes para entender posteriores ideas de Patrizi en su Nova de Univer-
sis Philosophia son las páginas que Zorzi dedica al espíritu (Canto III, tono V, 383-87) y a la 
luz (Canto III, tono VIII, módulo VI, 432-36).
23  Esta concepción de una arquitectura geométrica del mundo se materializó también en los 
proyectos arquitectónicos de Zorzi en la ciudad de Venecia. Fue él quien en 1535 dio a Jaco-
po Sansovino las indicaciones para reconstruir San Francesco della Vigna, haciendo de esta 
iglesia un ejemplo de las armonias y proporciones divinas de todo el universo.
24  En el Índice de 1589 aparecerá condenada “donec corrigatur”. La condena se mantiene en 
los Índices de Parma de 1580, de Sixto V en 1590, de Clemente VIII en 1596, y en el de 
Giovanni Maria Guazzelli del 1607; véase Rotondó (1963) y Grendler (1977: xviii, 3-24).
25  Sobre la biografía de Camillo, véase Stabile (1974), Bolzoni (1984).



366 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

“con tanta fluidez como el mismo Cicerón.”26 Una máquina para recordar, tan 
perfecta que ningún elemento del mundo, pasado o presente, angelical o terreno, 
divino o humano, caería en el olvido.27 Y recordar no era sino conocer, pues el 
auténtico conocimiento no era, para Camillo, sino una labor de anámnesis, un 
recorrido desde el mundo de lo sensible hasta el originario e invisible mundo 
del que todas las cosas proceden y en el que el alma de cada individuo ha sido 
generada. Si Zorzi quiso que San Francesco della Vigna reflejase materialmente 
la armonía geométrica del universo, Camillo empezó por el final, pues su pro-
yecto original de una máquina de la memoria se refería a un auténtico anfiteatro 
espacial, construido en madera, sostenido por columnas, organizado en gradas. 
Los rumores acerca de su misteriosa y efectiva construcción circularon de boca en 
boca, despertando incredulidad y no pocas acusaciones de charlatanería. Nadie 
ha sabido nunca si alguna vez se llegó a construir, mas a cambio Camillo, que 
llevaba madurando su idea desde comienzos de la década de los años veinte, 
decidió, ya al final de su vida y solicitado a ello por su protector Alfonso d’Avalos, 
marqués del Vasto y gobernador de Milán, describir brevemente con palabras 
su gran proyecto, dando fe de los principios filosóficos, poéticos y cosmológicos 
que lo inspiraban.  Lo hizo en su Idea del theatro, publicado póstumamente en 
1550 gracias a la labor de Ludovico Domenichi.28 Imágenes, palabras y cosas 
se entrelazaban en las gradas y Camillo, mostrando sus ocultas conexiones, sus 
secretas correspondencias, garantizaba a quien cuidadosamente las estudiase la 
capacidad de aprender y conocer, ante la presencia de una sola imagen, todo lo 
que en el mundo estaba vinculado a ella.

26  Así lo describía Viglius Zuichemus en 1532 en una carta a Erasmo, quien a pesar de sus 
buenas relaciones con Camillo siempre fue escéptico respecto a las promesas de un arte de la 
memoria que se vinculaba con las aspiraciones mágicas de su autor; cfr. Erasmo de 
 Rotterdam (1906-1958), vol. IX, p. 479 [citado por Yates (2007: 153)].
27  Excelentes estudios sobre el arte de la memoria son los de Yates (2005), que dedica un 
capítulo especialmente a Camillo; Rossi (1989); Bolzoni (2007).
28  En el mismo 1550 se publicaron tres ediciones de la obra: una en Florencia, editada por 
Lodovico Domenichini y publicada por Torrentino y dos en Venecia publicadas por Agostino 
Bindoni y por Baldassarre Constantini. Estas dos últimas parecen ser copias, con algunos 
errores, de la edición florentina. En 1552 Lodovico Dolce hizo otra edición que publicó 
Giolito y que fue reeditada en 1554, 1555 y 1560. Tommasso Porcacchi, por su parte, hizo 
otra edición que también publicó Giolito en 1567, 1568 y 1580. Existe una redacción previa 
del texto realizada por Camillo, plasmada en dos copias manuscritas conservadas en la Biblio-
teca Vaticana (cod. Ottob. Lat. 1777 y otro en la John Rylands University Library de Man-
chester (Christie, cod. 3 f. 8) que lleva por título Theatro della sapientia. Sobre el gran éxito 
editorial de esta obra de Camillo, véase la nota explicativa de Bolzoni en su edición de L’idea 
del teatro (1991: 35-36).



 367

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

El teatro de Camillo es la puesta en escena, la representación, del mundo 
mismo. Se erige sobre siete columnas que sostienen y atraviesan siete planos de 
gradas. Son las siete columnas de la sabiduría del templo de Salomón y a cada 
una de ellas, que cruzan el anfiteatro a modo de pasillos, corresponde uno de 
los siete Sefirà del mundo supraceleste, el lugar donde habitan las Ideas eternas 
de las cuales derivan los mundos inferior y superior. A cada Sefirá corresponde 
uno de los siete astros que habitan los cielos (la Luna, el Sol y los cinco planetas 
errantes: Mercurio, Venus, Marte, Júpiter y Saturno) y bajo ellos, dominados por 
ellos, se despliega el mundo en una ordenación de planos que Camillo distri-
buye inspirándose en la mitología clásica y de tal modo que abarquen todos los 
aspectos del universo. La segunda grada, la más cercana a la de los planetas, está 
regida por la imagen del Océano, que remite al manantial de las aguas suprace-
lestes brotando y dirigiéndose al mundo inferior, al Banquete, a las nupcias de 
las Ideas inmateriales y eternas con el mundo de lo material y corruptible. La 
tercera grada corresponde a la materia elemental, la propia de los cielos, la tierra, 
el fuego, el aire o el agua. En el cuarto nivel del anfiteatro habitan las Gorgonas, 
que se refieren a las tres almas del hombre: vegetativa o “anima vivens”, que el 
hombre comparte con las bestias, la racional y la intelectiva.29 La quinta grada, 
el de Pasifae, simboliza la parte exterior del hombre, el cuerpo, su estructura, 
apetitos y pasiones, un nivel que Camillo presenta haciendo alusión a la unión 
del alma con el cuerpo gracias al “vehículo ígneo”, al cuerpo etéreo que imprime 
en el hombre y en sus miembros las potencias y cualidades de los astros.30 Es el 
vehículo del alma, ese carro del que hablaba Platón en el Fedro (246a-254e) y 
que en su travesía desde el mundo de lo inteligible hasta el mundo terreno se 
va impregnando de las virtudes de los astros, aprendiendo, por así decir, de las 
almas de los planetas, a las que los antiguos llamaron Musas.31 El corpicello etéreo 
que desciende del mundo superior une lo inteligible con lo sensible e infunde 

29  Camillo identifica el alma intelectiva con la mente de la que habla Platón y con el intelec-
to agente de Aristóteles. El alma racional puede ser más o menos estimulada por el alma 
vegetativa o por la intelectiva, determinando que el hombre caiga en los pecados de la carne 
y en manos de lo diabólico o que, en cambio, se incline por el conocimiento de las verdades 
eternas, cfr. Camillo (2006: 144 y ss).
30  “Sostienen los platónicos que nuestras almas, allá en lo alto, cuentan con un vehículo 
ígneo o etéreo […] afirman que el alma, descendiendo de cielo en cielo y de esfera en esfera, 
va agrandándose tanto, que adquiere un vehículo aéreo que, compratiendo la naturaleza de 
ambos, permite una fácil unión”, Camillo (2006: 167, 168).
31  Sobre este interesante concepto de “cuerpo etéreo”, su historia, sus usos por parte de Fici-
no y sus similitudes y diferencias con el concepto de “spiritus”, véase Walker (1958) y (2000: 
39-40).



368 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

en el hombre, aún sin este ser consciente de ello, el conocimiento de las formas 
supremas.

En la sexta grada, simbolizadas por la imagen de las sandalias de Mercurio, se 
ubican las operaciones naturales del hombre, tales como la astucia o el engaño, 
la perseverancia o el esfuerzo, el temor, el llanto o la risa. En la séptima y última 
grada, bajo la imagen de Prometeo, se encuentran las artes y las ciencias, tanto las 
“más nobles como las más viles”. El espectador, al contrario que en los normales 
teatros, se sitúa en el centro, desde donde puede observar todas las gradas, cons-
tatando sus intersecciones y correspondencias. El objetivo es poder seguir la pista 
de todas las cosas, de todas las palabras e imágenes del mundo en su perfecto 
orden, abriéndose paso, a través de los niveles y sus cruces, a las verdades ocultas, 
que son también, como las Ideas, las más reales. Es la reproducción de la máqui-
na combinatoria del mundo. Giulio Camillo, también alquimista, concebía el 
universo como un gran alambique en continuo proceso de transmutación y el 
conocimiento como el arte de desvelar esas transmutaciones, siendo a su vez el 
conocimiento un proceso de transmutación del alma humana.32 Los tres niveles 
de la realidad eran las palabras, las cosas y la interioridad del hombre y a cada 
uno de ellos correspondía un arte transmutatoria: a las palabras, la elocuencia, a 
las cosas la alquimia y a la interioridad del hombre la deificación, pues elevándose 
el hombre al conocimiento de todas las cosas y de su orden oculto, se acerca a la 
divinidad, deviene un casi-dios. El propio Camillo, como tantos seguidores de 
la filosofía hermética, se consideraba a sí mismo un elegido, un hombre cuyas 
capacidades sobrepasaban con mucho a las del común de los mortales, cuyos 
pensamientos podían llegar “allí donde nadie se eleva por sí miso.”33

El arte de la memoria de Camillo tenía un estrecho parentesco con las pro-
puestas mnemotécnicas que se habían desarrollado durante la Edad Media y 
que habían tenido en Raimundo Llull a uno de sus máximos exponentes, pero 
sus aspiraciones habían sufrido una mutación que convertía su máquina mne-
motécnica en algo bien distinto. No se trataba ya simplemente de una forma de 
recordar y organizar el saber, sino de una auténtica máquina de descubrimiento. 
La mutación se había producido gracias al objetivo de hacer descansar la retórica 
y la elocuencia en los fundamentos de una metafísica neoplatónica y hermética 
que transformaba también la teoría del conocimiento. Para Camillo, su arte 

32  Cfr. Camillo (2015: 281-294).
33  Así describía L. Domenichi a Camillo en la dedicatoria con la que presentaba su edición 
de la Idea del teatro (Camillo, 2006: 42).



 369

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

de la memoria era un “secreto”, un arte oculta que se inspiraba en la magia 
astral de Marsilio Ficino y en la teoría de los talismanes que este último había 
recuperado del hermético tratado Asclepio. La creencia en las virtudes y poderes 
mágicos de los talismanes se asentaba en la premisa de una perfecta y armónica 
correspondencia entre todas y cada una de las partes del universo. A cada ente 
del mundo inferior correspondía, en los cielos, uno de los astros, y si los antiguos 
sacerdotes egipcios creyeron que con sus dones divinos podían concentrar las 
virtudes celestes en pequeñas estatuillas, Marsilio Ficino recurrió a la idea del 
“spiritus mundi”, que todo lo inunda y todo lo penetra, para describir al mago 
natural como aquel que conociendo las ocultas cadenas espirituales entre las 
cosas y los poderes celestes, es capaz de modificarlas.34 Se trataba de aprovechar 
el conocimiento de los vínculos naturales para intervenir en ellos. Jugar con las 
cartas del mundo sin romper ni violar la baraja. Fue el propio Pico quien con más 
insistencia interpretó la magia natural como la manifestación de la libertad del 
hombre en un mundo regido por las cadenas de la causalidad celeste. Gracias a su 
conocimiento de la estructura y orden del mundo, el hombre puede intervenir en 
él y escapar así al determinismo de los astros al que todas las cosas naturales están 
sujetas.35 También la mente, recordaba Camillo, que ha sido creada por Dios en 
el mundo supraceleste, en su camino de descenso al mundo hasta unirse con el 
cuerpo del hombre, arrastra consigo los influjos de los astros. Y lo mismo sucede 
con las imágenes, que al igual que talismanes, están impresas con dichas virtudes, 
de modo que al ser vistas con los ojos del cuerpo pueden despertar en los ojos 
del alma el recuerdo de sus orígenes y de sus ocultas conexiones. Ordenando, 
pues, las imágenes ante el espectador, este se puede remontar hasta el mundo de 
las ideas del que todo procede.36 

34  La teoría de los talismanes se encuentra fundamentalmente en el De vita de Ficino. Sobre 
el tema, véase Walker (2000: 3-54).
35  Cfr. Garin (1981: 79).
36  Camillo subrayaba el carácter hermético del proceso de ascenso de lo visible a lo invisible, 
especificando que se trataba de una aspiración solo apta para individuos con particulares 
dones divinos. Retomaba así el tema, común a tantos magos naturales, de la no conveniencia 
de dar “perlas a los cerdos”: “según las palabras de Cristo, las perlas no se deben arrojar a los 
cerdos, ni hemos de querer dar a los perros las cosas santas. [...] Es más, como las cosas divi-
nas pertenecen al mundo supraceleste y este está separado de nosotros por la masa de todos 
los cielos, y como nuestra lengua no es capaz de describirlo sino, por así decir, mediante 
señales y metáforas, a fin de que a través de las cosas visibles nos elevemos a las invisibles, no 
nos está permitido, aunque Dios nos concediera el privilegio de ascender hasta el tercer cielo 
y ver sus secretos, no nos está permitido, digo, revelarlos, porque revelándolos se comete un 
doble error: mostrarlos a personas que no son dignas y tratar de ellos con nuestra lengua 
infame, cuando, en verdad, este es el cometido de las lenguas angélicas”, Camillo (2006: 



370 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

3. La retórica celeste de Patrizi

Francesco Patrizi se instaló en Venecia precisamente el mismo año en que 
se creó la Academia de la Fama, de la cual empezó a formar parte desde el 
 principio.37 Los años transcurridos en la Universidad de Padua habían sido tes-
tigos de su convencida conversión al platonismo. De aquel periodo habían sur-
gido sus primeras obras, un volumen compuesto de varios escritos que llevaba 
por título La città felice; el Dialogo dell’honore, Il Barignano; Della diversità dei 
furori poetici y la Lettura sopra il sonetto del Petrarca. La gola, e ‘l sonno, e l’ociose 
piume (Venecia, 1553). Dado por terminado su periodo de estudiante, Patrizi 
emprendió un peregrinaje en busca de una posición social, económica y acadé-
mica que estaba destinado a durar aún muchos años. Tras un breve retorno a su 
Cherso natal, en 1556 viajó a Roma y se fue deteniendo allí donde creyó que 
las amistades de sus años en Padua le podían alargar la mano. En Bolonia visitó 
a Camillo Strozzi, compañero de estudios universitarios, quien le informó de la 
diáspora que había seguido a la peste que azotó Padua en el 1554 y que había 
dejado maltrechos, cuando no en la fosa, a muchos de sus compañeros.38 No 
solo habían acabado años felices para un grupo de jóvenes estudiantes. La peste, 
la enfermedad o el abandono de la ciudad fueron los compañeros de viaje del 
nuevo clima de tensión entre, y sobre todo contra, los intelectuales que creían 
haber ganado la batalla por la libertad filosófica. Las rigideces de la recién estre-
nada Contrareforma iban ganando el terreno a la explosiva tormenta de las ideas 
más dispares, y no siempre ortodoxas, que habían convivido en el Renacimiento.

 La meta que por entonces Patrizi ya tenía en mente era Ferrara, gober-
nada por el polémico Duque Ercole II d’Este, filofrancés, siempre al borde del 
conflicto con el poder imperial y con el papado y continuamente bajo sospecha 
de herejía por sus buenas relaciones con los reformistas. Con tal objetivo escri-
bió el Eridano, un poema cortesano con el que intentaba ganarse los favores de 
la casa de Este.39 Eridano era el nombre con el que los griegos llamaban al Po, 

47-48). Sobre el carácter mágico del arte de la memoria de Camillo, véanse Yates (2005: cap. 
6) y Bolzoni (2007: 139 y ss., 188 y ss.).
37  El nombre de Patrizi aparece reflejado en el documento de fundación de la Academia en 
noviembre de 1557 (Instrumento, cit. supra). Patrizi también aparece como firmante en otro 
de los documentos programáticos de la Academia: los Capitoli de 1559 (cit. supra) y el 
 Instrumento di deputatione de 1560 (cit. supra). Cfr. Rose (1969).
38  Cfr. Patrizi (1560b: 54-55).
39  L’Eridano in nuovo verso heroico di F. Patritio con i sostentamenti del detto verso, Ferrara, ap. 
F. De Rossi da Valenza, 1557. Sobre este texto véase Bolzoni (1980:50-56).



 371

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

protagonista de la vida, la cultura, la economía y el poder de la ciudad de Ferrara, 
y acogiéndose a aquella denominación Patrizi reconstruía el mito de Fetonte, 
haciendo coincidir a los héroes mitológicos con los reales protagonistas de la 
casa D’Este y profetizando el éxito de su gobierno, escrito en los cielos, pues así 
estaba marcado bajo el pie izquierdo de Orión, donde descansaba la constela-
ción de Eridano. No debía estar escrito en los cielos, sin embargo, el éxito de las 
aspiraciones de Patrizi, quien mientras esperaba la reacción de Ercole d’Este a 
su adulación cortesana, decidió seguir probando suerte entre las élites políticas y 
culturales de Venecia. Encontró una forma de ganarse la vida y de obtener apoyo 
en sus litigios familiares dando clases sobre la Ética a Nicómaco de Aristóteles a 
un joven patricio veneciano perteneciente a los Contarini dal Zaffo, una de las 
familias más poderosas y con más abolengo de la Serenissima, con una impor-
tante actividad diplomática, política y comercial en Chipre. Dar clases de ética 
y política aristotélicas a Giorgio Contarini no era, por tanto, aunque modesto, 
mal empleo para Patrizi, que bien había demostrado en su Ciudad feliz sus cre-
denciales para ocupar tal encargo. Y además, o quizá sobre todo, le permitía gozar 
de una posición social y cultural desde la que abrir puertas a otros escenarios del 
plural y efervescente teatro de las ideas que era la ciudad de la Laguna.

A pesar de la falta de evidencia documental, no cabe duda de que cuando 
Patrizi se unió a la Academia de la Fama en 1557 ya debía haber leído la obra 
de Zorzi, que llevaba casi treinta años despertando odios y amores, alabanzas 
y sospechas. Sin embargo, el nuevo vínculo con el grupo de Badoer le debió 
 despejar el camino de las comprensibles dudas y recelos que podía sentir quien 
tan inclinado se sentía a expresar públicamente su afinidad con una obra que 
hasta el propio Bembo había calificado como “cosa molto sospetta e pericolosa”.40 
Arropado por el poderoso grupo intelectual y político de Badoer y por su pro-
yecto de vulgarizar la obra de Zorzi, Patrizi se sentía ahora legitimado, incluso 
impulsado, para, prosiguiendo por la senda de Platón y Ficino, adentrarse en el 
manantial de la sabiduría hermética. El interés que la Academia demostró por 
la obra de Francesco Giorgio estaba filtrado y determinado por la admiración 
que tanto su patrón como muchos de sus miembros sintieron por la retórica 
de Giulio Camillo. Y precisamente al estudio de sus ideas debió dedicar Patrizi 
bastante esfuerzo y tiempo en aquel periodo, pues gracias a su iniciativa el editor 
Gabriele Gioliti realizó en 1560 una nueva edición de las obras de Camillo en la 

40  Era el comentario que hacía Pietro Bembo a Federico Fragoso en una carta de 30 diciem-
bre 1533; en Bembo (1987-1993: vol. III, 1538). Véase Bolzoni (1981: 131, n. 48).



372 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

que se añadía un segundo tomo editado por Patrizi.41 La obra contenía una serie 
de textos que Camillo había redactado entre 1534 y 1540 y que en esta edición 
aparecían con los títulos de Topica, Discorso sopra Hermogene, Espositione sopra al 
primo sonetto del Petrarca y Grammatica.

El interés de Patrizi por la retórica, la poética y en general el problema del 
lenguaje no fue en absoluto un abandono, y ni siquiera una pausa, de sus inda-
gaciones en la metafísica platónica, en una concepción de la naturaleza cuyos 
gérmenes ya habían brotado en su Ciudad feliz y que años más tarde se desarro-
llarán en toda su amplitud en su Nova de Universis Philosophia (Ferrara, 1591). 
La relación con el pensamiento de Camillo es de admiración, mas también de 
crítica. Había percibido, concedía Patrizi, que su Teatro era una máquina para 
discurrir, y que el discurso resultante no era una mera representación del mundo, 
no era un otro respecto al mundo, sino el mundo mismo. El arte del lenguaje, la 
retórica, la elocución, eran los instrumentos de conocimiento del mundo, pues 
el logos, la palabra, coincidía platónicamente con todos y cada uno de los entes 
del mundo. El mundo era uno, sus plasmaciones dos: las palabras y las cosas. 
Un gran laboratorio alquímico en el que las palabras, como las cosas, se podían 
destilar, purificar. Si el objetivo del alquimista –se leía en el De transmutatione 
de Camillo– era conseguir, mediante la transmutación, eliminar las impurezas 
de la materia, el “elocuente” era también un alquimista, pues su fin no era otro 
que eliminar, con el artificio de la retórica, las impurezas del lenguaje.42 Las 
imágenes del teatro ya no eran para él simples ayudas a la memoria, como lo 
habían sido para LLul y una larga tradición escolástica de nemotécnica, sino 
“talismanes interiores” dotados de contenidos astrales, “armónicas contracciones 
del cosmos”.43 Sin embargo, según Patrizi, Camillo no había sabido o querido 
ampliar  enteramente aquella concepción cratiliana y hermética a su interpreta-
ción de la retórica. Como se lee en la carta introductoria al Tomo II de sus Opere:

41  Con estas palabras de Patrizi se abre este segundo tomo: “Questi d’altissima mente, ne più 
mai in human concetto caduti pensieri de luoghi de l’elocutione. Del divino Giulio Camillo, 
perché la gloria a lui dovuta, altri per se malamente non usurpase; Francesco Patritio dona al 
mondo”. Patrizi llama a Camillo “Delminio” porque según él su padre era de Delminio, una 
histórica ciudad de Dalmazia. Es muy probable que Patrizi hiciese esta afirmación para sim-
bolizar una continuidad entre el pensamiento de Delminio y el propio, dado que también él 
era dálmata. El prefacio de Patrizi abre el Discorso sopra Hermogene; Camillo (1560: 107-
109).
42  Cfr. “De transmutatione”, en Camillo (2015: 281-294).
43  Esta última expresión, que refleja perfectamente el sentido de la tópica de Camillo, es de 
Stabile (1974). Al respecto véase también, por supuesto, Yates (2005: 153-182).



 373

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

[Camillo] Tuvo un genio con inestimable ardor dedicado a la elocuen-
cia, el cual no cabiendo por su grandeza en los estrechísimos márgenes de 
los preceptos de los maestros de retórica, saliéndose de ellos la amplió de 
tal forma que la extendió a los vastos lugares de todo el teatro del mundo.44

La identificación entre res y verba, palabra y mundo, aparecía ya como tema 
central en Le Rime di Messer Luca Contile que Patrizi publicó en Venecia en 
1560. Así como la naturaleza se encuentra en un continuo proceso de cambio y 
generación, el lenguaje tiene una capacidad inagotable para generar nuevas for-
mas y sentidos.45 Haciéndose eco del pensamiento de Camillo, Patrizi proponía 
una revolución en el significado y valor de la retórica, que según él habría de 
estar regida no ya por el ornamento del discurso y su valor en la comunicación 
política y civil, sino por la búsqueda de la verdad. El fin que Patrizi persigue se 
mueve en el contexto de una crítica radical a toda la tradición de la retórica, y 
muy en especial a aquella que tanto éxito había tenido entre los humanistas, 
atenazados por su imperturbable admiración a Cicerón. Para él, en cambio, la 
retórica, en cuanto estudio del lenguaje, habría de estar encaminada a capturar 
las proporciones, esencias y estructuras del cosmos.46

En efecto, decía Patrizi, Camillo había pretendido sacar a la retórica del 
continuo ritornello de la autoridad de los maestros de la tradición y hacer de ella, 
en cambio, un auténtico artificio de desvelamiento de las verdades ocultas en el 
gran teatro del mundo; sin embargo, no había sido capaz, en último término, de 
escapar de una concepción mimética de la retórica que había tenido en Bembo 
y Petrarca a sus máximos exponentes. Incluso su Theatro había permanecido 
esclavo de aquel imperio de la mímesis (“Giulio Camillo, che tutta la sua fidanza 
pose, nella imitatione”). Así se leía en su Della Retorica (Venecia, 1562), una de 
las obras que Patrizi elaboró en este periodo y que es inseparable de la fascinación 
por Camillo al tiempo que de su deseo de superarlo:

44  “Hebbe un genio con ardor inestimabile volto verso l’eloquenza. Il quale non capendo per 
la grandezza sua ne gli strettissimi termini di precetti de i maestri di retorica, escendone 
l’allargò in guisa che la distese per tutti gli amplissimi luoghi del theatro di tutto il mondo”, 
Camillo (1560: 107-108).
45  Léanse en especial los fragmentos en pp. 23v-24v del “iscorso” de Patrizi. Sobre esta cues-
tión, véase Pietrobon (2015), pp. 43-48. Nótese además que Contile fue en aquellos años 
compañero de Patrizi en el círculo de la Academia de la Fama.
46  Cfr. Camillo, “L’idea dell’eloquenza”, en Camillo (2015: 243-280).



374 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

Demasiado estrechos son los márgenes de la imitación que los maestros nos 
prescriben, limitándolos en en todas las cosas dentro de los tres géneros de la orato-
ria, y de dos o tres escritores […] Y este es pecado común de Camillo y los antiguos 
maestros.47

Patrizi se había formado en los ambientes intelectuales humanistas, y las 
huellas de la pasión por la erudición, el estudio de las lenguas, la apología de 
los antiguos, son sin duda muy profundas en toda su obra. Sin embargo, hay 
algo en Patrizi que lo proyecta más allá del humanismo y hace de él uno de los 
primeros modernos. Para él no cabía duda alguna de que había que tener la más 
alta estima por los maestros de la tradición, pero limitarnos a elogiarlos e imitar 
sus lecciones sólo nos podía llevar a crear seres monstruosos, a la composición 
de poemas, pensamientos o diseños de la estructura del mundo compuestos de 
una mezcla de las imágenes creadas por los maestros: un brazo acá, una pierna 
allá, unos ojos descolocados. Un pensamiento monstruoso como monstruoso 
era el modelo del cosmos en el que cada astro parecía moverse por su cuenta, 
indiferente a la necesaria armonía del universo, tal como había escrito Copérnico 
en la carta a Pablo III que abría el Libro I de su De revolutionibus (1545).48

Era indiscutible, pensaba Patrizi, el gran valor de la reproducción mimética 
de la realidad ejecutada por el griego Zeuxis, más si el resto de los pintores, 
maravillados por la perfección de su obra, se hubiesen limitado a copiarlo, sin 
atreverse a superarlo, no tendríamos más que Helenas y Alejandros.49 Una cosa 
era la mímesis, la imitación, y otra bien diferente la copia. La primera, concluía 
Patrizi en el diálogo IX, “Il Cornaro”, está movida por un auténtico deseo de 
conocimiento de la realidad, mientras que la segunda no es más que la ilimitada 
repetición de esa primera mímesis. No es, por tanto, la mímesis de las cosas del 

47  “Troppo angusti ci prescrivono i maestri i termini dell’imitatione, ristringendoli in tutte 
le cose tra termini di tre genere oratorii, et di due o tre scrittori […] Et questo è commune 
peccato di Giulio Camillo, et de maestri antichi”, Patrizi (1562: IX, 57r.) Véase Bolzoni 
(1980: 79-87).
48  Cfr. Patrizi (1562, IX, 56r.) Prins (2015) ha realizado un profundo estudio del concep-
to de armonía en Patrizi y Ficino. En cuanto a Patrizi, su tesis es que este se distancia de 
Ficino porque “deconstruye” la creencia en una existencia literal de la música de las esferas 
que pueda ser imitada en una música terrenal, lo cual a su vez está vinculado a su crítica a la 
magia musical de Ficino (véanse pp. 229 y ss.).
49  “Y si nadie hasta ahora hubiese traspasado estos límites, nosotros no tendríamos más pin-
turas que las de Helenas y Alejandros” [“Et se niuno havesse que termini valicato, sino all’età 
nostra, noi non havremo in dipintura altra cosa che Helene et Alessandri”], Patrizi (1562: 
IX, 56r.)



 375

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

mundo lo que Patrizi rechaza, sino la mera copia, la obstinada imitación de ese 
primer intento mimético de conocimiento del mundo. Solo así se entiende la 
convivencia, en su obra, de la defensa de la relación mimética entre res y verba, 
por un lado, y la crítica a quienes –como Camillo– no habían sabido ir más allá 
de la imitatione, por otro. Para Patrizi, la retórica ha de constituir una forma 
de conocimiento del mundo. Será, así entendida, una retórica ampliada, según 
sus propias palabras. De hecho, el último diálogo de la Retórica, “L’Avogaro”, 
se rebela contra la atribución aristotélica del conocimiento a la dialéctica y la 
expresión del conocimiento a la retórica.50

La retórica ampliada que según Patrizi debe sustituir a la estrecha tradición de 
los preceptos y la copia será una ciencia en cuanto al saber y un arte cuando ese 
saber revierta en su aplicación práctica. Una ciencia del lenguaje que alcance el 
conocimiento de los principios de las cosas, un modelo matemático del lenguaje 
que permitirá aplicar el arte para intervenir en él y perfeccionarlo, purificarlo. 
Y esta ciencia matemática del lenguaje solo se logrará construyendo un modelo 
que refleje la armonía matemática del mundo, la “retórica celeste”.51 Será, así lo 
anuncia ya en el primer diálogo de su Retorica, “Il Lamberto”, la vía para alcanzar 
un lenguaje universal partiendo de la idea de que el mundo entero es la expresión 
externa de la unidad divina. Las palabras -logi- que sirvieron de conceptos a la 
inteligencia del primer verbo, “expresan la entera esencia del primer mundo […] 
las cuales después en la madre naturaleza se convirtieron en semillas”:

Son por tanto los sonidos, los movimientos, las cualidades de los cuer-
pos, palabras y verbos que significan todo lo que pertenece a su naturaleza, 
y de grado en grado, muestran las formas de la materia; las semillas de la 
naturaleza, las razones de las almas. Las ideas de los intelectos, derivando de 
la esencia, de la vida y de la mente del primer ser creado y del primer Verbo, 
expresan el sumo bien.52

50  “Deduzco una sólida conclusión: que dado que de todas las cosas, por su naturaleza, se 
puede alcanzar la verdad, que de todas ellas se puede hablar correctamente. Y hablar correc-
tamente no es otra cosa que la Retórica […] Y será verdad que por esto Platón, por tantas 
demostradas razones, mantuvo que la Retórica era el más elevado de todos los saberes mun-
danos” [Io traggo una conclusione ferma, che poiché di tutte le cose, si può per lor natura 
sapere il vero, che di tutte anche si possa ben dire. Et bene dire, nom è altro, che Retorica 
[…] Et così sarà vero che Platone, per tanti dimostrati luoghi, habbia difeso la Retorica, sopra 
tutte le materie mondane”], Patrizi, (1562: 57v, 58v.)
51  Cfr. Patrizi (1562: 51r-53r.) Sobre esta cuestión, véase Bolzoni (1980: 70-72).
52  “Sono dunque i suoni, i movimenti, le qualità dei corpi, parole, et verbi significanti, 
quanto è in lor natura, et di grado in grado, dimostranti le forme della materia; i semi della 



376 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

“Favellano tutte le cose”, “che parlin tutte le create cose”. Con estas bellísimas 
expresiones se refiere Patrizi a su convicción de que todas las cosas nos cuentan 
su esencia velada, oscurecida y olvidada por la corrupción del saber. Solo la 
consecución de una ciencia universal del lenguaje permitirá al hombre volver a 
entender los significados de los signos plasmados en la naturaleza misma, leer el 
libro de la naturaleza. Volver, recuperar, no inventar ex novo, porque hubo un 
tiempo “en la primera antigüedad del mundo, en que los hombres, estando en 
posesión de toda la ciencia de las mundanas cosas, hablaban siempre claro, y por 
medio de una tal lengua hacían maravillas y milagros”.53 Fue el tiempo anterior a 
la caída, cuando el hombre estuvo en posesión de un lenguaje perfecto. Recupe-
rando la lectura agustiniana en clave platónica del Génesis, Patrizi hacía coincidir 
el momento del pecado adámico con el inicio de una época de decadencia del 
saber y corrupción del lenguaje. En un principio Dios había dado al hombre 
un lenguaje tan perfecto que coincidía con las propias cosas, más tras la caída, 
el castigo consistió en arrebatarle aquel lenguaje especular de la realidad, y por 
tanto el auténtico conocimiento del mundo. Desposeído del conocimiento, de la 
completa ciencia de todas las cosas, había perdido también el poder sobre ellas, 
el arte de, conociendo, obrar “maravillas y milagros.”54

 La aspiración de desvelar esta ciencia universal del lenguaje aparecía ya 
en las páginas “Al lector” que abrían el Della Historia, publicado por Patrizi dos 
años antes que la Retorica, en 1560. Se trataba, decía, de un “picciol saggio” de la 
obra que él mismo preparaba sobre la elocuencia y que habría dado continuidad 
al proyecto platónico, procediendo en el estudio del lenguaje “per via di scienza, 
et delle cagioni, et dei principi del parlare”.55 Lo cierto es que, a lo largo de sus 
páginas, compuestas también en forma de diálogos, se despejaba la simetría entre 
retórica e historia, entre lenguaje y mundo. Mas era una simetría profundamente 
diferente a la que se habían referido Cicerón y muchos de los humanistas que 
habían seguido su estela. Para estos últimos la historia tenía una función eminen-
temente ejemplarizante y Cicerón había dejado bien claro que su relato producía 
en quien lo escuchaba o leía una sensación placentera si estaba bien construido, 
si era persuasivo. Y la persuasión era patrimonio del arte de la retórica. Pero ya 
hemos visto cómo es precisamente el valor ornamental, puramente persuasivo, 

natura; le ragioni dell’anime: le idee degli intelletti, defluenti dalla essentia, dalla vita, et dalla 
mente, della prima creatura, et dal primo verbo, esprimenti il sommo bene”, Patrizi (1562: 
4v, 5r.) Véase también Rime, 1560: 24r-v.
53  Patrizi (1562: 5r.)
54  Sobre este tema, véase Bono (1995); Harrison (2007).
55  Cr. Plastina (1992: 28 y ss.), Bolzoni (1980: 72 y ss.).



 377

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

lo que Patrizi rechazaba para la retórica. Si la retórica debía seguir un modelo 
científico que la hiciese merecedora de ser una forma de conocimiento de la 
verdad, lo mismo reclamaba para la historia. Frente a la aristotélica distinción 
entre razón y memoria, historia y filosofía, Patrizi consideraba que la memoria 
es la auténtica forma de conocimiento, y por tanto digna de ser instrumento de 
la filosofía. La memoria de la verdad perdida, ocultada por los largos tiempos 
posteriores a la caída, y sólo recuperable para quien supiese desvelar el significado 
oculto de las cosas, para quien supiese leer el libro de la naturaleza gracias a una 
labor de anámnesis que recuperase el vínculo de las cosas y las palabras con el 
mundo de las ideas, del Logos.56

Para entender la argumentación de Patrizi sobre la simetría entre historia y 
retórica, nada mejor que su relato de la creación del mundo y los hombres que se 
lee en “Il Donato”, el noveno diálogo del Della Historia. El instinto de imitación 
es connatural al hombre, porque está hecho a imagen y semejanza de los dioses, 
a los cuales tanto gustaba la imitación que, al igual que hacen los niños, crearon 
unos muñecos parecidos a ellos a los que añadieron un alma:

Por naturaleza, todos los hombres, desde su nacimiento, buscan el placer. 
Y nada hay que proporcione más placer a nuestro ánimo que la imitación. Es 
por eso que desde niños nos hacemos nuestros muñecos, caballitos, espadas, 
columpios, camitas y otros miles de cosillas […] Ya mayores, nos da placer 
la pintura, la escultura, nos gustan las comedias, las tragedias y los demás 
poemas imitativos. Y tanto ha hecho la naturaleza que nos guste la semejan-
za, que ha habido hombres sobrehumanos que han dedicado todo su saber 
a cómo poner en algunas estatuas el espíritu y la vida, y lo  consiguieron. 
Esforzándose por parecerse a los dioses, los cuales han creado al hombre 
animado. Y así como a los hombres les proporciona placer la semejanza, 
también se la proporciona a los dioses. Motivo por el cual queriendo ellos, 
hace ya muchos miles de años, ser completamente felices, se empeñaron en 
crear, aquí en la tierra, un animal que pareciéndose a ellos les proporcionase, 

56  El tema de la decadencia del mundo y de la historia aparece repetidamente en la obra de 
Patrizi. En el Diálogo IX (“Il Cornaro”) de la Retorica se trata extensamente el mito de Pro-
meteo, donde se narra la misma historia del pecado adámico pero en clave de mitología clá-
sica. Al principio, en p. 5, se establece ya el paralelismo entre decadencia de la historia y 
decadencia del lenguaje. Es el tema central de “Il Contarino”, el diálogo II del Della Historia, 
donde se reflexiona sobre cómo las sucesivas corrupciones y renacimientos del mundo, en una 
concepción cíclica de la historia, tienen su origen en la ciclicidad e influencia de los cielos por 
medio de la luz, cfr. pp. 15 r y ss. Véase Mucillo (1989) y (1996), Puliafitto (2017).



378 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

por su semejanza, diversión y una vida feliz. Encargaron pues el trabajo a 
cuatro de sus maestros: Minerva, Vulcano, Venus y Mercurio, los cuales de 
tierra y fuego y los otros elementos, añadiéndoles algo de divino, crearon al 
hombre tal como lo veis.57

El propio despliegue de la historia es, así pues, un juego de los dioses, un 
ejercicio como el que mueve a los jóvenes a escribir obras literarias, o a pintar o 
a esculpir tallas imitando a la realidad. La historia es la creación literaria de los 
dioses, un género literario. Con este relato metafórico Patrizi expresa su convic-
ción de que toda la historia de los hombres, así como el entero mundo, “animal 
eccellentissimo”, es una construcción textual, el discurso de Dios, la tragedia 
que ha escrito y que como tal solo puede ser entendida por medio de la ciencia 
universal del lenguaje, de la “retórica celeste.”58

 Retórica y estudio de la naturaleza se funden así en un proyecto común. 
Y no menos lo hacen Historia y Filosofía. Es, por supuesto, una reordenación de 
los ámbitos y las categorías del saber, de su valor cognoscitivo y epistémico. No 
se ha tomado hasta ahora en cuenta la aportación de Patrizi a tal reordenación 
de los saberes, la cual constituyó una de las cuestiones centrales en los orígenes 
de la ciencia moderna. Ciertamente, las premisas metafísicas que según Patrizi 
sustentaban tal proyecto de reordenación del saber no resultaron triunfantes, con 
el paso del tiempo, en la ciencia moderna. Mas el duro camino de gestación de 
esa concepción científica de la naturaleza a la que hemos dado en llamar “ciencia 
moderna” fue en la mayoría de sus etapas un andar a tientas, un ensayar sendas 
inexploradas. Unos años más tarde, Francis Bacon retomará con insistencia la 
cuestión de los vínculos entre Historia y Filosofía, haciendo que la Historia 
Natural entre con pleno derecho a formar parte de la Filosofía Natural, de un 
conocimiento con el rango de ciencia, y poniendo así en duda la asignación 
aristotélica de la primera a la memoria y de la segunda a la razón. Queda todavía 
por explorar hasta qué punto este último se hizo eco de la insistencia de Patrizi 
en la superación de la inercia mimética de los autores clásicos característica del 
humanismo. Afirmación esta última no libre de dificultades, en parte porque la 
Historia de la Filosofía ha insistido en vincular e Patrizi con la tradición huma-
nista y en parte porque hay en su obra una fuerte tensión entre la necesidad de 
recuperar la sabiduría de los antiguos y la necesidad de superarlos.

57  Patrizi, (1560b: 49 r –v.)
58  Véase Bolzoni (1980: 73-74). La alusión al mundo como gran animal se encuentra en 
Della Historia, 16v.



 379

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

Bibliografía

Bembo (1987-1993), Lettere, ed. de E. Travi, 4 vols., Bologna: Commisione per i testi 
di lingua.

Benzoni, G. (1994), “La cultura: contenuti e forme”, en Storia di Venezia. Dal Rina-
scimento al Barocco. Le scelte delle istituizioni e le scelte dei privati, Roma: Treccani.

Blau, J. L. (1944), The Christian Interpretation of the Cabala in the Renaissance, Nueva 
York: Columbia University Press, 1944.

Bolzoni, L. (1984), Il teatro della memoria. Studi su Giulio Camillo, Padua: Liviana.

− (1995), “«Rendere visibile il sapere»: l’Accademia veneziana fra modernità e utopia”, 
en D. S. Chambers - F. Quiviger (eds.), Italian Academies of the Sixteenth Century, 
Londres: The Warburg Institute, pp. 61-78.

− (2007), La estancia de la memoria. Modelos literarios e icononográficos en la época de la 
imprenta, Madrid: Siruela.

− (2017), “The Memory Theatre of Giulio Camillo: Alchemy, Rhetoric, and Deifica-
tion in the Renaissance”, en P. J. Forshaw (ed.), Lux in Tenebris. The Visual and the 
Symbolic in Western Esotericism, Leyden: Brill, pp. 66-80.

−  (1981), “L’Accademia Veneziana: splendore e decadenza di una utopia enciclopedi-
ca”, en Università, accademie e società scientífiche in Italia e in Germania nel Cinque-
cento, Annali dell’Istituto Storico Italo-Germanico, Bologna: Il Mulino.

Bono, J. J. (1995), The Word of God and the Languages of Man. Interpreting Nature in 
Early Modern Science and Medicine, Madison: The University of Wisconsin Press.

Camillo, G. (1560), Le Opere di Giulio Camillo, Tomo II, Venezia: Giolito.

− (1991), L’idea del teatro, ed. de L. Bolzoni, Palermo: Sellerio.

− (2006), La idea del teatro, trad española de Jordi Raventós, Madrid, Siruela.

− (2015), L’idea del theatro con «L’idea dell’eloquenza», il «De transmutatione» e altri testi 
inediti, ed. de L. Bolzoni, Milán: Adelphi.

Corpus Hermeticum, ed. de A. D. Nock y Festugière, 4 vols., París, Les Belles Lettres, 
1945-1954.

Dan, J. (ed.) (1997), The Christian Kabbalah: Jewish Mystical Books and Their Christian 
Interpreters, Cambridge: Harvard College Library.



380 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

Ebeling, F. (2007), The Secret History of Hermes Trismegistus. Hermeticism from Ancient 
to Modern Times: Cornell, Cornell University Press.

Erasmo de Rotterdam (1906-1958), Opus epistolarum, 12 vols., ed. P. S. Allen et al., 
Oxford, Oxford: Clarendon Press.

Giorgio Veneto, Francesco (2010), L’armonia del mondo, ed. de Saverio Campanini, 
Milán: Bompiani.

Garin, E. (1981), El zodiaco de la vida. La polémica astrológica del Trescientos al Qui-
nientos, Barcelona: Península.

Gómez, S. (2015), “Medicina y política en Francesco Patrizi: el cuerpo de La Ciudad 
Feliz”, Asclepio, Revista de Historia de la Medicina y de la Ciencia, vol 67, n. 1.

Gozza, P. (2000), Number to Sound. The Musical Way to the Scientific Revolution, Dor-
drecht: Kluwer.

Grendler, P. (1977), The Roman Inquisition and the Venetian Press , Prince-
ton: Princeton University Press.

Harrison. P. (2007), The Fall of Man and the Foundation of Science, Cambridge: Cam-
bridge University Press

Idel, M. (1983), “The Magical and Neoplatonic Interpretations of the Kabbalah in the 
Renaissance,” en B. D. Cooperman (ed.), Jewish Thought in the Sixteenth Century, 
Cambridge: Harvard University Press.

− (2011), Cábala hebrea y cábala cristiana, Buenos Aires, Prometeo Editorial.

Muccillo, M. (1996), Platonismo, ermetismo e ‘prisca theologia’. Ricerche di storiografia 
filosofica rinascimentale, Florencia: Olschki.

− (1989), “Età dell’oro e tempo ciclico in Francesco Patrizi”, en G. Saccaro del Buffa – 
A. O. Lewis, Utopia e Modernità, Roma: Gangemi, pp. 785-825.

Pagan, P. (1973-1974), “Sull’Accademia Veneziana o della Fama”, Atti dell’Istituto vene-
to di scienze, lettere ed arti, CXXXII, pp. 359-392.

Patrizi, F. (1560a), Le Rime di Messer Luca Contile divise in tre parti, con Discorsi et 
Argomenti di F. Patrizi, Venecia: Sansovino.

− (1560b), Della Historia. Dieci Dialoghi, Venecia: Andrea Arrivabene.

− (1562), Della Retoirca, Dieci Dialoghi, Venecia: Francesco Senese.



 381

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

Pietrobon, E. (2015), “Gli argomenti di Francesco Patrizi come teatro ermeneutico 
del testo”, en A. Metlica – F.Tomasi, Canzonieri in transito. Lasciti petrarcheschi e 
nuovi archetipi letterari tra Cinque e Seicento, Milán: Mímesis, pp. 37- 58.

Prins, J. (2015), Echoes of an Invisible World: Marsilio Ficino and Francesco Patrizi on 
Cosmic Order and Music Theory, Leyden: Brill.

Rose, P. L. (1969), “The Accademia Venetiana. Science and Culture in Renaissance 
Venice”, Studi Veneziani, XI, pp. 191-242.

Rossi, P. (1989), Clavis universalis. El arte de la memoria y la lógica combinatoria de 
Lulio a Leibniz, México, F.C.E.

Rotondó, A. (1963), “Nuovi documenti per la storia dell’«Indice dei libri proibiti» 
(1572-1638)”, Rinascimento, s. 2, III, 1963, pp. 145-211.

Scholem, G. (2001), Los orígenes de la Cábala, 2 vols., Madrid: Paidós.

Secret, F. (1964), Les Kabbalistes chrétiens de la Renaissance, París: Dunod.

Somma delle opere che in tutte le scienze et arti più nobili et in varie lingue ha da mandare 
in luce l’Academia Venetiana, parte nueove, et non più stampate, parte con fidelissime 
tradottioni, giudiciose correttioni, ed utilissime annotationi riformate, Venezia, en La 
Accademia Venetiana, 1558.

Stabile, G. (1974), “Giulio Camillo”, en Dizionario Biografico degli Italiani, Roma, 
Instituto della Enciclopedia Italiana, vol. XVII, pp. 218-228.

Tafuri, M. (1985), Venezia e il Rinascimento. Religione, scienza, architettura, Roma: 
Einaudi.

Vasoli, C. (1974), Profezia e ragione. Studi sulla Cultura de Cinquecento e del Seicento, 
Nápoles: Morano.

−  (1988), “L’hermetisme a Venise de Giorgio a Patrizi”, en A. Faivre et al., eds., Présence 
d’Hermès Trismégiste. París: Albin Michel, 110–119.

− (2002), “L’Ermetismo a Venezia. Da Francesco Giorgio Veneto ad Agostino Steuco”, 
en C. Gilly et al., Magia, alchimia, scienza dal ‘400 al ‘700. L’influsso di Ermete Tri-
smegisto. Magic, Alchemy and Science 15th-18th Centuries. The Influence of Hermes 
Trismegistus, Florencia: Centro Di 2002 pp. 588, 31-67.

Walker, D. P. (1958), “The Astral Body in Renaissance Medicine”, Journal of the War-
burg and Courtauld Institutes, vol. 21, n. 1/2, pp. 119-133.

− (2000), Spiritual and Demonic Magic from Ficino to Campanella, Pennsylvania State 
University Press.



382 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 46, 2020, pp. 357-382. UNED, Madrid

Wirszubski, Ch. (1989), Pico della Mirandola’s Encounter with Jewish Mysticism, Cam-
bridge: Harvard University Press.

Yates, F. (2005), El arte de la memoria, Madrid: Siruela.

− (1982), La Filosofía Oculta en la época isabelina, México: F.C.E.

− (1983), Giordano Bruno y la tradición hermética, Barcelona: Ariel.

Recibido: 3/05/2020

Aceptado: 11/10/2020

ENDOXA está bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComer-
cial-SinObraDerivada 4.0 Internacional

  


