
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

UNA APROXIMACIÓN A LA FENOMENOLOGÍA DE 
LA CONCIENCIA AMOROSA DE JOAQUÍN XIRAU. 

EL AMOR COMO CENTRO DE LA VITALIDAD 
HUMANA

AN APPROACH TO THE PHENOMENOLOGY OF 
THE LOVING CONSCIENCE OF JOAQUÍN XIRAU. 

LOVE AS THE CENTER OF HUMAN VITALITY

Mario Agustín Pérez Moya1

UNED

Resumen: El presente artículo ofrece una aproximación a las líneas fundamentales 
de la fenomenología de la conciencia amorosa de Joaquín Xirau. El objetivo es mostrar 
cómo el amor puede erigirse en el fundamento ontológico, axiológico y gnoseológico 
de la realidad y, por tanto, en la clave de bóveda del arco sujeto-objeto de la conciencia. 
Si el despliegue de la Modernidad ha conducido la existencia del hombre al nihilismo, 
la conciencia amorosa se postula como una vía razonable de salvación. Al ser restituida 
la realidad del mundo en su doble dimensión, ontológica y axiológica, puede recobrarse 
una experiencia de sentido plenaria y orgánica de aquélla. 

Palabras clave: Fenomenología de la conciencia amorosa, axiología, ser y valor, 
ordo amoris, personalismo, plenitud vital, Modernidad.

Abstract: This article offers an approach to the fundamental lines of the phenome-
nology of the love consciousness by Joaquín Xirau. The objective is to show how loving 
can become the ontological, axiological and epistemological foundation of reality and, 
therefore, in the key of the subject-object arch of consciousness. If the unfolding of 

1  Candidato a doctor en la Universidad Nacional de Educación a Distancia, UNED. marioa-
gustinprezmoya@gmail.com 



122	 Mario Agustín Pérez Moya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

Modernity has led the existence of man to nihilism, the loving conscience is postulated 
as a reasonable path to salvation. When the reality of the world is restored in its double 
dimension, ontological and axiological, an experience of its plenary and organic sense 
can be recovered.

Keywords: Phenomenology of loving consciousness, axiology, being and value, 
ordo amoris, personalism, vital plenitude, Modernity.

1. Apuntes biográficos y filosóficos

Joaquín Xirau fue uno de los mejores filósofos españoles de la primera mitad 
del siglo xx. Nació en Figueras (Gerona) el 23 de junio de 1895 y desarrolló 
su trayectoria vital y filosófica, fundamentalmente entre Barcelona, Madrid y, a 
partir del 39, México, donde falleció exiliado el 10 de abril de 1946. Tras licen-
ciarse en Filosofía y Derecho en la Universidad de Barcelona –a la sombra de 
su admirado profesor Serra Hunter– viaja a Madrid para cursar los estudios de 
doctorado en ambas disciplinas. Su estancia en la capital le permite conocer de 
cerca a Ortega y Gasset, Zubiri y José Gaos; pero sobre todo, le otorga la opor-
tunidad de introducirse en el ambiente institucionista y entablar una relación 
de amistad con quien sería en adelante su auténtico maestro, Manuel Bartolomé 
Cossío. A su figura dedicará un texto fundamental –Manuel B. Cossío y la educa-
ción en España (1944)– que permite conocer de primera mano la impronta vital 
e intelectual que la Institución Libre de Enseñanza dejó sobre él, definiendo su 
orientación vocacional hacia la filosofía y la pedagogía. 

De vuelta a Barcelona, y tras un periplo breve como profesor de filosofía en 
el Instituto de Lugo y en las Universidades de Salamanca y Zaragoza, gana la 
cátedra de Filosofía en la Universidad de Barcelona a la edad de treinta y dos 
años, que ejerce de 1921 a 1939. En este periodo ven la luz una serie de textos2 
en los que Xirau, a fin de esclarecer la etiología del caos cultural y vital de la 
época presente, evalúa críticamente los sistemas filosóficos pasados, que sintetiza 
en tres etapas principales: el ontologismo antiguo y medieval; el matematismo del 
Renacimiento y, finalmente, el naturalismo con el que se llega a finales del xix. 

2   Entre otros, los siguientes: Leibniz. Las condiciones de la verdad eterna (1921), «Del 
moment cartesià» (1923); Rousseau y las ideas políticas modernas (1923); «Consciència i reali-
tat: el subjectivisme i la cultura moderna» (1924); «Cultura relativista» (1925); «Filosofia i 
biología» (1927); Descartes y el idealismo subjetivista moderno (1927); El sentido de la verdad 
(1927).



Una aproximación a la fenomenología de la conciencia amorosa de Joaquín Xirau... 	 123

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

Tendencia, esta última, que desafía al viejo racionalismo a favor de un vitalismo 
de acentos muy variados–pragmatismo, historicismo o positivismo–.

De su análisis sobresale la crítica a la escisión moderna –como una de las 
causas de la crisis de la cultura contemporánea– entre el logos y el eros, entre la 
materia y el espíritu, entre el pensamiento y la vida, entre el mundo de lo real y 
la esfera de lo ideal, entre el intelecto y el amor, entre el mundo de existencias y 
el mundo de los valores; entre la ontología moderna que reduce los entes a cosas 
y la axiología; o dicho de otra forma, entre el espíritu geométrico de la razón 
físico-matemática (Descartes, Newton) y el orden amoroso de la razón cordial 
(San Agustín, Pascal) (cf. Vinalou, 2001: 610).

La dicotomía de estos binomios es la expresión de la fragmentación impuesta 
por la razón mecánica de la ciencia moderna. Xirau dedica a esta problemática 
algunos trabajos como El sentido de la vida y el problema de los valores (1928), El 
amor y la percepción de los valores (1936) y El problema del ser y la autonomía de los 
valores (1937), en los que aparecen ya esbozados los elementos fundamentales de 
su proyecto filosófico: la «fenomenología de la conciencia amorosa». A partir de 
la asunción crítica del método fenomenológico de Husserl3, que le abre al mun-
do de las esencias, e influenciado por Max Scheler, que le abre al de los valores, 
hace suyo el lema de Ramón Llull: «el amor ha sido creado para pensar» (Xirau, 
1940: 245)4. Esto nos pone sobre la pista de la importancia que en su filosofía 
va adquirir el amor como a priori del conocimiento y la praxis sobre la teoría. 

Desde esta clave y animado por un profundo vitalismo bergsoniano, cons-
truye una filosofía de los valores en cuyo centro se halla el amor como nervio de 
todo su pensamiento personalista de raíz cristiana y espiritualista. Este bebe en 
las fuentes de la religiosidad krausista –siempre animada por la propugnación 
de un reino del amor– y de la esencia creadora de los valores espirituales trans-
mitidos por el humanismo hispánico. Para Joaquín Xirau el krausismo entronca 
sin solución de continuidad, en una amalgama ideal y utópica, con «las ideas y 
la conducta de los grandes fundadores de la España moderna y de la América 

3   La corrección que Xirau practica a Husserl es prestada de Ortega y Gasset (cf. Ortega, 
1987: 56-57), y consiste básicamente en rectificar que lo que nos es dado absoluta y origina-
riamente como realidad primaria no es la conciencia pura –que es ya una producción del 
intelecto– sino mi propio existencia, la realidad radical es mi vida. No obstante, Joaquín 
Xirau añadirá un punto fundamental en la crítica: el intelectualismo de Husserl.
4   Las obras de J. Xirau se citarán por la siguiente edición: Obras Completas, ed. de Ramón 
Xirau, Anthropos, Madrid, 1998-2000, 4 vols.



124	 Mario Agustín Pérez Moya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

cristiana (…). De todo lo que concreta y culmina en lo que se ha denominado, 
no sin algún equívoco, el erasmismo español» (1942a: 537-538) –y en cuyo tallo 
se encuentra la Philosophia Christi y los humanistas españoles en general.

Es esta memoria de la propia tradición, que sobreviene al contacto con la rea-
lidad mexicana, a la que no solo le atribuye un «valor universal», también la con-
sidera facultativa y constitutivamente idónea –dentro del contexto de la cultura 
filosófica iberoamericana y política de Occidente– para contribuir decisivamente 
a la construcción de una nueva modernidad, como reflejan sus tres grandes obras 
de este momento: Amor y mundo (1940), Lo fugaz y lo eterno (1942) y su libro 
póstumo, Vida y obra de Ramón Llull. Filosofía y mística (1946). En efecto, si la 
crisis de la racionalidad moderna culmina en Europa con dos guerras mundiales, 
la solución al estado de decadencia cultural y vital al que ha conducido no podrá 
venir sino de una nueva racionalidad.

De ahí que Xirau se consagre al noble esfuerzo de rescatar la dimensión moral 
de la razón, previamente reducida al cálculo matemático, afectando a la vida per-
sonal, política y social. La conciencia amorosa viene a ser una alternativa a una 
concepción de la razón como razón moral. De acuerdo a esto Xirau habla de la 
conciencia personal no solo refiriéndose al sentido epistemológico, sino también 
a su sentido moral5, en cuanto a la captación y conocimiento de los valores. La 
motivación y orientación de su pensamiento es, pues, eminentemente práctica 
a fin de desarrollar un saber radical basado en la conjunción del logos y el amor. 
Como testigo de la primera mitad del siglo xx, para nuestro autor la vida solo 
adquiere sentido desde una «vida consagrada a los valores ideales» (1942c: 326) 
y, a su vez, la filosofía sólo tiene sentido para orientar e iluminar la vida humana.

2. Planteamiento crítico del problema de la filosofía a partir de la 
concepción cristiana del amor

Joaquín Xirau se determina a examinar la función de la actividad amorosa 
en la percepción de la realidad que nos circunda y en la organización del mundo 
en el que vivimos. Como punto de partida al problema metafísico y del amor en 
Occidente, impugna las bases ontológicas de los dos grandes periodos definidos 

5   Puede verse el magnífico estudio de Carlos Gómez, «Una reivindicación de la conciencia 
(De la crítica a la filosofía de la conciencia a la reivindicación de la conciencia moral)», en 
Isegoría, 36 (2007): 167-196.



Una aproximación a la fenomenología de la conciencia amorosa de Joaquín Xirau... 	 125

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

respectivamente por el paradigma de la sustancia –periodo antiguo y medieval– y 
el de la subjetividad –a partir del Renacimiento y la Modernidad. 

Tanto el amor helénico como el cristiano están construidos sobre la base del 
paradigma metafísico de la sustancia. Sistematizado por Aristóteles en la ousia e 
introducida por santo Tomás en el cristianismo, básicamente consiste en intro-
ducir una condición a priori y racionalmente necesaria como núcleo permanente 
de las cosas. No solo para mantener la consistencia de los seres sino también para 
poder decir algo sobre ellos. Con la llegada de la Modernidad esta metafísica 
de la sustancia deja paso a la metafísica de la subjetividad que, resumiendo, se 
puede decir que consiste en concebir la esencia del sujeto en su intelecto o en 
su conocimiento. Mientras que el resto de actividades pasan a ser reductibles o 
derivadas. De manera que si en el primer periodo la filosofía se cifra en el enorme 
esfuerzo por salvar lo permanente de lo aparente y fugaz, en el segundo se trata 
de salvar la objetividad a partir de la conciencia o la subjetividad. 

Desde otro ángulo, la cultura greco-romana y la época medieval cristiana 
fundan su dignidad en el cultivo del amor. Ambas cosmovisiones descubren en 
el amor la fuerza más originaria del espíritu, aunque con una diferencia funda-
mental: mientras que la doctrina helénica del Nous subordina –no desliga– el eros 
a la razón, el agape cristiano da la preeminencia al amor por encima y antes que 
a la razón: no es el conocimiento que nos conduce al amor, sino al revés. Este 
intelectualismo helénico –piensa Xirau–, acaba desembocando en una vivencia 
impersonal de la realidad, al tener en el horizonte, no personas individuales 
reales, sino ideas. El cristianismo, por el contrario tiene como fundamento de 
individuación un principio personal: 

Frente a la universalidad objetiva de las ideas el espíritu es individual y 
personal. (…). No se enaltece la vida por su consagración a los valores imper-
sonales, sino por la entrega incondicional a las personas (…). La persona es 
la jerarquía suprema (1940a: 151).

Al iniciarse los tiempos modernos tiene lugar una progresiva desmateriali-
zación del cosmos que Xirau achaca a Descartes. Con él se inaugura la senda 
de la Modernidad, que «extirpará la carne viviente del mundo» (1945: 240). 
Toda realidad extramental del sujeto queda suprimida. De modo que, si en el 
primer paradigma el ser es anterior a la conciencia, ahora con la llegada de la 
subjetividad moderna, el ser queda diluido en la conciencia. El mundo pasa a 
ser una elaboración mental (cf. 1927a: 77). Y «una vida sin mundo carece de 



126	 Mario Agustín Pérez Moya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

centro, de sentido y de fin» (1945: 239). Por tanto, no solo no se consigue la 
objetividad pretendida, sino que se desemboca justamente en lo que se quería 
evitar, el idealismo subjetivista. 

Esta transformación viene motivada por la oposición del pensamiento teórico 
del Renacimiento –el Novum Organum y la Nuova Scienza de la física moderna 
experimental y matemática– contra el ideal metodológico de la escolástica y más 
tarde por las grandes metafísicas racionalistas de Leibniz y Spinoza en el siglo 
xvii. A partir de este momento, se instaura la idea de un amor intellectualis Dei 
que pretende disipar todo antropomorfismo y reducir todas las pasiones, emo-
ciones y sentimientos, a la evidencia clara y distinta del intelecto (cf. 1940a: 166, 
169). Para el hombre moderno –ser racional– afirmarse a sí mismo es afirmarse 
en el intelecto (cf. 1940a: 170). 

Finalmente, con el naturalismo asistimos a la completa disolución del amor, 
pese a los esfuerzos del romanticismo por evitarlo. Después de la crítica kan-
tiana, el monismo spinoziano transfiere a las fuerzas de la materia todo el valor 
que los metafísicos del siglo xvii –dígase Leibniz– asignaban a Dios (cf. 1940a: 
172-173): «Borrado del mundo el resplandor divino, pasamos derechamente 
del panteísmo al naturalismo» (1940a: 172). Lo que da pie a Xirau para decir: 

Desde este momento el amor, como todos los fenómenos de la naturale-
za, deberá ser únicamente considerado desde el punto de vista de la ciencia 
positiva (...). Así, cuando la ciencia positiva ha tratado de someter a su domi-
nio y explicar el fenómeno del amor, ha ocurrido algo que era realmente de 
prever. Al aplicar el escalpelo del análisis racional al amor platónico, al amor 
cristiano o al amor romántico que resulta de su interpretación moderna, su 
realidad fundamental, nervio del cosmos, se ha desvanecido (1940a: 174).

Por tanto, la cuestión que Xirau tiene por objeto aclarar es cómo si solo 
mediante el amor el hombre puede tener una experiencia plenaria del mundo, 
diluido el amor, ¿es posible para la conciencia moderna salvar la objetividad? Y, 
por ende, cómo sin un consenso moral u objetivo, sin una regulación moral, ¿es 
posible vivir con sentido y orientación la existencia? 



Una aproximación a la fenomenología de la conciencia amorosa de Joaquín Xirau... 	 127

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

3. La fenomenología de la conciencia amorosa

Por la conciencia y en la conciencia se despliega ante mí el mundo y lo hace 
de muy diversas formas, según la actitud que adopta el sujeto ante la realidad 
(cf. 1940a: 198). Entre todas las actitudes posibles no hay duda que, para Xirau, 
la más decisiva es la que se mueve entre el amor y el rencor. De ahí que cambie 
radicalmente la estructura de una persona según se halle determinada por la «con-
ciencia amorosa» o por la «conciencia rencorosa». Ambas configuran el modo de 
ver y entender la realidad, no tanto como unos contenidos determinados, sino 
como un molde mental o «forma mentis» a partir del cual se configuran las cosas. 

En continuidad con San Agustín, Joaquín Xirau sitúa junto «a la lógica inte-
lectual que intenta determinar el orden del ser, una lógica cordial que orienta y 
estructura el orden del amor» (1940a: 193-194), postulando de esta forma una 
conciencia amorosa como condición de posibilidad para percibir la realidad 
como valiosa y, por tanto, en su «plenitud vital».

La reapropiación de una experiencia plenaria del mundo moderno implica 
para Xirau, por una parte, fundamentar fenomenológicamente la correlación que 
se establece entre la conciencia y la realidad y, por otra, la fundamentación de una 
teoría de la realidad y de los valores, a fin de encontrar un suelo epistemológico y 
moralmente estable por el que se recobre de nuevo el mundo y con él, el sentido 
y orientación del hombre. En relación a lo primero, Xirau encuentra este funda-
mento, no en el ser fenomenal y contingente de las cosas del mundo, sino, como 
ya había señalado Descartes, «en el mundo de la realidad trascendente que remite 
necesariamente a la esfera de la conciencia». De manera que, para reconfigurar 
la experiencia de lo real, «es preciso partir del cogito» (1941: 244). Ahora bien, 
entendido este no como res cogitans, sino como «conciencia amorosa». 

Este giro supone concebir a la conciencia, más que como una cosa o sustan-
cia, como la «facultad de tenerlo todo ante sí sin poseer ni retener nada» (1941: 
253), es decir, como el hecho primario de trascenderse y, por tanto, como el 
estado del hombre de hallarse –su yo– ante el mundo.6 La naturaleza intencional 

6   Esta convicción de Xirau se encuentra ya en Ortega y Gasset: «La verdad –afirma Ortega– 
es que existo yo con mi mundo y en mi mundo –y yo consisto en ocuparme con ese mi 
mundo, en verlo, imaginarlo, pensarlo, amarlo, odiarlo, estar triste o alegre y en él y por él, 
moverme en él, transformarlo y sufrirlo. Nada de esto podría serlo yo si el mundo no coexis-
tiese conmigo, ante mí, en mi derredor, apretándome, manifestándose, entusiasmándome, 



128	 Mario Agustín Pérez Moya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

y referencial del sujeto comporta no una, sino dos posibles direcciones inten-
cionales, que caracterizan a la conciencia: la intelectiva y la valorativa. Si por la 
primera se cumple el momento de realidad o alteridad del ser, por la segunda se 
da cumplimiento a la aspiración del valor del ser. 

Respecto a la teoría de la realidad y los valores, Xirau introduce una relación 
dinámica entre el ser y el valor.7 De modo que, haciendo suya la distinción de 
los tres órdenes de realidad de Pascal –los cuerpos, los espíritus y la caridad (cf. 
Villar, 2010: 273)–, inserta junto al reino de las cualidades sensibles y de las 
relaciones ideales –ninguno de estos dos ámbitos de realidad agota la totalidad 
del mundo–, el reino de los valores. Es este último el que para Xirau hace justicia 
a la experiencia real que los hombres tienen del mundo: un mundo que no es 
uniforme, homogéneo, monocromático o indiferente. La realidad además de ser 
aspira a valer: Las cosas y las personas se hacen estimables o aborrecibles, mejores 
o peores, justas o injustas, etc. (1940-1941: 39).

De ahí que, este universo de los valores8 haya de ser entendido, en palabras 
de Xirau, como «un mundo de cualidades que si bien no tienen en sí mismas 
“realidad” alguna, prestan a las realidades en que se inscriben un aliciente que 
antes no tenían» (1940-1941: 39). Ser y valor se conjugan dinámicamente para 
que aquél adquiera vida y éste, a su vez, objetividad (cf. 1940a: 244). Siendo irre-
ductibles el uno al otro, solo pueden darse en la relación dinámica de su unidad.

4. La conciencia amorosa

El hombre es capaz de percibir la realidad en su doble vertiente del ser y 
del valor, bajo el arco de la conciencia amorosa que integra ambas dimensio-
nes –ontológica y axiológica–, en una única realidad total e irreductible. Dicho 
de otra forma, la percepción del valor de las cosas y de las personas, en cuanto 
tienen un valor, solo es posible que se dé en un ámbito de amor, esto es, en el 

acongojándome (…) es lo que siempre se llama en el más humilde y universal vocabulario 
“mi vida”. ¿Qué es esto? Es sencillamente, que la realidad primordial, el hecho de todos los 
hechos, el dato para el Universo, lo que me es dado es… “mi vida”» (Ortega, 1985: 171).
7   Lo característico frente a Max Scheler –del que piensa Xirau que no terminó de resolver la 
relación que se establece entre el ser y el valor– se encuentra en que ambas realidades son 
relacionales.
8   Para una descripción exhaustiva de la concepción del valor en Joaquín Xirau, remitimos, 
por ejemplo, a: La Fenomenología, IV, 38-40. 



Una aproximación a la fenomenología de la conciencia amorosa de Joaquín Xirau... 	 129

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

hombre, la conciencia amorosa. Este contenido del amor es el valor exento de 
toda especificación, su ámbito abierto e indeterminado que incluye, virtual y 
dialécticamente, todos los contenidos concretos posibles. Del mismo modo que 
en el acto o percepción intelectual se halla comprendido implícitamente el ser, 
la percepción amorosa lleva implícito el valor. 

En consecuencia, la conciencia amorosa no es un estado más de la concien-
cia, sino el ámbito en el cual, y por el cual, los valores se dan, o si se prefiere, 
la condición de posibilidad de los valores en general. En un sentido paralelo y 
análogo a aquel según el cual la conciencia trascendental de Kant y su sistema de 
categorías pasan a ser la condición a priori de la posibilidad del mundo físico. Así, 
el puro amor no es un valor sino la pura aspiración del ser al valor, y cuya síntesis 
o transición –del no ser al ser y del no valor al valor– es posible bajo el arco de 
la conciencia amorosa. De modo que el mundo solo comienza a tener un telos 
en tanto que se impregna de las esencias del mundo axiológico o de los valores.

4.1. Determinación formal y funciones de la conciencia amorosa

¿Qué entendemos por conciencia amorosa en el curso espontáneo de la vida? 
¿Cuál es el sentido y su función en la orientación de la vida misma y en su rela-
ción con el mundo que nos circunda? Con estos dos interrogantes comienza 
Xirau el capítulo v de su Amor y mundo, dedicado a la conciencia amorosa.	

4.1.1. Determinación formal

Pese a que nada de lo que acontece en el hombre es ajeno a lo psico-fisiológi-
co, Xirau no se refiere al amor como un proceso de esas características. El amor 
es una «actitud radical ante la conciencia y la vida» (1940a: 196). El autor se 
preocupa de dejar claro que el amor no se reduce a los procesos psicofisiológicos, 
aunque también se dan en mayor o menor medida. «No es el amor, en sentido 
estricto, un contenido de la conciencia, sino una forma peculiar y permanente 
del espíritu, una actitud radical de la vida que condiciona los fenómenos y los 



130	 Mario Agustín Pérez Moya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

contenidos y les presta una orientación y un sentido» (1940a: 197-198). Por ello 
la actitud amorosa es una actitud específica e irreductible9.

El amor no se nos revela, según Xirau, como un valor más o como un epi-
fenómeno de la experiencia sensible, sino como la fuente misma de los valores, 
como el motor que impulsa al hombre a realizar la síntesis entre objetividad y 
subjetividad. ¿En qué consiste esta síntesis? La conciencia, el aparecer algo o 
alguien ante un sujeto, tiene una estructura bipolar. La referencia siempre de 
algo, de una realidad objetiva a una subjetividad, comporta que sujeto y objeto se 
encuentran siempre en una posición de estricta correlación. Los elementos cate-
goriales de la experiencia –sensaciones, ideas y valores– solo alcanzan objetividad 
por la subjetividad, en el arco que forman el sujeto y el objeto. Así, el valor, para 
Joaquín Xirau, no se halla nunca en el puro sujeto ni en el puro objeto –contra el 
realismo y el idealismo–, sino entre uno y otro, en la confluencia, la intersección 
y el entrecruzamiento esencial a toda realidad.

Con el cristianismo penetra en el ámbito de la realidad del mundo una 
dimensión antes ausente: la vida interior, «el recinto profundo y misterioso de 
mi intimidad» (1940a: 150). A la realidad «cerrada» del mundo exterior se opone 
una realidad abierta o, dicho de otra forma, en oposición a la pura objetividad 
de las «cosas», la vida interior es una realidad fuera de sí, pura virtualidad y 
referencia. La realidad se convierte así en un sistema de referencias en el que la 
conciencia constituye la coordenada central y principal.

Si el amor presupone plenitud (cf. 1940a: 202) y la actitud amorosa es una 
actitud de entrega, el ejercicio de la vida amorosa dependerá del mayor o menor 
volumen de abundancia y vigor espiritual de un individuo. Lo cual conlleva 
que «para poder estar realmente “fuera de sí” es preciso previamente “estar en 
sí”» (1940: 212). Según esto, la regla xirauniana es: a mayor intimidad –vida 
interior– mayor capacidad de expansión. A menor intimidad mayor cerrazón. 
Por tanto, cuanto mayor sea el volumen de mi vida espiritual, más viviré fuera 
de mí, entregado a y por las cosas –personas–: «vivir en mí no quiere decir sino 
desvivirme, entregarme» (1940a: 240). 

El amor no depende de las circunstancias ni incentivos que las cosas o los 
hombres puedan ejercer sobre nosotros. Es iniciativa sin expectativa de retorno ni 

9   Joaquín Xirau se ciñe a describir el puro amor, a delimitar con pureza el fenómeno del 
amor, dejando a un lado las diversas circunstancias de la vida en que aparece o desaparece.



Una aproximación a la fenomenología de la conciencia amorosa de Joaquín Xirau... 	 131

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

de recompensa, está fuera de la lógica de reciprocidad de intercambio o comercio. 
Consiste, según lo anterior, en la necesidad íntima del espíritu de expandirse, 
encontrando en esta dilatación lo esencial a todo acto de amor. 

El amor tiene para Joaquín Xirau al menos cuatro notas características. Las 
tres primeras se derivan de las tres grandes concepciones fundamentales del amor: 
la plenitud espiritual es esencial a la tradición cristiana; la proyección ideal propia 
del amor helénico; la ilusión amorosa aparece en todas las formas de lo que se ha 
llamado amor romántico. La cuarta característica, el amor fusión, es también un 
factor clásico de todas las formas del amor profano y místico, en la que conflu-
yen las otras tres (cf. 1940a: 210 y ss.). Aparentemente contrarias, se muestran 
para Xirau como complementarias, formando las piezas esenciales de una única 
definición del amor. 

4.1.2. Funciones de la conciencia amorosa

Es evidente que las actividades especulativas de la conciencia se hallan some-
tidas y limitadas por las necesidades vitales del individuo y de la especie. La acti-
vidad fisiológica realiza una primera tarea que consiste en seleccionar y filtrar del 
mundo aquello que es apto para satisfacer los impulsos y anhelos del hombre. De 
modo que las necesidades primordiales de la vida operan una primera selección 
a la que seguirán las siguientes: 

a) Acción selectiva y canalizadora (cf. 1942c: 298). Esta función consiste en 
seleccionar y ordenar «mi» mundo, dentro de otros mundos integrados en la 
esfera de lo real, de acuerdo a la jerarquía que rige las preferencias y el orden 
entero del corazón de un individuo. Las cosas «son aptas para hacérseme íntimas» 
(1940a: 239) mediante un acto de amor que orienta y posiciona la perspectiva 
concreta del momento vital del sujeto. De ahí que pueda escribir Xirau: «toda 
alma lleva en su seno un mundo» (1942c: 297). Es esta la razón por la cual, 
pese a que debiéramos percibir lo mismo ante una única «materia» sensorial, no 
todos vemos lo mismo. Esto revelaría que percibimos, atendemos, amamos y 
nos consagramos a aquello que determina la dirección de nuestra vitalidad. La 
conciencia escoge sus objetos y los incorpora a «la dinámica de su personalidad», 
de forma que la función de la actividad vital orienta la perspectiva del mundo y 
le otorga un sentido y una dimensión de profundidad, ordenándolo y jerarqui-
zándolo desde el punto de vista del sujeto. Gracias a lo cual el mundo deja de 
ser caos para convertirse en cosmos con una importancia y un valor (cf. 1942c: 



132	 Mario Agustín Pérez Moya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

297). En esta elección interviene de manera decisiva la actitud que la conciencia 
toma ante la realidad, cuya capacidad de apertura e incorporación la determina, 
no como un estado circunstancial más, sino como su forma constitutiva de ser.

b) Función reveladora. Una vez seleccionados y escogidos los contenidos sen-
soriales, conceptuales y valiosos por la compleja retícula de la actividad vital, hay 
que decir que esta no inventa ni crea la realidad –«no interviene en su calidad 
ni en su naturaleza íntima» (1942c: 298). La realidad posee elementos y orde-
naciones objetivas que no pueden sino ser aceptadas tal y como son dentro del 
devenir histórico. La vitalidad penetra en ella, la descubre y la revela: «el verde 
de las cosas verdes es siempre verde»; «lo alto de las cosas altas es siempre alto»; 
«lo bello de las cosas bellas es siempre bello» (ibíd.). Ahora bien, esta realidad 
revelada, que se rige por leyes objetivas distintas a las de la vitalidad10, sin dejar 
de ser ella misma, puede transfigurarse por el amor en la articulación de nuestro 
ser y el de la realidad. De modo que «solo para la subjetividad tiene sentido la 
objetividad» (1942c: 298). El ser objetivo solo se hace real en la confluencia que 
se da entre la realidad objetiva y la propia subjetividad religada al amor –a dife-
rencia de Husserl11– que hace que lo que se veía «desde fuera», aparezca ahora 
con toda la riqueza de su intimidad (cf. 1940a: 239-240).

En este sentido, cabe decir que el origen de todos los actos intelectuales y 
los contenidos que les corresponden no solo está vinculado a la existencia de 
objetos exteriores y los estímulos sensibles que de ellos provienen, sino que, 
sobre todo, está ligado esencialmente a la atención que estos actos dirigen, en 
última instancia, como actos de amor –conciencia amorosa– o actos de odio 
–conciencia rencorosa–. Estos actos no se añaden sin más a un contenido de 
sensación o perceptivo e intelectual previamente dado a la conciencia. Si esto 
fuera así, esta donación se debería a una actividad puramente intelectual. Pero 

10   El mundo vital del ser humano no puede ser tratado única y exclusivamente desde lo 
físico o biológico, porque con el hombre entra en el mundo una problemática de finalidades, 
de valores (cf. Xirau, 1927c: 285).
11   Escribe Xirau: «El objeto por sí mismo es una pura nada. Mediante la abstracción ideali-
zadora es posible separarlo y delimitarlo y constituirlo en objeto de pura contemplación. Pero 
entonces su irrealidad es perfecta. Toda su consistencia se agota en el hecho de constituirse en 
correlato o término de la referencia intencional de la conciencia. De ahí un cierto carácter 
espectral del idealismo de Husserl. Su mundo radiante está hecho de luces y sombras –negro 
y blanco, claroscuro y gris. Falta el color, la palpitación calidad que brota de la carne y de la 
sangre. Y es que la subjetividad puramente intelectual no es propiamente una subjetividad 
(…). La luz solo se enciente y brilla ante la penetración de la conciencia amorosa» (1940a: 
234).



Una aproximación a la fenomenología de la conciencia amorosa de Joaquín Xirau... 	 133

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

ocurre justamente lo contrario, el amor se sitúa como el acto más primario que 
funda el resto de actos –percepciones, juicios, representaciones, etc.– a partir de 
los cuales nuestra conciencia aprehende en general un objeto «posible». Lo que 
percibimos fácticamente y aquello en lo que pensamos está dirigido por el amor 
–o el odio– a estos objetos. 

Así pues, las direcciones de nuestro percibir y representar siguen a las direc-
ciones de nuestros actos de amor u odio. Todo incremento de la plenitud intui-
tiva y significativa en la que un objeto está ante la conciencia se debe a la inten-
sificación del amor puesta en él.12 El amor se vierte sobre el objeto amado pero 
dejando lo amado intacto, puesto que la actitud amorosa, rigurosamente, no es 
una fuerza real, sino más bien la proyección ideal que se realiza sobre el objeto 
amado. Acción esta mediante la cual una realidad virtual ausente se hace presen-
te a la conciencia amorosa: «Amorosa –escribe Xirau– es aquella que ante una 
realidad cualquiera –árbol o mujer– trata de integrar y salvar el mayor número 
posible de perspectivas y valores actuales y virtudes organizándolos y subordinán-
dolos de tal manera que en todo momento las inferiores se hallen al servicio de 
las superiores» (1940a: 207). Por tanto, en la actitud del amor se revela el valor 
y el sentido de las cosas.

c) Función de aspiración. La conciencia amorosa, además de revelar los valores 
más altos, aspira a realizarlos: no es la del amor una actitud meramente pasiva, 
sino creativa. En palabras de Xirau, «el amor es un movimiento espiritual gracias 
al cual todo objeto real y concreto llega a la realización plenaria del valor ideal 
inherente a su naturaleza» (1940-1941: 44). Según esto, todo ser participa de 
una esencia eterna, parcialmente realizada, que aspira a alcanzar en su despliegue 
histórico su plena realización. De modo que el amor a partir de los valores ya 
desarrollados, ilumina, revela y suscita, desde los inferiores, los valores superio-
res, latentes en la persona. La capacidad de estimación anticipada de los valores 
todavía no realizados es, para nuestro autor, lo característico y peculiar del amor 
(cf. 1940-1941: 45). El amor nunca ordena ni manda que se modifique o se 

12   Esto último no debe confundirse con la consideración común de que generalmente repre-
sentamos, pensamos, enjuiciamos de buen o mal gusto según aquello que amamos. Si este 
fuera únicamente el sentido, el acto de amor distorsionaría la realidad y nuestra imagen del 
mundo. Justamente, el significado esencial del amor entendido como ilusión amorosa, nos 
dice Joaquín Xirau, no deforma la realidad, más bien la ilumina haciéndola accesible y más 
transparente en toda su integridad.



134	 Mario Agustín Pérez Moya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

transforme su objeto. Lo ama simplemente como es13. Es aquí donde reside la 
eficacia de la fuerza creadora del amor. 

El hombre no es un factum sino un facendum, tampoco una realidad subs-
tancial o hilemórfica al modo aristotélico, más bien es una realidad situada en la 
historia y definida por una relación dinámica entre dos principios complemen-
tarios, irreductibles el uno al otro, pero que no pueden concebirse sino unidos: 
la vida y el espíritu. La actitud del sujeto y de éste hacia las cosas está en función 
del grado de plenitud de vida interior. En esa misma medida la vitalidad básica 
del hombre atrae la fuerza espiritual como impulso de este abrirse al mundo con 
una conciencia amorosa. Luego, si el amor es el acto más espiritual que puede 
concebir el ser humano, amor y vida no pueden darse de forma segregada ni 
desencarnada. El amor se enraíza en la vida para imprimir dirección al impulso 
vital y esta iniciativa de amor que se invetera en la energía de la vida, abre el 
camino, la orientación y el sentido a la razón, al logos como función de la vida.

Por consiguiente, contra el vitalismo, nos dice Xirau, la vida como energía 
propulsora y ciega posee un valor subalterno, el valor de un medio para la con-
secución de un fin. La vida humana solo llega a la plenitud y adquiere un valor 
supremo si se pone al servicio del amor (1942c: 299). 

5. Fundamentación de la ética y la educación a partir del amor

La ética implica necesariamente una forma de ver el mundo y la esencia del 
ser humano que en la filosofía del amor de nuestro autor gira en torno a la cate-
goría antropológica y metafísica de la persona, descubierta por el cristianismo. 
Por esta razón solo de una persona cabe decir con entero rigor que es buena o 
mala, en tanto que realiza un bien, esto es, incorpora un valor en la realidad de 
las cosas o, por el contario, suprime un valor existente o impide que un valor 

13   De ahí que también haya que afirmar dentro de las notas del amor esta otra: el amor es 
«reciprocidad y fusión». El que por el amor me vierta en el otro no significa que deje de ser 
yo quien soy. Solo así lo consideraré un auténtico centro. Porque «el amor –declara Xirau- no 
considera su centro personal como idéntico al mío, sino precisamente suyo, original e intrans-
ferible». Solo de esta forma es posible que llegue a la auténtica afirmación de su ser. La fusión 
con lo amado no supone confusión con lo otro, puesto que eso significaría aniquilación de 
ambos. En consecuencia, «este existir en mí y fuera de mí», es esencial en todo acto de amor, 
pero a su vez, «solo es capaz de vivir en otro quien es capaz de vivir en sí mismo, de estructu-
rar la propia personalidad y respetarse y estimarse como persona (cf. J. Xirau, 1940a: 212).



Una aproximación a la fenomenología de la conciencia amorosa de Joaquín Xirau... 	 135

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

se realice (1940-1941: 41). Al postular el amor como el bien mismo la ética 
no consiste en que el hombre deba amar el bien, sino que se trata de algo muy 
distinto: el hombre amando contribuye a que aparezca la bondad en el mundo.

Frente a la ética formalista de Kant, escribe Xirau: «No es el deber una fór-
mula abstracta, idéntica para todos y para todo tiempo y lugar» (1940b: 355). La 
ética no puede fundamentarse en abstracciones, ni siquiera la de los valores. La 
ética del amor se construye sobre la base de la estructura propia de la personali-
dad: ésta «no es algo hecho y derecho. No soy lo que soy. Soy lo que llego a ser. 
No soy algo acabado, sino eterna perplejidad, lucha y conquista, consagración 
y entrega, proyecto y trayectoria» (ibíd.). En consecuencia, no puede haber más 
imperativo moral que la fidelidad a uno mismo, a su propia vocación. De ahí 
que el fundamento de la ética sea el mismo que el de toda actitud amorosa: el 
amor propio bien entendido, libre de toda connotación egoísta. El respeto y la 
fidelidad a uno mismo comporta el respeto y la fidelidad hacia el otro (cf. 1940b: 
357). El acto de amor que posee el más alto valor moral es el amor interpersonal, 
que se erige como fundamento de toda moralidad.

En cuanto al plano educativo, Xirau defiende una vinculación entre la acti-
tud amorosa y la tarea educadora para hacerlas confluir en su más profunda 
raíz. Por ello, no hay nada más contrario al amor que «todo intento de corregir 
esencialmente a la persona», pues esto supondría una «suspensión de la actividad 
amorosa» (1940a: 256). Tratar de convertir una realidad dada en otra distinta 
de lo que es, «conducirla de lo que es a lo que debe ser», en el fondo es aniquilar 
aquella realidad. Xirau advierte que la educación, erróneamente, ha consistido 
en estimar más el ideal que propone como modelo que la realidad propia del 
educando. De ahí que, haciendo suyo el término de su maestro Cossío, nos diga 
que la tarea pedagógica consiste en «vivificar» (1940a: 259), esto es, en alimentar 
y hacer posible la auténtica vida del educando. En definitiva, conseguir que el 
educando lleve a plenitud el imperativo pindárico: «llega a ser el que eres» (cf. 
1940-1941: 45). De modo que la labor educativa consiste para Xirau en conducir 
mayéuticamente hacia la esencia que a cada uno le constituye. En alumbrar la 
vocación de la persona. La educación es así maestra de la vida y la auténtica vida 
no es otra que aquella que se vive por algo o alguien que le da sentido. 



136	 Mario Agustín Pérez Moya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

El personalismo como ordo amoris

Frente a un proceso de personalización autónoma e individual basado en el 
principio de las sociedades occidentales modernas, «la autonomía del individuo», 
Xirau opta por otro a partir del descubrimiento de la más profunda identidad 
personal, que es paradójicamente transpersonal –más allá y más acá de la perso-
na. El hombre no se define única y exclusivamente por el logos, sino por aquello 
que ama u odia, lo quiera o no. Esta experiencia se liga a un espacio interior 
más profundo que no está al alcance de la actividad pensante, sino en un nivel 
distinto al conceptual y sensible de nuestra conciencia, donde acontece «lo otro 
de la razón» y que no es necesariamente anti-racional. En este nuevo centro está 
la fuente de la especificidad humana, que puede abrir al individuo a una expe-
riencia religiosa y espiritual. 

El personalismo de Xirau se funda en una dialéctica amorosa cuyo absoluto 
superador e integrador es el amor personal: el amor y su lógica del don –¿qué 
es amar sino entregarse?– se dirige audazmente al centro de la persona «de car-
ne y hueso» que se constituye en el centro y eje del mundo (cf. 1940a: 151 y 
158). Este estado, en el que se manifiesta una trascendencia inmanente a la 
conciencia, no se reduce únicamente a la relación de intencionalidad intelectual 
del sujeto, sino que radica, sobre todo, en la experiencia –vivencia– acontecida 
por la intencionalidad erótica del sujeto en y con el mundo –ya se trate de una 
fenomenocidad de carácter impersonal o un alter ego– en la que el individuo es 
a la vez sujeto y objeto de personalización. 

La dependencia de la noción kantiana de «experiencia» a un «yo pienso» 
cartesiano, reduce aquella a un mero conocimiento empírico. Luego la exce-
siva dependencia de Husserl a la analítica de Kant le convierte en inmediato 
heredero del sujeto trascendental y en garante de la intuición intelectual como 
medida de la fenomenicidad (cf. Marion, 2008: 315-317). Se encuentra aquí, a 
juicio de Xirau, el carácter ideal de la concepción husserliana de intencionalidad 
y su afán por reconducir el fenómeno a la objetividad, que lo reduce todo a 
estructura objetiva mediante la ordenación puramente intelectual.14 De suerte 
que si el sentido personal –aquel que imprime sentido y fin– solo se revela ante 
la claridad de la mirada amorosa, y la objetividad en sí misma –las articulacio-
nes ideales de la realidad, captadas por el ejercicio del análisis intelectual– es 

14   Véase nota a pie de página nº 11 del presente trabajo.



Una aproximación a la fenomenología de la conciencia amorosa de Joaquín Xirau... 	 137

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

impasible e indiferente, es necesario no prescindir del dinamismo del amor. De 
lo contrario, se corre el riesgo de cosificar y deshumanizar el Universo. Pues de 
la misma manera que todo puede «ser considerado como persona, como una 
intimidad, con un sentido y un fin, todo puede ser también considerado como 
“cosa”» (1940a: 240).

Este es el giro que Joaquín Xirau propone: el paso de un «pensar objetivo» 
a un «pensar personal», en el que se involucra de manera orgánica al sujeto en 
toda su totalidad, sin escindir la razón –teórica y práctica– de la vitalidad. «No 
se trata de negar la razón sino de reincorporarla a su ser integral curándola 
de una amputación arbitraria y caprichosa. La razón no se confunde con el 
intelecto. Comprende todas las esferas de la vida espiritual» (1944b: 78). De 
ahí que la dimensión religiosa15 –entendida como la actitud filosófica abierta a 
las cuestiones trascendentales del ser humano– no pueda ser descartada: «Toda 
filosofía –desde Platón a Nietzsche– posee un contenido religioso» (1942c:306). 
Debido a lo cual, la ciencia o filosofía que no responde a las necesidades vitales, 
existenciales y espirituales –al mundo de significado, valores y sentido que cada 
cual «lleva en su alma» (1940a: 233) –, es insuficiente para Joaquín Xirau.

La condición humana no es tal hasta que experimenta el amor. El hombre 
para ser depende de algo previo que le constituye como auténtico ser humano: 
el amor. Si «el amor es el bien mismo», no tiene sentido hablar de ética sin amor, 
como no tiene sentido «hablar del amor al bien. El amor no estima el bien. Sim-
plemente lo realiza amando» (1940-1941: 45). Por lo que si solo puede amar 
quién es o ha sido objeto de amor, de aquí se sigue la incapacidad ética del hom-
bre que no ama. Puesto que amar es salir de uno mismo, cerrarse a sí mismo es 
cerrarse a su llamado original que, para Xirau consiste en la entrega incondicional 
a las personas sintiéndose responsable los unos de los otros. En este personalis-
mo, la maldad de una persona se explicaría por el hecho de la ausencia de amor 
recíproco. Motivo por el cual, para Xirau, «solo es malo el hombre que no ama 
y solo deja de amar quién es o no ha sido objeto de amor» (1940-1941: 46). 

El proceso de personalización o despliegue de la personalidad para llegar 
a ser cada cual sí mismo responde a una «inquietud radical» constitutiva de la 
condición humana por llevar a término una vida lograda. En el personalismo 
de Joaquín Xirau este objetivo no se puede realizar si se prescinde del deseo de 

15   La dimensión religiosa como vertebradora de todo el pensamiento de Xirau la ha puesto 
de relieve J. Ignacio Sánchez Carazo (cf. bibliografía del presente estudio).



138	 Mario Agustín Pérez Moya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

plenitud de amor absoluto. Lo que no significa que se sitúe por encima o más 
allá de la Historia, todo lo contrario. La interioridad –el fondo insobornable 
de la persona, que diría Ortega– no procede nunca del aislamiento, sino de la 
capacidad de incorporación, cuyo símbolo queda expresado por Xirau como «sed 
de justicia, de belleza, de verdad, de gozo… hambre y sed de todo». Hambre 
en definitiva del hombre por realizar su propia historia –una de las máximas de 
la Modernidad que nos recuerda Ortega es que el hombre es más historia que 
naturaleza– en una constante búsqueda por encontrar su rostro más humano. 
Este rostro únicamente puede hallarse en la común-unión con los otros hombres 
y, por ello, el despliegue de la personalidad –que no debe entenderse de manera 
esencialista– tiene lugar en el amor interpersonal que, a modo de imperativo, 
dimana de la apertura a la Trascendencia al concebir el amor como agape.16 La 
apertura del amor a los valores más altos se concreta en la capacidad de hacer de 
lo no amable un ser amable, no otro sentido tiene para nuestro autor el auténtico 
agape cristiano. «A medida que dejo de entregarme mi vida se encoge. Cuanto 
más me encierro en mí mismo menor es el volumen de mi vida y menos soy yo» 
(1940a: 241).

Llegados a este punto, es indispensable recapitular el núcleo del pensamiento 
de Joaquín Xirau que bien podría sintetizarse en la siguiente máxima: «la política 
es pedagogía y la pedagogía, metafísica y religión»17. El amor y el logos forman 
la estructura espiritual de la persona en Occidente a partir de la herencia griega, 
la asimilación de la tradición helénica por la antropología judeo-cristiana y la 
racionalidad filosófica y científica moderna. Si la inquietud radical constitutiva 
de la condición humana de llevar a término una vida lograda en Grecia consistía 
en alcanzar el Nous por medio del logos que se encargaba de encauzar la dinámica 
erótica. La filosofía cristiana identificó el logos con el amor, de manera que la vida 
pasó a consistir en la deificación del hombre a través del amor mismo. De ahí el 
«mandato evangélico del amor» que originó todo un ordo amoris. Este mundo 
de valores y significados que ayudó a forjar la cultura europea, al inculturarse en 
el código occidental y convertirse en parte sustancial suya, se asoció a la «muerte 
de Dios» anunciada por Nietzsche (cf. 1986: 155), siguiendo su mismo desti-
no, es decir, la muerte de tal ordo amoris. Como piensa Juan Antonio Estrada, 

16   Queda manifiesto el carácter cristiano de su personalismo, donde lo imprescriptible es el 
otro, el otro que es Dios y el otro, que es el ser humano, cualquier ser humano que nos incita 
a ponernos en su lugar, a practicar la simpatía que diría Max Scheler.
17   Esta expresión la recoge Xirau en el prólogo que escribe para el libro de Rafael Campa-
lans, intitulado Política vol dir pedagogia, Fundación Rafael Campalans, Barcelona, 1996.



Una aproximación a la fenomenología de la conciencia amorosa de Joaquín Xirau... 	 139

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

el diagnóstico de Nietzsche fue más acertado que su propuesta de solución (cf. 
2013: 84), porque como diría Carlos Gómez, no todo invento arbitrario de valo-
res nos hace igual de humanos –no es lo mismo realizar actus hominis que actus 
humani. De modo que se pasó del ansia de Dios a la divinización prometeica del 
«superhombre» capaz de aceptar el nihilismo activo como una forma de vitalismo 
alternativo al sinsentido generado por la muerte de su referente último. La filosofía 
de Xirau, pues, viene a responder a este declive del mundo de valores y significados 
de la cultura europea en la primera mitad del siglo xx, tratando de superar aquél 
vacío con la propuesta de un nuevo ordo amoris a la altura de su tiempo.

Conclusión 

La aproximación y análisis efectuados sobre la fenomenología de la concien-
cia amorosa de Xirau ofrece algunos resultados de gran utilidad para la revisión 
de la Modernidad. En primer lugar, esta fenomenología representa una tentativa 
de responder al ambiente cultural de escepticismo y nihilismo –«lleve este por 
membrete voluntad de poder, naturalismo o materialismo» (R. Xirau, 1985: 
301)– con el que se llega al clarear del siglo xx. El desencantamiento del mundo 
aparejado a aquella forma de pensar en la que el ser es entendido de manera 
unívoca18 y la verdad pasa a ser definida como el resultado de un modo de pensar 
excluyente de todo contenido axiológico del conocimiento, tiene como conse-
cuencia una reducción del mundo de la vida a la pura razón. Al desecharse de la 
racionalidad toda verdad que rebasa el ámbito de lo empíricamente demostrable, 
en el fondo, se está desechando el mundo del valor, del sentido y del significado 
que damos a la vida. Por ello es preciso eliminar toda dualidad que pretenda 
acotar un mundo de fenómenos racionales entre los que se encuentran aquellos 
objetos pertenecientes al orden del ser y de la utilidad; y otro de fenómenos 

18   «El relativismo resulta, precisamente, de la suposición arbitraria de un ser estable y rígido. 
Si el ser fuera siempre idéntico a sí mismo y el conocimiento cambiara, es evidente que el 
conocimiento carecería de validez universal. La realidad nos muestra todo lo contrario. Cam-
bian las cosas y el conocimiento. Éste se adapta a las sucesivas mutaciones de aquéllas. Unas 
y otros evolucionan y ofrecen a través de los cambios elementos que definen y encuadran su 
fisonomía personal» (1942c: 305). Efectivamente, el valor de belleza, por ejemplo, se com-
prende a través de las definiciones de cultura y de su evolución en el tiempo. En su despliegue 
siempre permanece un resto en el que se nos da la experiencia de lo in-espacial, lo in-tempo-
ral y lo eterno en lo fugaz del tiempo. Por ello acaba Xirau: «Todo momento de la historia y 
de la vida participa de la eternidad» (ibíd.).



140	 Mario Agustín Pérez Moya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

irracionales entre los que se incluyan aquellos pertenecientes al orden del amor, 
el reino de los valores o las razones del corazón.

En segundo lugar, la fenomenología de la conciencia amorosa pone al descu-
bierto cómo la disolución del amor corre pareja a la crisis de la razón moderna 
y, por tanto, a la teoría de la secularización derivada de ella19. En este sentido, la 
restauración del amor –una vez restablecida la unidad entre el logos y el amor– 
ha de ser el marco para replantear la cuestión de Dios y la religión, sin que eso 
suponga cuestionar la laicidad del Estado, la secularización de la sociedad y el 
derecho de libertad religiosa. No obstante, sí supone reconocer el papel social 
–pero también crítico– decisivo que los valores religiosos –purificados por la 
crítica ilustrada de la religión– han jugado y juegan en la ordenación de la vida, 
no desde el centro sino desde los márgenes de la sociedad. Por ello, cuando Xirau 
se refiere al amor no está hablando de inteligencia científica o tecnológica, pero 
sí de inteligencia social y, por ende, de símbolos y mentalidad simbólica. Con 
ello se está apuntando a una de las cuestiones más importantes y específicas de 
lo que es la condición humana. Joaquín Xirau es consciente de que los conte-
nidos simbólicos del judaísmo y del cristianismo forman parte de la tradición 
humanista de Occidente. Lo que viene a ser refrendado por Habermas que en 
repetidas ocasiones ha puesto de relieve la dificultad para que resurja un huma-
nismo adaptado a nuestras coordenadas históricas si en el debate público no se 
tiene en cuenta la semántica de los valores religiosos. Así como la necesidad de 
acudir a una axiología que sirva de fundamento a la democracia moderna si esta 
quiere ser tal20.

En tercer lugar, la fenomenología de la conciencia amorosa pone de relieve 
cómo el amor a pesar de nunca aparecer de manera tangible en el mundo –más 
que por sus consecuencias–, determina completamente nuestro campo feno-
menal y vital. La conciencia amorosa se debate en tensión dialéctica entre la 
fenomenicidad y la subjetividad: supone una alternativa al modo de concebir el 
sujeto moderno que consiste básicamente en pasar de un yo trascendental, cons-
tituyente y fundativo a un ego amans, fundado y constituido, que se recibe en el 
mismo don, del mundo y de los otros. La conciencia amorosa, al sustituir el ego 

19   Ortega ya se había referido a ello: «La religión y el amor tienen la desgracia de que no se 
suele pensar en ellos sino religiosamente y amorosamente. De esta manera hemos hecho de esas dos 
cosas radiantes y benéficas dos cosas turbias, exageradas, fantasmagóricas, cuando no atroces instru-
mentos de martirio». (Id., 1966: 26).
20   Cf. J. Habermas, Pensamiento postmetafísico, Madrid, 1990, 25; Íd., Facticidad y validez, 
Madrid, 2001, 616-617.



Una aproximación a la fenomenología de la conciencia amorosa de Joaquín Xirau... 	 141

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

en tanto que pensante (ego cogitans) por otro en tanto que amable, contribuye a 
que toda vanidad trascendental quede debilitada. El yo no es una certeza origi-
naria sino originada. La certeza de mi propio ser se esclarece cuando se invierte 
la pregunta metafísica por excelencia, « ¿quién soy?», por otra más radical, «¿me 
aman?». Esta pregunta me dice a mí mismo antes que a ninguna otra, me brinda 
mi aquí y mi ahora y, desde este punto de vista, mi allá. No es producto de mí 
mismo, sino que, únicamente, puede obtenerse desde un lugar distinto de mí. 
La conciencia amorosa se recibe de lo dado que recibe, esto es, pasa de ser causa 
o autor del fenómeno a ser consecuencia del mismo. El yo trascendental queda 
cuestionado al ponerse bajo la luz que arrojan las coordenadas de espacio, tiem-
po e identidad: un yo desencarnado que no me individualiza ni resiste dichas 
coordenadas concretas, no puede abrirse a ningún prójimo real.

Por último, de la misma manera que es razonablemente plausible que a la 
ética le sea exigible la categoría de lo incondicional, al amor le es exigible la de 
la eternidad. Si una vida humana con sentido no puede realizarse al margen del 
amor, e inherente a la definición de éste se encuentra el deseo de que, al menos 
como punto de partida, sea para siempre, es razonable la referencia nominal a 
Dios como amor. Ciertamente, el sentido de un amor eterno no se valida con el 
deseo; pese a ello, este desear apunta a una trascendencia connatural al hombre: 
el querer y ser queridos para siempre. Un amor con sentido parcial en última 
instancia está abocado al absurdo. Por ello es razonable pensar que solo un amor 
postulado como absoluto sea digno de fe21 para el hombre. 

21   No es de extrañar, entonces, el título del libro programático de uno de los grandes teólo-
gos europeos del siglo xx, H. U. von Balthasar: Solo el amor es digno de fe (Salamanca, 2011). 
En relación a esta categoría de absoluto ya M. Horkheimer intuyó que «es inútil salvar un 
sentido incondicional sin Dios» (2000: 173).



142	 Mario Agustín Pérez Moya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

Bibliografía

A. Obras citadas de J. Xirau:

(Las obras de J. Xirau se citarán por la siguiente edición: Obras Completas, ed. de Ramón 
Xirau, Anthropos, Madrid, 1998-2000, 4 vols.)

Xirau, J. (1923). Rousseau y las ideas políticas modernas, en O.C., cit., III. 

— (1927a). Descartes y el idealismo subjetivista moderno, en O.C., cit., III. 

— (1927b). El sentido de la verdad, en O.C., cit., I.

— (1927c). «Educación sexual», en O.C., cit., IV.

— (1938). «Husserl», en O.C., cit., IV.

— (1940a). Amor y mundo, en O.C., cit., I.

— (1940b). «Fidelidad», en O.C., cit., I.

— (1940-1941). «La fenomenología», en O.C., cit., IV.

— (1941). Edmund Husserl. Una introducción a la fenomenología, en O.C., cit., III.  

— (1942a). «Humanismo español (Ensayo de interpretación histórica)», en O.C., cit., II.

— (1942b). «México: “Nobleza obliga”», en O.C., cit., II.

— (1942c). Lo fugaz y lo eterno, en O.C., cit., I.

— (1943). «Sentido de la Universidad», en O.C., cit., II.

— (1944a). «Julián Sanz del Río y el Krausismo español», en O.C., cit., II.

— (1944b). Manuel B. Cossío y la educación en España, en O.C., cit., II.

— (1945). «Culminación de una crisis», en O.C., cit., IV.

Otros estudios:

Abellán, J.L. (1984). Historia Crítica del Pensamiento Español, vol. IV, Madrid: Espasa-
Calpe.

— (1998). «Joaquín Xirau: el sentido ontológico del amor y su proyección erasmista», 
en El exilio filosófico en América. Los transterrados de 1939. México: FCE, pp. 47-64.

Estrada, J. A. (2013). «Hablar de Dios…», en D. Bermejo (ed.), ¿Dios a la vista? 
Madrid: Dykinson.

Gómez, C. (2007). «Una reivindicación de la conciencia (De la crítica a la filosofía de 
la conciencia a la reivindicación de la conciencia moral)». Isegoría 36, pp. 167-196.



Una aproximación a la fenomenología de la conciencia amorosa de Joaquín Xirau... 	 143

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

Guy, A. (1976). Axiologie et métaphysique selon Joaquim Xirau: le personalisme contempo-
rain de l’Êcole de Barcelone. Toulouse: Universeté de Toulouse-Le Mirail.

Hernández, G. (2007). «La plenitud vital», en AA.VV., El pensament de Joaquim 
Xirau. Girona: Documenta Universitaria.

Horkheimer, M. (2000). Anhelo de Justicia. Teoría crítica y religión (Edición de J. José 
Sánchez). Madrid: Trotta.

Jiménez García, A. (1986). El Krausismo y la Institución Libre de Enseñanza. Madrid: 
Editorial Cincel.

Marías, J. (1959). La Escuela de Madrid. Estudios de Filosofía española. Buenos Aires: 
Emecé editores.

Marion, J.L. (2008). Siendo dado. Ensayo para una fenomenología de la donación. 
Madrid: Editorial Síntesis.

Nicol, E. (1998). «La Escuela de Barcelona». En: El problema de la filosofía hispánica. 
México: FCE.

Nietzsche, F. (1986). El Gay saber. Madrid: Espasa-Calpe.

Ortega y gasset, J. (19667). Leyendo el «Adolfo», Libro de amor, en Obras completas, II. 
Madrid: Revista de Occidente.

— (19854). ¿Qué es filosofía? Madrid: Alianza editorial.	

— (19873). El tema de nuestro tiempo. Madrid: Alianza editorial.

— (20129). Meditaciones del Quijote. Madrid: Ediciones Cátedra.

Sánchez Carazo, J.I. (2002). Una filosofía de ultimidades (Tesis doctoral). Madrid: 
Universidad Complutense de Madrid.

— (2007). «La dimensió religiosa de l’obra de Joaquim Xirau», en AA.VV., El pensa-
ment de Joaquim Xirau, o.cit.

Valdés, M. (2009). «La filosofía española en el exilio (1939-2000)», en M. Garrido, 
N. R. Orringer, Luis M. Valdés, Margarita M. Valdés (coords.), El legado filosófico 
español e hispanoamericano del siglo XX. Madrid: Cátedra.

—  (coord.) (2009). «El exilio español en México: José Gaos, Joaquín Xirau y Eduardo 
Nicol», en o.cit.

— (2009). «El pensamiento filosófico en Hispanoamérica en el siglo XX», en o.cit.

Vicens, A. (2007). «Amor i dignitat del món sobre la filosofía de Joaquim Xirau», en 
AA.VV., El pensament de Joaquim Xirau, o.cit.

Villar, A. (1987). Pascal. Ciencia y creencia. Madrid: Editorial Cincel.



144	 Mario Agustín Pérez Moya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 121 - 144. UNED, Madrid

— (2010). «El yo inasible de Pascal frente a la fortaleza del sujeto cartesiano», en 
Isegoría. Revista de Filosofía Moral y Política, 42 (2010), 265-278.

Vilanou, C. (2001). «(Recensión) J. Xirau, Obras completas, edición de Ramón Xirau, 
Barcelona, Fundación Caja Madrid/Anthropos, 1998, 1999, 2000 (4 vols.)», en 
Historia de la Educación. Revista interuniversitaria, Universidad Salamanca, 20 
(2001), 608-612.

— (2007). «Joaquim Xirau: política vol dir pedagogia», en AA.VV., El pensament de 
Joaquim Xirau, o.cit.

— (2001). Joaquim Xirau (1895-1946). Quan la filosofía esdevé pedagogia. Girona: Fun-
dació UdG.

Xirau, R. (1985). «Los filósofos españoles transterrados», en Estudios de Historia de la 
Filosofía en México. México: UNAM.

Recibido: 03/04/2020

Aceptado: 06/05/2020

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

