
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

LA CUESTIÓN DEL TERCER MOMENTO 
ESTRUCTURAL DEL CUIDADO: SER-JUNTO Y 

CAÍDA

THE ISSUE OF THE THIRD STRUCTURAL 
MOMENT OF CARE: BEING-ALONGSIDE AND 

THE FALL

Christian Ivanoff-Sabogal

Universidad del Pacífico (Lima, Perú)1

Resumen: El elemento que constituye al tercer momento estructural del cuidado 
en Ser y Tiempo genera genuinos problemas interpretativos. A partir de tres argumentos 
desarrollados sistemáticamente se muestra la imposibilidad temática de instalar la caída 
en el mencionado tercer momento y la necesidad de comprenderlo como el ser-junto 
formal, al cual le conviene con igualdad de derecho tanto una modalidad propia como 
una impropia. La conclusión a la que se llega es que la caída no integra constitutiva-
mente el cuidado ontológico, sino que más bien este en sus tres momentos unitarios 
posibilita estructuralmente y explica motivacionalmente el origen de la caída.

Palabras Clave: cuidado, formal a priori, ser-junto, caída, impropiedad.

Abstract: The element that constitutes the third structural moment of care in 
Being and Time generates interpretative problems. Based on three systematically deve-
loped arguments, we show the thematic impossibility of installing the fall in the afo-
rementioned third moment and the necessity to understand it as the formal being-
alongside, which requires, with equal rights, both an authentic and an inauthentic 
modality. The conclusion reached is that the fall does not constitutively integrate the 
ontological care, but rather that care in its three unitary moments structurally enables 
and motivates the origin of the fall.

Keywords: care, formal a priori, being-alongside, fall, inauthencity.

1 Docente, Jirón Luis Sánchez Cerro 2141 Lima, Jesús María 15072, christian8ivanoff@
gmail.com



146	 Christian Ivanoff-Sabogal

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

1. Introducción: la problemática

Es llamativa la manifiesta vacilación que toma lugar en el marco del tercer 
momento estructural del cuidado (Sorge) entre el ser-junto (Sein-bei)2 y la caída 
(Verfallenheit) en Ser y Tiempo. La ambigüedad de su exposición textual provoca 
una problemática genuina que no puede calificarse como cuestión cerrada o, peor 
aún, inexistente. Muestra de ello es su capacidad para fomentar las más dispares 
posiciones exegéticas. Una mirada panorámica sobre las diversas propuestas ilus-
tra su carácter variopinto: comprensión – disposición afectiva – caída o lenguaje 
(Pöggeler, 1992, 129, 198; Lafont, 1994, 108-115);3 comprensión – disposi-
ción afectiva – caída (Biemel, 1973, 61; Luckner, 1998, 84; Escudero, 2016, 
§68c); comprensión – disposición afectiva – ser-junto (von Herrmann, 1985, 
205; Blust, 1987, 79; Uscatescu Barrón, 1992, 193; von Falkenhayn, 2002, 75; 
McMullin, 2013, 111). Aquí abogamos por la tercera posibilidad, destapando a 
través de lo que Heidegger afirma, por qué lo afirma. Por tanto, el aporte presente 
radica principalmente en la argumentación intrasistemática, a través de la cual 
se muestra en detalle que la caída no puede pertenecer estructuralmente al tercer 
momento del cuidado. El desarrollo se concreta en los siguientes pasos: primero, 
exponemos el tercer momento del cuidado ontológico en cuanto la estructura 
que, en el plano conceptual, posee un carácter formal-existencial; segundo, eluci-
damos el vínculo indisoluble, en el plano fáctico, del tercer momento formal (ser-
junto) con alguna de sus dos concreciones fáctico-existentivas posibles, siendo 
una de ellas la caída; tercero, se discute la interacción entre el “mundo”, que está 
descubierto por el ser-junto, y la caída.

2   La traducción de Jorge Rivera “estar en medio” no logra reproducir ni literal ni, más 
importante, teoréticamente el sentido de Sein-bei. El “ser-cabe” de José Gaos es conceptual-
mente adecuado, pero se privilegia, en aras de una mayor claridad, su equivalente semántico 
“junto”.
3   Mencionemos brevemente que el lenguaje no puede ocupar desde ninguna perspectiva 
posible el tercer lugar, porque el lenguaje no abre ni descubre absolutamente nada, sino que 
articula lo ya abierto (cf. Heidegger, 2006, 133, 161 et al.). Las traducciones corren a cargo 
del redactor, sin excluir en ello la recepción positiva de términos atinadamente traducidos por 
Jorge Rivera, p.e. existencial/existentivo.



La cuestión del tercer momento estructural del cuidado: ser-junto y caída	 147

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

2. La constitución ontológica del cuidado en el horizonte de su 
formalidad

El carácter y el lugar de la caída generan una tensión que amenaza con dina-
mitar desde dentro la sistemática fundamental-ontológica, porque muchas veces 
parecería que ella perteneciera estructuralmente al cuidado, así cuando Heidegger 
afirma frecuentemente que los tres momentos del cuidado son existencialidad, 
facticidad y caída, los cuales a su vez determinarían “el ser junto caído con los 
entes a-la-mano intramundanos de la ocupación” (Heidegger, 2006, 192). Para 
poder navegar a través de este problema una primera táctica interpretativa estri-
baría en considerar siempre el contexto sistemático en el que aparecen tales 
menciones. P.e. el análisis de la angustia toma su punto de partida en la caída 
para así hacer visible fenoménicamente cómo el Dasein se abre en su existencia 
por lo general desde el horizonte de su estar caído. En este contexto el ser-junto 
existe impropio y caído. Sin embargo, cuando Heidegger aborda inmediatamente 
después de aquella afirmación la determinación “formal existencial de la totalidad 
del todo ontológico estructural” (2006, 192), es decir, del cuidado, omitiendo 
metodológicamente la modificación existentiva de la impropiedad, se refiere al 
ser-junto simplemente como tal, sin adjuntarle una caída intrínseca. Con todo, 
en la p. 328 de Ser y Tiempo se da la posibilidad de argumentar en contra de 
esta táctica basada en la consideración del contexto sistemático, puesto que en 
la página mencionada aparece la caída junto a existencialidad y facticidad en un 
contexto donde la propiedad ya fue ganada y ampliamente desarrollada, de forma 
que en este contexto se permitiría legítimamente no introducir la caída en cuanto 
el tercer momento estructural del cuidado y, sin embargo, Heidegger lo hace. El 
mismo argumento en contra se podría reforzar, y con toda razón, llamando la 
atención sobre los repetidos pasajes, sobre todo, en el contexto temático del aná-
lisis del “tiempo-ahora” (Jetzt-Zeit), en el cual aparece constantemente la tesis que 
se deja resumir como sigue: el Dasein existe caído en tanto que existe arrojado 
al “mundo” de la ocupación.4 Entonces, dado que tomar en cuenta el contexto 
temático dista mucho de ser completamente satisfactorio porque no es infalible, 
se hace imprescindible argumentar desde una perspectiva intrasistemática, esto 
es, una tal que se mueva interpretativamente dentro del horizonte sistemático de 
la ontología-fundamental. A esta argumentación la pondremos en marcha desde 
el ángulo de la formalidad rationaliter del cuidado.

4   Cf. p.e. Heidegger, 2006, 406, 411, 412, 415, 424. 



148	 Christian Ivanoff-Sabogal

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

Nuestro inicio expositivo lo concede una suposición nada extravagante, pues 
salta a la vista fácilmente en Ser y Tiempo: la caída pertenece necesariamente a la 
impropiedad, simple y llanamente porque en ella el Dasein “se elude a sí mismo” 
(2006, 139) en lo que es propiamente, esto es, una existencia en cada-caso-mía. 
Posteriormente tematizaremos cómo el fenómeno de la caída, desde su sentido 
y función, implica necesariamente su impropiedad. Por lo pronto es suficien-
te apuntar que la caída engarza con el análisis del uno-mismo impropio en el 
marco de la interpretación “pública” anonimizante y según el hilo conductor de 
cómo en él el habla se concreta en “habladuría”, la mirada en “curiosidad” y la 
interpretación en “ambigüedad”. En consecuencia, al ser la caída una caracteri-
zación del Dasein impropio debemos investigar la posibilidad de la formalidad 
del cuidado ontológico, pues así se lo logra deslindar estructuralmente de la caída 
y su implicancia modal impropia. Es bien sabida la dificultad que conlleva cap-
tar la articulación interna del cuidado en base a la interacción dinámica entre 
sus momentos constitutivos cooriginarios. Aristóteles ya registró la dificultad 
esencial que conlleva asir conceptualmente un fenómeno si con él “siempre se 
co-muestra”, tal como traduce Heidegger (1992, 108) “παρεμφαίνεσθαι” (Física 
212a9), necesariamente una compañía de otros fenómenos, porque al destacar 
uno analíticamente los demás prosiguen participando en su presencia concomi-
tante. Así, el entrelazamiento cooriginario de los momentos del cuidado resalta 
el problema candente de su formulabilidad y exposición, puesto que, dicho 
introductoriamente, el cuidado ontológico es abriente (erschließend), estando ya 
siempre abierto (erschlossen), y descubridor (entdeckend), ya que el Dasein5 lleva 
a cabo el descubrimiento (Entdeckung) del ente en su estar-descubierto (Entde-
cktheit) en cuanto ente. Busquemos deshilvanar esta madeja de lana cuyos hilos 
son todos igual de originarios.

Todos los fenómenos avistados en el análisis escalonado del ser-en, de la 
mundanidad del mundo y del quién del Dasein se centran en el “estado de abier-
to” o, mejor, apertura (Erschlossenheit). En torno a ella gira todo el meollo de la 
primera parte de Ser y Tiempo, el cuidado, comprendido como una estructura 
ontológica, cuya condición de posibilidad radica finalmente en la temporalidad. 

5   Diferenciamos, en concordancia con la duplicidad óntico-ontológica de la conceptualidad 
analítica-existencial, entre “Dasein” como sinónimo de hombre (Heidegger, 2006, 7, 46; 
1979, 349; 1976, 209; 1978, 171) y “Da-sein” como ser del hombre (Heidegger, 2006, 25, 
55, 133; 1991, 234; 2004a, 4; 2005, 237; 1983, 258). Asimismo, comprendemos el cuidado 
en su estricto sentido ontológico, apartándonos de su errónea interpretación “práctica” 
(Grondin, 1994, 93, 98; Volpi, 2012, 106). Para el fenómeno del “estar-descubierto”, cf. von 
Herrmann, 2008, 259; 2019, 45.



La cuestión del tercer momento estructural del cuidado: ser-junto y caída	 149

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

Ahora bien, esta apertura es correlativa al descubrimiento, pues ambos se requie-
ren mutuamente para poder ser lo que son. “Con el ser del Dasein”, esto significa 
aquí, con el cuidado “y su apertura ocurre igual de originariamente el estar al 
descubierto de los entes intramundanos” (2006, 221). El cuidado puede ser 
desenvuelto interpretativamente en su complejidad gracias a una diferenciación 
conceptual de la unidad que domina tal estructura. Esta estructura compleja se 
muestra en la tripartición unitaria del cuidado, que excluye desde sí misma una 
concepción modular entre sus momentos constitutivos, pues sería completamen-
te inconsistente desempeñar la “actividad” constante del abrir (primer momento) 
sin ya estar previamente arrojado a la apertura (segundo momento) y sin algo 
que fácticamente pueda ser descubierto (tercer momento). El carácter abierto, 
abriente y descubridor del cuidado revela la relación inextricable que se establece 
entre ellos. Esta unidad tripartita se ordena en dos grandes ámbitos de acuerdo al 
papel específico del momento respectivo: los dos primeros se vinculan, cada uno 
a su manera, a la apertura; mientras que el tercero, al descubrimiento.

El cuidado patentiza el estado ya abierto que abre o, sencillamente, la apertu-
ra abriente (erschließende Erschlossenheit) en sus dos primeros momentos estruc-
turales. En ellas el Da-sein se encuentra ya abierto afectivamente en un mundo, 
al cual está siempre remitido y que le concierne de una u otra alguna manera. 
Al mismo tiempo, situado ahí ya afectado, el Dasein se está abriendo constante-
mente gracias a su comprensión, en la cual se abre en tanto que se proyecta, por 
lo que puede ser, existir. El estar ya siempre abierto y abriéndose sería impensable 
sin el entretejido esencial que el Dasein mantiene ininterrumpidamente con los 
entes que le salen al encuentro. Estos entes, p.e. útiles, personas, animales, etc., 
salen al encuentro y comparecen en el horizonte de un ser-en-el-mundo que ha 
de tratar y lidiar necesariamente con ellos, pues siempre se encuentra abriéndose 
ya estando abierto y siendo descubridor (Entdeckendsein), característica expre-
sada en el tercer momento. De ahí el concepto definitorio unitario del cuidado: 
“estar-anticipándose-a-sí-estando-ya-en-(el-mundo-) como ser-junto (a los entes 
que comparecen intramundamente)” (2006, 192). El estar-anticipándose-a-sí 
(proyecto comprensor) y el estando-ya-en-el-mundo (arrojamiento afectivo) en 
cuanto respectivamente primer y segundo momento caracterizan la apertura 
abriente, cuya tarea es des-limitar e inaugurar extáticamente al Da-sein en la 
horizontalidad abierta del mundo para que, estando ahí abierto, pueda y tenga 
que descubrir a los entes con los que está entrelazado, por cuanto constituyen la 
base en la que se posa el desempeño de su existencia. A este hecho fenoménico 
se refiere Heidegger cuando indica que el Dasein “existiendo está arrojado y en 



150	 Christian Ivanoff-Sabogal

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

tanto que arrojado está entregado a y hecho responsable de los entes, a los que 
requiere para poder ser” (2006, 364).

El abrimiento (Erschließung) comprensor-proyectante en la apertura afectivo-
arrojada es siempre de y junto a algo, para o con alguien, pues el Dasein siempre 
está existiendo de alguna u otra manera en referencia a los entes circundantes en 
cuyo campo de juego se está abriendo y poniéndose en marcha a sí mismo. En 
este sentido, el Dasein es las posibilidades descubiertas por él en las que se sostiene 
existentivamente (existenziell), es qué y cómo piensa, siente, desea, habla, quiere, 
trabaja, etc. Esto demanda para su desempeño más basal un ente, algo o alguien, 
respecto al cual se entabla el comportamiento intencional. Es decir, el abrimiento 
(I) y la apertura (II) implican simultáneamente que el Da-sein sea descubridor 
(III) de los entes en cuanto entes, a propósito de los cuales alberga una referen-
cialidad constituyente en su propio ser. Por eso Heidegger expresa que con la 
“apertura del Dasein”, es decir, “en la apertura fáctica del mundo están además 
co-descubiertos los entes intramundanos” (2006, 200). Es decisivo notar que el 
ente en cuanto ente, esto es, en cuanto útil, objeto, animal, co-existente, etc., y 
jamás su presencia independiente, puede ser descubierto en cuanto tal siempre 
y cuando exista un Dasein capaz de descubrirlo en cuanto ente. Por ejemplo, 
la presencia fáctica de la gata que descansa aquí y ahora sobre el escritorio no 
depende de ningún Dasein, pero sí que sea descubierta en cuanto ente viviente a 
la luz de la vida como su respectiva manera del ser comprendida.6 Recién en base a 
esta comprensión nos podemos comportar cariñosamente proyectándonos hacia 
ella en la posibilidad “acariciar a la gata” o “jugar con la gata”, etc. Por tanto, el 
ente descubierto en cuanto tal está referido a la apertura abriente del Da-sein en 
cuanto ser-junto que existe descubriendo, pues aquel “trae consigo un ámbito de 
manifestabilidad” (Heidegger, 2001, 136). Entonces, el estar descubriendo (III) 
solamente se puede desempeñar porque el Da-sein a priori y necesariamente se 
está abriendo comprensoramente (I) al encontrarse ya abierto afectivamente (II) 
en el mundo. La problemática de la caída en su relación con el cuidado obliga 
a mantener siempre presente que los tres momentos del cuidado están reunidos 
de acuerdo a su tarea correspondiente en dos grandes ámbitos conceptualmente 
diferenciables y que se pertenecen mutuamente, primer y segundo momento 
competen a la apertura; mientras que el tercero, al descubrimiento y a lo que 
se descubre correlativamente. Lo expuesto hasta aquí permite atajar desde el 
núcleo mismo del cuidado el problema crucial, es decir, que “agrupar la caída 

6   Cf. al respecto Heidegger, 2005, 99 ss.



La cuestión del tercer momento estructural del cuidado: ser-junto y caída	 151

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

como existencial fundamental con el arrojamiento y la proyección haría que la 
autenticidad sea estructuralmente imposible” (McMullin, 2013, 110).

3. Contrapunto entre la formalidad del cuidado y su concreción 
siempre ya fáctica

Los tres momentos dilucidados del cuidado presentan, como afirma aclarado-
ramente von Herrmann, “el conjunto estructural formal-existencial-ontológico 
de la existencia en cuanto cuidado” (1985, 37).7 Estos momentos formales per-
tenecen al terreno del “a priori”, el cual mienta una “anterioridad” o “previe-
dad” (Heidegger, 2006, 111; 2016, 165, 201) ontológica desde una perspectiva 
analítico-conceptual, no en un sentido modular cronológico. Así, aquellos tres 
momentos son determinaciones previas que soportan implícitamente todas las 
variopintas concreciones fácticas de la comprensión y el comportamiento del 
Dasein al desempeñarse en una u otra dirección; es decir, el Dasein solo puede 
abrirse (concretamente) ya existiendo abierto (concretamente) junto a o con un 
ente descubierto (concretamente) a raíz de que le conviene a priori la determina-
ción tripartita del abrimiento-apertura-descubrimiento. En la medida en que los 
tres momentos expresan las condiciones de posibilidad del comportamiento del 
Dasein ya están operando “antes” de cualquier comportamiento fáctico con este 
o aquel ente concreto, de forma que el análisis hermenéutico-fenomenológico 
se aboca a explicitar teoréticamente la dimensión formal-estructural del cuidad 
que ya estaba posibilitando implícitamente nuestro desempeño preteorético más 
basal y cotidiano. Por eso, dada su presencia implícita en las concreciones que 
posibilitan, los tres momentos del cuidado son también concomitantes a la con-
creción fáctica del existir del Dasein, por lo que son simultáneamente determi-
naciones previas y concomitantes a lo fácticamente desempeñado, ya que no 
presentan realiter ningún substrato absuelto de la concreción. De ahí que este 
aspecto previo-concomitante de los tres momentos formales a priori se encuentre 
fácticamente, desde la perspectiva del desempeño concreto del Dasein, siempre 
integrado en lo concretado, porque tal integración corresponde a la facticidad del 
Dasein mismo en tanto que existe ya arrojado junto a los entes. De modo que la 
estructura formal tripartita del cuidado está fácticamente siempre desempeñada 
concretamente y, por tanto, desformalizada en la plétora de comportamientos y 
posibilidades optadas en que se sostiene el Dasein. Al amparo de lo expuesto se 

7   Distinguimos estrictamente entre indiferencia formal y la indiferencia modal, cf. al 
respecto la discusión en Ivanoff-Sabogal, 2020, 98.



152	 Christian Ivanoff-Sabogal

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

logra entender que al cuidado le competa in re, sin considerar su formalización 
rationaliter, la “concreción fáctica de su ser”, por la razón de que el Dasein seña-
lado por ella es esencialmente “fáctico” (Heidegger, 1994a, 106) y que jamás se 
experimenta fuera del estar ya existiendo arrojado.

Esta relación de determinación recíproca entre formalidad y concreción ata-
ñe, por una parte, a las posibilidades existentivas de contenido como el concepto 
omniabarcador que designa “qué” se lleva a cabo, p.e. regar las flores, alimentar 
a los cuervos, leer en la biblioteca, conversar con un alumno, etc. Estas posi-
bilidades de contenido encierran en sí múltiples comportamientos, y en tales 
posibilidades el Dasein está poniéndose en juego y eligiéndose respecto a en qué 
está desempeñando su existir fáctico, en lo que se realza el carácter elástico de 
la existencia como ajena a cualquier “armazón tieso” (2006, 176), asegurado y, 
por ende, tranquilizador, como veremos más adelante. Por eso, en la formalidad 
misma del cuidado está integrado, una vez avistado el hecho de que siempre 
está fácticamente concretada en tal o cual posibilidad, un dinamismo inherente, 
porque el cuidado es una estructura esencialmente abierta al balanceo entre las 
posibilidades de contenido por las que opta el Dasein. Por otra parte, el Dasein no 
se desempeña exclusivamente en ciertas posibilidades que mientan un “qué” por 
el que ha optado, sino que al mismo tiempo el Dasein está sujeto a cómo él mismo 
se está optando a sí mismo. Precisamente este aspecto es lo que se expresa con las 
posibilidades modales de la propiedad y de la impropiedad que están vinculadas 
a un “cómo”, a cómo el Dasein se desempeña en su existencia. El Dasein fáctico 
siempre se asume a sí mismo existentivamente según una de ambas modalidades, 
y esto quiere decir que, al mismo tiempo, la totalidad estructural del cuidado 
se modaliza o impropia o apropiadamente. Justamente esto es lo que comuni-
ca Heidegger cuando señala la simultaneidad de los momentos estructurales a 
priori-formales del cuidado “con sus posibilidades de modificación existenciales 
correspondientes” (2006, 181), sea la propiedad o la impropiedad.8 Con ello 
se pone al descubierto que la propiedad e impropiedad portan un carácter a 
priori en cuanto posibilidades fundamentales, porque pertenecen necesariamente 

8   La relación de determinación recíproca entre formalidad y concreción clarifica por qué 
Heidegger se deslinda de la interpretabilidad y conceptualidad “categorial” para tematizar al 
Da-sein según los existenciarios (Existenzialien), los cuales exponen conceptualmente modos 
de ser y comportamientos existentivos del Dasein. Los existenciarios son la expresión en el 
nivel existencial-teorético de lo que en el plano preontológico existentivo ya se está mostran-
do, si bien por lo general de modo bloqueado y desfigurado por la impropiedad. Además, en 
cuanto expresiones de modos de ser indican la posibilidad del comportamiento hacia lo 
expresado, pudiendo ser desempeñado propia o impropiamente.



La cuestión del tercer momento estructural del cuidado: ser-junto y caída	 153

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

al cuidado en cuanto sus dos posibles modalidades, de tal forma que cuando la 
una gana concretamente terreno y se impone, la otra se mantiene suspendida, 
si bien nunca anulada. Ahora, si bien tanto la propiedad así como también la 
impropiedad pertenecen a priori al cuidado como sus dos respectivas posibili-
dades modales, sería insostenible afirmar que el cuidado, visto formalmente, sea 
al mismo tiempo propio e impropio o primariamente propio o impropio. La 
formalidad del cuidado estriba justamente en la abstracción de la modalidad 
concreta en la que se pueda estar desempeñando concretamente el Dasein. Por 
eso, si bien estas modalidades en cuanto posibilidades poseen un carácter a priori 
y pertenecen en cuanto posibilidades a la estructura formal del cuidado, ni la 
propiedad ni la impropiedad impregnan necesariamente, excluyendo a la otra, a 
la estructura formal del cuidado, la cual no es ni propia ni impropia per se. 

La exposición precedente adquiere su relevancia en vista del deslinde de la 
caída como momento estructural del cuidado. Así, nuestro primer argumento 
sistemático para negar la adjudicación de la caída al tercer momento del cuidado 
reza: el cuidado en cuanto la estructura ontológica del abrimiento-apertura-
descubrimiento del Dasein viabiliza, desde la perspectiva de su formalidad a 
priori, el despliegue de las dos posibilidades modales de acuerdo a las cuales ella 
misma puede concretarse, si bien fácticamente ya está concretada en alguna de las 
dos. Esta estructura del cuidado es tripartita (está constituida por tres momen-
tos) y unitaria (los tres momentos son cósicamente inseparables), por lo que su 
respectiva modalidad fáctica según la propiedad o la impropiedad determina al 
unísono todos sus tres momentos. Por tanto, en el caso de que el tercer momen-
to sea necesariamente caído, se desembocaría necesariamente en un absurdo, 
porque habría que colegir que los dos primeros momentos también participan 
de tal caracterización; si esto fuera así, la constitución del cuidado no tendría la 
posibilidad de concretarse fácticamente en la propiedad o en la impropiedad, 
simple y llanamente porque de antemano sería necesariamente impropia; si esto 
fuera así, no tendría sentido hablar de propiedad e im-propiedad (ultra posse 
nemo obligatur), así como tampoco de resolución precursora, de existenciarios 
con doble capacidad de adopción modal, de libertad de elegir la elección, del 
llamado de la consciencia y querer tenerla, de la presentación en la angustia de 
la propiedad e impropiedad como posibilidades, de los diversos modos de asu-
mir la relación que tenemos con la propia muerte y de temporalizar el tiempo 
desde la resolución precursora para, desde la temporalidad apropiada, desvelar 
el sentido del ser.



154	 Christian Ivanoff-Sabogal

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

Lo que rechazamos radica exclusivamente en que la “caída” pertenezca estruc-
turalmente a la constitución del cuidado; no se está defendiendo que la caída no 
sea tendencialmente la condición que inicialmente marca el ritmo y la melodía 
del Dasein. Sin embargo, sería equivocado confundir esta “previedad” de la caí-
da con una supuesta “originariedad”, sea que se comprenda por “originario” 
las determinaciones apropiadas, la dación impoluta de algún fenómeno o lo a 
priori-formal. Por eso Heidegger habla sobre la caída en el sentido de un “zunä-
chst immer schon” (2006, 175) (inicialmente, de entrada), no de ursprünglich 
(originario). Este carácter por lo general previo de la caída es indiscutible en 
Ser y Tiempo, y precisamente en esta condición previa de la caída se ancla la 
investigación de la existencia apropiada para evitar cualquier “construcción” no-
fenomenológica. El análisis de la caída presenta la base sobre la cual se desplegará 
la posibilidad del llamado de la consciencia, de la asunción del acontecimiento 
afectivo de la angustia y del precursar comprendedor hacia la muerte, dado 
que todos ellos conjuntamente permiten experimentar preontológicamente la 
caída/impropiedad como la postura afectivo-comprendedora en que el Dasein 
se encontraba, y cuya costra de seguridad auto-encubridora se desmonta en la 
consciencia-angustia-muerte. Efectivamente, los análisis de la “muerte, conscien-
cia y culpa” (2006, 311) poseen ante todo la función metodológica de aflojar y 
deshacer el auto-encubrimiento con el cual el Dasein impropio/caído se recu-
bre. En un movimiento por contraste respecto a la impropiedad/caída se van 
ganando ex negativo las determinaciones apropiadas según el hilo conductor de 
ciertas experiencias existentivo-cotidianas fundamentales, las que aportan el suelo 
fenoménico para el despliegue de la propiedad. Por eso, la proyección existencial 
del ser-hacia-la-muerte apropiado en el §53 gana un suelo fenoménico cuando 
se la asegura existentivamente a la vista de una concreción del existir cotidiano, 
de forma que su mostración y acreditación se logran en “contrapartida” (2006, 
311) a la concepción impropia de la muerte y apelando positivamente a una 
posibilidad comúnmente conocida – la consciencia –, en las que la proyección 
tentativa de un ser-hacia-la-muerte propio gana enraizamiento fenoménico. Así, 
la propiedad se alcanza teoréticamente en movimientos de zigzag que, por una 
parte, transitan constantemente entre los niveles existenciales y existentivos y que, 
por otra, se encuentran en constante confrontación con la caída del Dasein.9 Si se 

9   La pregunta (irónica) de Heidegger, si a la propiedad no le “subyace un ideal fáctico del 
Dasein” (2006, 310), debe recibir una resuelta respuesta negativa. La propiedad no es ni un 
ideal ni una prefiguración de lo que debe o no hacerse (2006, 312), sino un fenómeno 
alcanzado hermenéutico-fenomenológicamente en Ser y Tiempo partiendo de la “indicación 
formal” (2006, 313) de la existencia comprensora del ser (que la comprensión del ser como 



La cuestión del tercer momento estructural del cuidado: ser-junto y caída	 155

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

confunden estos niveles entre lo existencial y lo existentivo en su juego recíproco, 
ya no solo se identifica al ser-junto con la caída, sino que además se afirma que 
“el Dasein humano en su propiedad” es “una proyección de existencia filosófica” 
(Marten, 2003, 23), quien ignora que propiedad e impropiedad son las dos posi-
bles modalidades de la auto-apertura del Dasein, refiriéndose al modo (“cómo”) 
del desempeño existentivo y no al correlato descubierto (“qué”) con el cual se 
vincula el Dasein. Justamente con este aspecto nos ocuparemos a continuación.

4. La (posible) concreción del ser-junto en la caída y el papel del 
“mundo”

Si la caída ocupara estructuralmente el tercer momento, entonces el ser-
junto, que muchas veces aparece textualmente ahí, sería necesariamente caído. 
De hecho así lo entienden una serie de intérpretes. Se suele caracterizar al ser-
junto como estando siempre “‘caído’ al mundo de la ocupación” (Löwith, 1994, 
66). Esta afirmación no se refiere a que inicial y regularmente el Dasein tiende a 
desempeñarse impropia y caídamente, sino que el desempeño en el mundo ocu-
pacional va siempre de la mano con la impropiedad, por lo que no solo cada vez 
que alguien trabaje, sea elaborando zapatos, trajes o libros, sino que cada vez que 
alguien se ocupe con algún útil, p.e. al usar el tenedor en la cena, su modalidad 
correspondiente tendría que consistir en la impropiedad, simplemente porque 
“ser-junto es estar caído” (Garrido Periñán, 2019, 192). En este sentido, los entes 
intramundanos que comparecen juntamente a la existencia encarnarían el ámbito 
en el cual se designa al “Dasein enajenado de sí en la caída” (Koltan, 2012, 116). 
Sin embargo, para evitar esta consecuencia otros abogan que Heidegger “también 
utiliza la ‘caída’ como término formal para el ‘ser-junto’ a los entes intramunda-
nos” (Tugendhat, 1970, 315), evitando identificar el mundo ocupacional con la 
impropiedad, pero dejando surgir al mismo tiempo el novedoso problema de la 
“neutralidad” de la caída, esto es, que ella de por sí no sería impropia. En suma, 
“el ser-junto es caído […] por ello se encuentra también necesariamente caído en la 
existencia propia” (Rosales, 1970, 116, 118).10 Contra todas estas interpretaciones 

piedra de toque no permanece como un “mero” factum fue mostrado exhaustivamente en 
Ivanoff-Sabogal, 2021).
10   En cambio, Vigo (2015, 241) afirma atinadamente, respecto al §50 de Ser y Tiempo, que 
“la lisa y llana identificación del ‘ser cabe’ (‘ser junto a)’ con la ‘caída’ sugerida aquí puede 
llevar a engaño, si se tiene en cuenta que la estructura formal del ‘ser cabe’ (‘ser junto a)’ debe 
poder dar cuenta, en principio, tanto del modo ‘propio’ como del modo ‘impropio’ del estar 
en medio del ente intramundano”.



156	 Christian Ivanoff-Sabogal

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

debemos demostrar: uno, que la caída es necesariamente impropia y, dos, que el 
ser-junto al “mundo” no trae consigo de por sí ninguna fijación modal, sea propia 
o impropia. Primero, cabe resaltar que la caída es el “concepto de movimiento” 
(2006, 180) de la impropiedad que corresponde a la comprensión preontológica 
del ser que se determina y orienta a la luz del ser-dado-delante (Vorhandenheit) 
en sentido amplísimo, el que en base a su indistinción niveladora incluye al ser-a-
la-mano (Zuhandenheit) (ciertamente no a la existencia, pues en la impropiedad 
se trata de encubrirla). Retrospectivamente afirma que la caída expresa “el movi-
miento fundamental por el cual la comprensión del ser inicial y regularmente se 
interpreta desde lo próximo y habitual – el ser-dado-delante” (Heidegger, 2018, 
121). La caída no solo es un fenómeno que mienta un desempeño impropio, 
sino que se identifica plenamente con la impropiedad, ya que la caída en cuanto 
concepto de movimiento es una “determinación más precisa” (2006, 176) de la 
impropiedad y expresa el dinamismo del cuidado, al cual siempre le está abierta 
la posibilidad de perderse más profundamente en el remolino y descalabro de la 
existencia que cae cada vez más lejos de su propio sí-mismo olvidado. En efec-
to, el Dasein es tendencialmente respecto a sí mismo “ontológicamente lo más 
lejano” (2006, 15), por lo que la caída capta conceptualmente que esta lejanía 
puede intensificarse más y más. Segundo, que la caída acontezca al “mundo” 
y a lo intramundano es indudable (dejando de lado la interpretación pública 
anonimizante del uno-mismo), pero eso no implica que estos sean la causa 
de la caída. La identificación entre el ser-junto y la caída que realizan algunos 
intérpretes presupone que encuentran la causa de la caída en el “mundo”, 
desde el cual se infectaría el ser-junto de una supuesta caída incurable o que 
simplemente es idéntica con él. Su razonamiento implícito rezaría en resumen: 
la existencialidad del proyectarse (primer momento del cuidado) y la factici-
dad del arrojamiento (segundo momento del cuidado) explican la apertura 
del Dasein, la cual no está relacionada ab ovo con la caída; ahora, el ser-junto 
asume la tarea del descubrimiento del “mundo” y de los entes intramunda-
nos; así, como el tercer momento del cuidado tiene por correlato el “mundo” 
descubierto, y como la caída aparece textualmente muchas veces en el tercer 
momento del cuidado, entonces en el “mundo” tendría que estar anclado el 
detonante causal del ser-junto caído; en consecuencia, se mostraría una impli-
cancia bidireccional, pues ser junto al “mundo” es existir caído y existir caído 
es ser junto al “mundo”. A continuación refutaremos este razonamiento.

Ante todo se hace necesario problematizar cómo interviene el “mundo” en 
este campo temático para demostrar que no puede representar la causa de la caí-
da. El Dasein existe “inicial y regularmente junto al ‘mundo’ ocupacional” (2006, 



La cuestión del tercer momento estructural del cuidado: ser-junto y caída	 157

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

175), porque incluso al caminar por la calle estamos haciendo uso (ocupacional) 
de ciertos útiles, p.e. zapatos, acera, señalizaciones, etc. Sin embargo, el concepto 
fundamental de mundo posee una doble dirección de sentido, la cual depende de 
si el término va encerrado con unas comillas o no. Por un lado, mundo se refiere 
a la mundanidad significativa en su formalidad como horizonte primordial de 
sentido al cual el Da-sein a priori trasciende para descubrir entes intramundanos 
y en el que siempre se encuentra. Por otro lado, “mundo” presenta el concepto 
omniabarcante de los entes a-la-mano, los útiles, con los que se trata en la ocupa-
ción circunspectiva. “Mundo como el dónde del ser-en y ‘mundo’ como los entes 
intramundanos, como el junto-a de la absorción ocupacional están mezclados, o 
sea, ni siquiera diferenciados” (2006, 202).11 Aquí nos concentramos únicamente 
en el segundo sentido. De esta ambigüedad del concepto de mundo se desprende 
consecuentemente la de la “absorción en el mundo” (Aufgehen in der Welt),12 pues 
puede presentar la esfera de sentido primordial en la que existimos (mundo) o 
también aludir al comprenderse impropio en la reverberación ontológica (onto-
logische Rückstrahlung) a partir de los entes que nos ocupa (“mundo”). Estando 
ahí en el “mundo”, el Dasein “puede ser impropio” (2006, 193) al perderse entre 
los entes descubiertos por él, desde los cuales puede tomar lugar la reverberación 
ontológica, ya que el “mundo” en vista de su estructura ontológico-categorial con-
el-fin-de (Um-zu) es lo que proporciona las estructuras desde las cuales ocurre 
la reverberación ontológica: el traslado de determinaciones ontológico-categoriales 
a la interpretación del propio ser del hombre en omisión de su existencialidad, 
acuñando así su autocomprensión a la luz de ciertas maneras del ser que no le 
corresponden originariamente y, por ello, desembarazándose tácitamente de su 
autointerpretación en cuanto existencia finita en-cada-caso-mía.13 Ciertamente 
el hacia-dónde de la caída consiste en el “mundo”, pero lo decisivo es no caer en 
la trampa de pensar que los entes intramundanos del “mundo” causan la caída, 
pues “la caída es una determinación existencial del Dasein mismo y no expresa 
nada sobre este como objeto, sobre relaciones dadas con los entes, desde las cuales 
aquella se ‘origina’” (2006, 176) – las comillas indican la ironía de lo expresado. 
Veamos más de cerca la imposibilidad de que el ser-junto y su descubrimiento 

11   Que la caída acontece al “mundo” descubierto ocupacionalmente y no al mundo en gene-
ral (sea cualquiera de las cuatro definiciones de mundo en su introducción formal en el §14 de 
Ser y Tiempo) es indudable y atraviesa todo Ser y Tiempo, cf. p.e. Heidegger, 2006, 177, 184-
189, 221, 312.
12   P.e. Heidegger, 2006, 71, 76, 175 (neutralmente), 146, 175, 225, 239, 252, 289 (impro-
piamente).
13   Para un estudio sistemático sobre el fenómeno de la reverberación ontológica cf. 
Ivanoff-Sabogal y Tsoullos, 2021.



158	 Christian Ivanoff-Sabogal

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

del “mundo” sean la causa de la caída desde tres perspectivas: primero, desde la 
esencia de las modalidades; segundo, desde el motivo de la caída que reposa en 
el cuidado; tercero, desde la causa de la caída que se explica por el cuidado.

Primero, ¿cómo se entienden implícitamente las modalidades de la propiedad 
e impropiedad al adjudicarse la causa de la caída/impropiedad al “mundo”? Las 
posiciones exegéticas discutidas más arriba implicarían la incoherencia fenome-
nológica de que el desempeño apropiado del Dasein no podría conciliarse nunca 
con estar jugando con un gato o estar sentado sobre una silla: para alcanzar la 
propiedad sería menester huir y hallarse en algún lugar fuera de la comparecen-
cia de los entes descubiertos, es decir, en ningún lugar. En cambio, la completa 
desvinculación de la modalidad de la propiedad con un retirarse “anti-social” o 
“anti-laboral” fuera de ciertos ámbitos o situaciones en que nos desempeñamos 
vitalmente, es afirmada a todas luces por Heidegger: 

La “apertura apropiada modifica cooriginariamente el descubrimiento 
del ‘mundo’ fundado en ella y la apertura de la co-existencia de los otros. Ni 
el ‘mundo’ a-la-mano no adopta otro ‘contenido’, ni tampoco el círculo de 
los otros es reemplazado por otro, y, con todo, el estar ocupado vuelto hacia 
el ente a-la-mano y el co-ser (Mitsein) solícito están determinado ahora desde 
el ser-sí-mismo más propio” (2006, 297). 

La propiedad implica la modificación de cómo nos desempeñamos, de cómo se 
determinan las relaciones de nuestra apertura existente con los entes descubiertos 
circundantes y cómo nos y los comprendemos, no primariamente qué es lo que 
de hecho estamos desempeñando y con qué o quién nos comportamos. Por eso, 
si no se trata de alterar el contenido del ambiente circundante concreto con los 
entes que están ahí descubiertos, entonces ha de acontecer algo en la existencia 
en-cada-caso-mía para lograr la modificación hacia la propiedad. Esta demanda 
la cumple precisamente la angustia (y todo entonamiento afectivo fundamental) 
ante la muerte en su carácter modalmente individualizante a raíz de su indepen-
dencia causal contextual, por lo que ella puede surgir en una habitación solitaria 
de trabajo o en un sobrepoblada bar, etc. En efecto, la “propiedad ha de ser 
comprendida en sentido literal como tenerse-apropiado-consigo-mismo” (Hei-
degger, 1979, 390), a saber, como la asunción del propio Da-sein que se asume 
a sí mismo como ser-en-el-mundo existente junto a y expuesto a los entes, de los 



La cuestión del tercer momento estructural del cuidado: ser-junto y caída	 159

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

que es constitutivamente imposible aislarse.14 De ahí que el ser-junto, en cuanto 
determinación esencial del Dasein, sea susceptible de la posibilidad de la propie-
dad, por lo que Heidegger puede hablar sin incurrir en ninguna contradicción 
sobre el “ser-junto resuelto frente a los útiles de la situación” (2006, 326).15 En 
la caída, por el contrario, “el estar volcado hacia los entes no está borrado, sino 
desenraizado” (2006, 222). Esta doble posibilidad modal de desempeño impi-
de afirmar que el ser-junto sea necesariamente caído. Así, de la independencia 
de la modalidad de la impropiedad a entes de ciertas características, p.e. a los 
entes intramundanos a-la-mano (útiles) que supuestamente nos alejarían de la 
propiedad, se desprende sistemáticamente el segundo argumento sistemático en 
contra de la posibilidad de que la caída ocupe legítimamente el tercer momento 
estructural del cuidado: dado que la impropiedad no depende ni de caracterís-
ticas ónticas, ni de las maneras o caracteres del ser de ciertos entes en ambientes 
contextuales específicos, es insostenible que el tercer momento sea equiparado 
a la caída, porque lo descubierto por el ser-junto, el “mundo”, no es la causa de 
la impropiedad/caída.

Segundo, el motivo de la posible caída enraíza en la estructura finita misma 
del cuidado. La autorreferencialidad del motivo se cristaliza claramente cuando 
Heidegger afirma que la caída expresa una “tendencia del ser” (2006, 313) del 
hombre concretamente dado, es decir, del “cuidado” que está siendo desem-
peñando fácticamente – evitemos confundir este plano concreto y fáctico del 
“cuidado” con su formalidad abstracta ganada rationaliter en el plano teorético 
por Heidegger. La propia “tendencia encubridora”, o sea la “tendencia a caer” del 
Da-sein “yace en el cuidado mismo” (2006, 256, 255, 311), lo cual se comprende 
a la luz del desasosiego inherente al cuidado y la posibilidad del Dasein de huir 
ante tal desasosiego. En este desasosiego enraíza el motivo de huir y, por ende, de 
caer, ya que en el existir caído el Dasein implícitamente se cierra, huyendo, del 
desasosiego que conlleva ontológicamente ser quien es: un ente existente abierto 
y cooriginariamente finito. Esta cerradura no acontece gracias a un propósito 
reflexionado, como si para llevar a cabo tal cerradura fuese necesario un plan al 
respecto, pues el sentido mismo de la impropiedad o caída es ocultar aquello de 
lo que uno huye y se cae: el desasosiego que provoca la finitud ínsita al cuidado 

14   El tema de los coexistentes no se puede desarrollar aquí, por lo que simplemente apunta-
mos que sería un craso error implantar un supuesto solipsismo o egoísmo en la ontolo-
gía-fundamental, ya que se pasaría por alto que el Dasein es esencialmente siempre ser-con.
15   “El sostenerse en la ocupación correspondiente con el ‘qué’ está determinado desde el 
cómo ya elegido” (Heidegger, 2004b, 54), este “cómo” es precisamente donde se cristaliza la 
modalidad específica del desempeño del Dasein.



160	 Christian Ivanoff-Sabogal

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

mismo, a saber, que el Dasein existe ya arrojado en la facticidad del estar entre-
gado a la existencia (que es) y que existiendo siempre ha de proyectarse (que ha 
de ser) entre posibilidades por las que tiene que optar excluyendo otras (está 
siendo). A esta triple direccionalidad del cuidado le corresponde una inherente 
triple finitud hacia “atrás” (Dasein no se ha colocado en la existencia), hacia 
“adelante” (Dasein no puede dejar de tener que ser) y en la situación (Dasein no 
puede dejar de elegir). Esta finitud motiva la huida y, por ende, la caída, la cual 
se debe en último término a la carga que alberga ontológicamente el Da-sein y de 
la que tiende a des-cargarse: el existir expuestamente abierto a la libertad, respon-
sabilidad, error y finitud conlleva una pesadez, a la que uno suele no confrontar 
y de la que uno tiende, sin premeditación, a caer.

Tercero, la explicación de la caída reposa, en parte, en la estructura que 
abre, que está ya siempre abierta y que descubre, es decir, en el cuidado. Desde 
este punto de vista la caída también está posibilitada por el cuidado unitario-
tripartito, puesto que “solo porque el Dasein está abierto, también está cerrado” 
(2006, 222) o, más precisamente, puede cerrarse. El autoencubrimiento exis-
tentivo caído puede tomar lugar si previamente ya hay una apertura ontológica 
sobre la que recaerá la actividad encubridora y, al mismo tiempo, posibilidades 
disponibles para llevarla a cabo. Estas dos condiciones presuponen la estructura 
unitario-tripartita del cuidado como el principio explicativo de base respecto al 
estar abriéndose ya abierto (primer y segundo momento) que satisface la primera 
condición y al descubrir (tercer momento) que cumple con la segunda condi-
ción. Sin duda, el “mundo” es descubierto gracias al ser-junto, pero solo porque 
el Da-sein abierto ya existe previamente abriéndose, de forma que la posibilidad 
de la caída del sí-mismo apropiado anida formalmente en la propia constitución 
del cuidado por su carácter “abierto-abriente y descubridor” (2006, 256). En el 
cuidado, que se abre y concomitantemente descubre entes a-la-mano (útiles), 
reposa el cimiento ontológico que precisa por qué uno puede comprenderse, 
caídamente, a partir del entramado de relaciones significativas ontológico-cate-
goriales que constituye la manera del ser del útil. Es decir, uno no se comprende 
primariamente desde el útil, p.e. desde escribir un libro, sino más bien desde el 
entramado de las relaciones ontológico-categoriales del con-el-fin-de (Um-zu-
Bezüge) de la significatividad, que ya está comprendido en el descubrimiento de 
estos mismos útiles del “mundo” y a tenor del cual la impropiedad, en parte, se 
organiza. Por ello, en tanto que está encargado de descubrir el “mundo”, cier-
tamente el tercer momento del cuidado desempeña un papel en la caída, pero 
solo porque pertenece a la estructura total, unitario-tripartita, del cuidado, de 
ninguna manera porque sea en cuanto tal impropio. Jugar con el gato, abrir la 



La cuestión del tercer momento estructural del cuidado: ser-junto y caída	 161

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

puerta o ir a comprar vino no son causa, motivo o iniciativa de la caída, pero 
dado que presentan lo “descubierto” pueden (no tienen que) coposibilitar la caí-
da. En suma, la impropiedad caída del sí-mismo, donde la “apertura” se “cierra” o 
encubre modalmente, no puede ocurrir sin los entes descubiertos, pues los exige 
para la propia organización de su ejecución encubridora.

Por lo dicho, un tercer argumento sistemático para rechazar la instalación de 
la caída en el tercer momento se logra a la luz del cuidado que, por su propia 
finitud, presenta el motivo de la caída y que estructuralmente, en su unidad tri-
partita, se muestra como la posibilitación de la caída, pues la caída está al servicio 
del encubrimiento del Da-sein en cuanto cuidado y existencia finita. El cuidado 
caído descubre un ámbito de olvido en las posibilidades fácticas de contenido 
que se ofrecen; absorbiéndose entre ellas, el Dasein caído desiste de sí mismo, 
huyendo ante sí, en aras del olvido de sí, ya que el cuidado impropiamente des-
empeñado “gana desde esta huida las maneras en las que trata con su mundo 
y consigo mismo” (1994b, 123), es decir, de cómo los comprende, interpreta 
y, por ende, de cómo se comporta con ellos. La impropiedad, la caída, surge 
como una respuesta que anida en el cuidado mismo y que se vuelve contra el 
mismo cuidado. En efecto, el cuidado fácticamente desempeñado, es decir, el 
Dasein existente, se descarga del desasosiego que habita esencialmente en él 
dada su finitud y que resulta de ser a priori su “propia tarea” (2006, 264). Por 
eso Heidegger atiende el “mundo” descubierto por el ser-junto para captar 
suficientemente cómo la modalidad impropia del cuidado descubre el “mun-
do” y cómo este coposibilita la impropiedad, sin que el “mundo” en cuanto tal 
y sin que el tercer momento estructural del cuidado, el ser-junto, que hace 
posible descubrirlo se identifiquen con la impropiedad (caída). Como en la 
caída el Dasein impropio se comprende a partir de las estructuras ontológico-
categoriales del ente a-la-mano del “mundo”, este puede ser captado como un 
espacio de juego descubierto que cumple la tarea de (a lo sumo) una concausa 
mediadora, en el que fácticamente se organiza y coposibilita la caída del Dasein 
huidizo, sin que llegue a ser su causa próxima o su motivo.



162	 Christian Ivanoff-Sabogal

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

5. Conclusión

A modo de cierre, es curioso observar que asignar la causa de la caída a una 
instancia que no sea el propio Dasein, desconociéndola como una tendencia 
motivada por el peso intrínseco a la existencia en-cada-caso-mía dada su finitud 
desasosegante, radica precisamente en el sentido mismo del fenómeno de la 
existencia caída, pues en ella uno se descarga de toda responsabilidad, desvián-
dola hacia causas externas que desde su exterioridad ejercen una supuesta mala 
influencia hacia un Dasein victimizado. Asimismo, esta exteriorización de la causa 
de la caída en el “mundo” va aparejada con la interiorización de la caída en la 
estructura del cuidado, porque se la identifica con el ser-junto, cuyo indisoluble 
correlato es el “mundo”. En ambos movimientos, exteriorización e interioriza-
ción, el resultado es el mismo: descargar al Dasein de su propia responsabilidad, 
apelando a que el “mundo” es la causa de la caída y a que el Dasein en cuanto ser-
junto existe fatalmente como caído. Por el contrario, nuestro primer argumento 
basado en el carácter a priori formal del cuidado; el segundo argumento que 
se apoya en la desvinculación de la impropiedad a una motivación o causación 
condicionada externamente, pues se vincula esencialmente a un “cómo” y no a 
un “qué”; y, el tercero que expone la manera en que se vinculan el cuidado y la 
caída, siendo el primero la condición de posibilidad (estructural y motivacional) 
de la segunda, permiten concluir que el tercer momento no puede identificarse 
con la caída, al cual debe comprenderse formalmente como el ser-junto que 
deja comparecer a los entes intramundanos, dejándole intactas sus posibilidades de 
concretarse apropiadamente. Esta nuestra consideración interpretativa, si bien 
textual y sistemáticamente fundada, no excluye otras, ya que siempre se podrán 
esgrimir con, derecho textual, los cuantiosos pasajes donde la caída ocupa estruc-
turalmente el tercer lugar. Por eso, nos encontramos ante una genuina dificultad 
textual, en tanto que admite la defensa de dos tesis diametralmente contrarias; 
ante tal situación la única posibilidad filosófica estriba en enfocar la mirada 
interpretativa de un modo sistemático hacia la “cosa misma”, tal como se procuró 
aquí. Sin embargo, no se puede rehuir la desconcertante pregunta que aflora 
respecto a por qué Heidegger coloca la caída reiteradamente en ese tercer lugar. 
Recurrir a que Heidegger realiza una elaboración conceptual confusa o una teoría 
descuidada es filosóficamente infértil. Lo aleccionador anida en hallar una razón 
inmanente-sistemática, y la nuestra consiste en indicar la tendencia, anclada en 
el Da-sein mismo, a caerse de su sí-mismo apropiado, razón por la cual se hace 
comprensible que Heidegger acentúe tal situación tendencial al insistir textual-
mente el aspecto de la caída.



La cuestión del tercer momento estructural del cuidado: ser-junto y caída	 163

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

Agradecimientos

El homenaje más genuino que se le puede ofrecer aquí al Prof. Dr. Fr.-W. von 
Herrmann, recientemente fallecido, es concretar lo que él mismo encauzó. La 
interpretación de acuerdo al método hermenéutico-fenomenológico y la orien-
tación intrasistemática hacia la “cosa” de la ontología-fundamental, que dieron 
pie a este artículo, hubiesen permanecido inaccesibles sin la atenta lectura de sus 
textos y sin las amables conversaciones personales mantenidas con él.

Bibliografía

Biemel, Walter (1973). Heidegger. Hamburg: Rowohlt.

Blust, Franz-Karl (1987). Selbstheit und Zeitlichkeit. Heideggers neuer Denkansatz zur 
Seinsbestimmung des Ich, Würzburg: Königshausen & Neumann.

Escudero, Jesús Adrián (2016). Guía de Lectura de Ser y Tiempo de Martin Heidegger 
Vol. 2. Barcelona: Herder.

Garrido Periñán, Juan José (2019). “La pregunta por el quién del ser-con: Heidegger 
en su Ser y Tiempo”. Revista Anales del Seminario de Historia de la Filosofía Vol. 
36/1, pp. 175-200.

Grondin, Jean (1994). Der Sinn für Hermeneutik, Darmstadt: WBG.

Heidegger, Martin (2006). Sein und Zeit. 19ª ed. Tübingen: Max Niemeyer.

— (1991). Kant und das Problem der Metaphysik, Gesamtausgabe 3, Frankfurt a.M.: 
Klostermann.

— (1992). Platon: Sophistes, Gesamtausgabe 19, Frankfurt a.M.: Klostermann.

— (1994a). Einführung in die phänomenologische Forschung, Gesamtausgabe 17. 
Frankfurt a.M.: Klostermann.

— (1979). Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, Gesamtausgabe 20, Frankfurt 
a.M.: Klostermann.

— (1976). Logik. Die Frage nach der Wahrheit, Gesamtausgabe 21, Frankfurt a.M.: 
Klostermann.

— (2004a). Die Grundbegriffe der antiken Philosophie, Gesamtausgabe 22, Frankfurt 
a.M.: Klostermann.

— (2005). Die Grundprobleme der Phänomenologie, Gesamtausgabe 24, Frankfurt a.M.: 
Klostermann.



164	 Christian Ivanoff-Sabogal

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

— (1978). Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz, Gesamtaus-
gabe 26, Frankfurt a.M.: Klostermann.

— (2001). Einleitung in die Philosophie, Gesamtausgabe 27, Frankfurt a.M.: Kloster-
mann.

— (1983). Die Grundbegriffe der Metaphysik, Gesamtausgabe 29/30, Frankfurt a.M.: 
Klostermann.

— (1994b). Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung in die phäno-
menologische Forschung, Gesamtausgabe 61, Frankfurt a.M.: Klostermann.

— (2004b). Der Begriff der Zeit, Gesamtausgabe 64, Frankfurt a.M.: Klostermann.

— (2016). Vorträge. Teil 1: 1915 bis 1932, Gesamtausgabe 80.1, Frankfurt a.M.: Klos-
termann.

— (2018). Zu eigenen Veröffentlichungen, Gesamtausgabe 82, Frankfurt a.M.: Kloster-
mann.

Ivanoff-Sabogal, Christian (2020). “Zweidimensionierte Alltäglichkeit und Für-
sorgeanalyse bei Heidegger in den 1920er Jahren”. Bollettino Filosofico: “Back to 
the Origins: Genesis and Evolution of Martin Heidegger’s Thought” Vol. 35, pp. 
93-107.

— (2021). “Comprensión del ser como factum de la analítica existencial-ontológica del 
Dasein”. Contrastes Vol. 26/3, pp. 69-88.

Ivanoff-Sabogal, Christian, Tsoullos, Aris (2021). “Der zeitliche Sinn der ontolo-
gischen Rückstrahlung in Sein und Zeit”. Heidegger Studien Vol. 37, pp. 11-29.

Koltan, Jacek (2012). Der Mitmensch. Zur Identitätsproblematik des sozialen Selbst 
ausgehend von der Frühphilosophie Martin Heideggers und Karl Löwiths, Würzburg: 
Königshausen & Neumann.

Lafont, Cristina (1994). Sprache und Welterschließung. Zur linguistischen Wende der 
Hermeneutik Heideggers, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Löwith, Karl (1994). “Phänomenologische Ontologie und protestantische Theologie”. 
Ed. Pöggeler, O. Heidegger. Perspektiven zur Deutung seines Werkes, Weinheim: Beltz 
Athenäum, pp. 54-77.

Luckner, Andreas (1998). “Heideggers ethische Differenz”. Eds. Waldenfels, B. / Där-
mann, I. Der Anspruch des Anderen. Perspektiven phänomenologischer Ethik, Mün-
chen: Fink, 1998, pp. 65-86.

Marten, Rainer (2003). “Der Begriff der Zeit. Eine Philosophie in der Nußschale”. 
Ed. Thomä, D. Heidegger-Handbuch. Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart: Metzler, 
2003, pp. 22-26.



La cuestión del tercer momento estructural del cuidado: ser-junto y caída	 165

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 50, 2022, pp. 145 - 165. UNED, Madrid

Mcmullin, Irene (2013). Time and the Shared World. Heidegger on Social Relations, 
Northwestern: Northwestern University Press.

Pöggeler, Otto (1992). Neue Wege mit Heidegger. Freiburg/München: Alber.

Rosales, Alberto (1970). Transzendenz und Differenz. Ein Beitrag zum Problem der 
ontologischen Differenz beim frühen Heidegger, La Haya: M. Nijhoff. 

Tugendhat, Ernst (1970). Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger. Berlin: De 
Gruyter. 

Uscatescu Barrón, Jorge (1992). Die Grundartikulation des Seins. Eine Untersuchung 
auf dem Boden der Fundamentalontologie Martin Heideggers, Würzburg: Königshau-
sen & Neumann.

Vigo, Alejandro G. (2015). “El posible ‘ser total’ del Dasein y el ‘ser para (vuelto hacia) 
la muerte’ (§§ 45-53)”. Coord. Rodríguez, R., Ser y Tiempo de Martin Heidegger. 
Un comentario fenomenológico, Madrid: Tecnos, pp. 219-268.

Volpi, Franco (2012). Heidegger y Aristóteles. Buenos Aires: FCE.

Von Falkenhayn, Katharina (2002). Augenblick und Kairos. Zeitlichkeit im Frühwerk 
Martin Heideggers, Berlin: Duncker & Humblot.

Von Herrmann, Friedrich-Wilhelm (1985). Subjekt und Dasein. Interpretationen zu 
“Sein und Zeit”, Frankfurt a. M.: Klostermann.

— (2008). Hermeneutische Phänomenologie des Daseins. Ein Kommentar zu „Sein und 
Zeit“, Band 3, Frankfurt a.M.: Klostermann.

— (2019). Transzendenz und Ereignis. Heideggers „Beiträge zur Philosophie (Vom Ereig-
nis)“. Ein Kommentar, Würzburg: Königshausen & Neumann.

Recibido: 01/03/2020

Aceptado: 07/04/2020

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoCo-
mercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

