
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

JOSÉ LUIS L. ARANGUREN: UNA CRÍTICA DE LA 
DEMOCRACIA Y DE LA IZQUIERDA

JOSÉ LUIS L. ARANGUREN: A CRITIQUE OF 
DEMOCRACY AND THE LEFT

Mikel Aramburu Zudaire*

IES «Plaza de la Cruz» (Pamplona-Iruña)

“Nulla politica sine ethica”
(Aranguren, 1996: 418; La democracia establecida, 1979)

Resumen: El artículo presenta, en primer lugar, la visión crítica del filósofo español 
José Luis L. Aranguren (1909-96), sobre la democracia establecida en España y en el 
entorno occidental y su propuesta de una «democracia como moral». En segundo lugar, 
se aborda el papel que debería jugar, según Aranguren, una verdadera izquierda política 
en toda democracia y, a partir del concepto clave de heterodoxia –en este caso en cuanto 
des-identificación–, se abre una reflexión acerca del propio ser de la izquierda y de las 
llamadas políticas de la identidad. Por último, a modo de conclusión, se apunta a un 
posible diálogo del pensamiento arangureniano con debates actuales sobre la democracia 
y dentro de la misma izquierda en torno a todas esas cuestiones identitarias. 

Palabras clave: José Luis L. Aranguren, Democracia, Izquierda política, 
Heterodoxia, Identidad.

Abstract: This article proceeds in three stages. First, I present the critical vision of 
the Spanish philosopher José Luis L. Aranguren (1909-96) on the type of democracy 
established in Spain and in the West and his proposal for a “democracy like a morality”.

* Doctor en Historia y Máster en Filosofía. Profesor titular del Departamento de Filosofía en 
el IES Plaza de la Cruz (Gobierno de Navarra), c/ San Fermín, 51, 31003 Pamplona-Iruña 
(Navarra, Spain). Email: aranzumiel@gmail.com 

mailto:aranzumiel@gmail.com


194	 Mikel Aramburu Zudaire

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

Secondly, I discuss the role that a true political left should play, according to Aranguren, 
in a democracy and, starting out from the key concept of heterodoxy – in this case 
conceived as deidentification –, I offer some reflections on the nature of the left and the 
political claims of identity. Finally, by way of conclusion, I point to a possible dialogue 
between Arangurian thinking and current debates on democracy and the politics of 
identity.

Keywords: José Luis L. Aranguren, Democracy, Political left, Heterodoxy, Identity.

1. Introducción

Hace ya treinta años que el prof. Enrique Bonete publicó su tesis doctoral 
sobre la filosofía de José Luis L. Aranguren (1909-96) –conocido como el 
pensador de la última Transición democrática española–, en un libro que trataba 
de las relaciones entre ética, religión y política en la obra del pensador abulense 
de origen vasco (Bonete, 1989). Fue el primer estudio de conjunto de dicha obra 
y donde se resumen las principales ideas de lo que voy a abordar en este artículo. 
En la misma línea de fondo, hay que reseñar algunas aportaciones más recientes 
como la del catedrático Elías Díaz (2007), discípulo y amigo de Aranguren, sobre 
la ética y la política del maestro, o el trabajo del prof. Panea Márquez (2015), 
a modo de personal homenaje, en el que recorre los hitos vitales e intelectuales 
del filósofo de Ávila, poniéndolo en relación con Unamuno, Ortega y Gasset 
y hasta con Cervantes. Lo que subraya Panea es la misión y el compromiso de 
Aranguren, sin desánimo «entre la desmoralización y la ejemplaridad», no sólo en 
el ámbito socio-económico y político sino especialmente en el moral y cultural, 
en el que radica la solución al «problema de nuestro tiempo».

En cualquier caso, para este artículo he partido de la fuente directa y princi-
pal, a saber, una parte de las Obras completas del propio Aranguren (1995-96), 
junto a otras posteriores recopilaciones de escritos, sobre todo colaboraciones 
en prensa, que destacan aspectos parciales referidos a la política española del 
momento, como la obra confeccionada por el prof. García-Santesmases (Aran-
guren, 2005), u ofrecen textos seleccionados con lo más esencial de toda la 
filosofía arangureniana en sus líneas de fuerza, como el libro elaborado por el 
prof. Carlos Gómez (Aranguren, 2010). En éste se incluye también, a modo de 
epílogo (371-410), una recordada conversación entre Aranguren, en los últimos 
años de vida, y el prof. Javier Muguerza, otro de sus grandes discípulos, a pesar 



José Luis L. Aranguren: una crítica de la democracia y de la izquierda	 195

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

de las diferencias de ideas y talante, y asimismo maestro de la ética en español, 
que nos ha dejado hace poco tiempo.  

Mi objetivo, en fin, es tratar de darle una nueva vuelta al pensamiento ético-
político de Aranguren, pues considero que sus ideas, fieles a la heterodoxia como 
talante vital que él siempre propugnó, aún tienen plena validez para la vigente 
democracia en el Estado español y, en general, para los actuales y amenazados 
sistemas democráticos liberales occidentales. Incluyo también su pensamiento 
sobre la izquierda política con la que se sintió más concernido y no menos crítico, 
la cual sigue inmersa en una crisis identitaria de la que está queriendo salir en 
los últimos tiempos incorporando y adhiriéndose precisamente a las llamadas 
políticas de la identidad.

2. La crítica de la «democracia establecida»

Aranguren afronta el tema de la democracia, de modo teórico, ya desde 
comienzos de los años sesenta del pasado siglo, cuando afirma que ésta nunca 
puede dejar de ser lucha por la democracia para no destruirse a sí misma o para 
que no la destruya cualquier antidemócrata extremista de derecha o de izquierda. 
Con un texto memorable, Aranguren lo expresa bellamente:

La democracia no es un status en el que pueda un pueblo cómodamente 
instalarse. Es una conquista ético-política de cada día, que sólo a través de 
una autocrítica siempre vigilante puede mantenerse. Es más una aspiración 
que una posesión [...] una «tarea infinita» en la que, si no se progresa, se 
retrocede; pues incluso lo ya ganado ha de re-conquistarse cada día (1995: 
111; Ética y política, 1963).

Pero entrando ya de lleno en el tema central de este epígrafe, me baso en un 
libro de Aranguren donde abordó la situación política de la España democrática 
entre los años cruciales de 1976 y 1978.1 Para nuestro autor, el nuevo régimen, 
que integraba, formando un «espectro», a poder y oposición (la cual más bien 

1 Se trata del titulado La democracia establecida: una crítica intelectual, publicado en 1979, y 
recogido en el volumen 5 de las Obras completas (en adelante, si no se dice otro libro, 1996). 
Como este último, el resto de los libros de Aranguren utilizados en el artículo se citan según 
esa referencia de las Obras completas, a la que se añaden el título completo del libro original y 
el año de su primera edición.



196	 Mikel Aramburu Zudaire

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

hacía, según él, «oposición-oposiciones»), respondía a una política establecida y de 
nivelación ideológica. La época del militante, sea de partido o de la misma Iglesia 
(una cuestión, la religiosa, que, como creyente si bien heterodoxo, también le 
preocupó a lo largo de su vida2), estaba pasando y el juego de la verdadera política 
transcurría ya en espacios extraparlamentarios, donde la auténtica oposición era 
cada vez más de carácter cultural (1996: 523-25).

En efecto, en opinión de Aranguren, aquella transición política en España 
trajo más bien desencanto ante una llamada democracia implantada por los fran-
quistas en continuidad incluso «legal» con el anterior régimen. Fue una reforma 
sin ruptura, con una Constitución sin verdadero «proceso constituyente» o desde 
abajo, es decir, sin revolución, la cual no tiene que ser, como nos lo recuerda 
Aranguren, siempre cruenta ni violenta (1996: 518). Él distingue entre Consti-
tución meramente escrita y Constitución real o realmente inscrita, pues lo que 
todo demócrata desea es que la Carta Magna sea el punto de partida o referencia 
para su realización. Si el 27 de febrero de 1981, a su parecer, es cuando empieza 
a «correr la sangre de la democracia por las venas de España», con el primer año 
de gobierno del PSOE en 1982 –que se suele tomar como el fin de la transición 
del franquismo a la democracia formal–, se inicia la democracia real, la vivida 
(Aranguren, 2005: 29). Tanto la monarquía democrática como la misma demo-
cracia no dejaban de ser una invención racional, cultural, moral. Incluso él, que 
se confesaba no monárquico sin llegar a ser tampoco antimonárquico, añade, 
conciliador, que «la monarquía no es compatible con el ideal de la democracia, 
pero sí con el proceso real de una progresiva democratización» (1995: 662; Espa-
ña: una meditación política, 19833).

Hay que subrayar una primera y reveladora reflexión de Aranguren: la demo-
cracia necesita «organizarse» por medio de la participación desde un compromiso 
moral, pues este es su problema real o radical, siguiendo el afortunado calificativo 
de Elías Díaz y en su sentido etimológico de ir a la raíz (2007: 169), es decir, 
la «democracia como moral». Sin duda he aquí la expresión clave de todo su 

2 Para este tema específico de la religión en el pensamiento de Aranguren me remito a una 
monografía, en concreto relativa a las cuestiones de la secularización y la laicidad, de la que 
soy autor y que ha sido fruto, revisado y ampliado, de la investigación realizada para el TFM 
con el que obtuve el Máster Universitario en Filosofía por la UNED (Aramburu Zudaire, 
2017).
3 Sobre los capítulos de este libro de meditación política de Aranguren, referidos a la situación 
de Cataluña y Euskadi, he publicado hace poco un artículo al que también me remito (Aram-
buru Zudaire, 2018).



José Luis L. Aranguren: una crítica de la democracia y de la izquierda	 197

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

pensamiento en este tema: «creo en el compromiso político total y eso, y no otra 
cosa, es lo que entiendo por democracia como moral, democracia como modo 
de ser» (1996: 530). Sin embargo, confiesa que, «por el empeño y la entrega 
total que del pueblo entero demanda, [es] un régimen demasiado bueno al que, 
como “tipo ideal”, no cabe más que aproximarse, sin realizarlo pura, plenamente 
nunca» (Aranguren, 1996: 396-398). Ha de ser, pues, una tarea utópica, además 
de crítica, más allá de lo posible, ya que «la utopía es el “espíritu” de toda política 
que no se conforma con ser mera política». La democracia, insiste, es una forma 
de vivir, una actitud moral sostenida a lo largo de la existencia, no como forma 
trágica sino más bien como forma utópica de vida (1996: 420-421). Y en otro 
momento matiza: «el pathos utópico es el más sobrehumanamente humano de 
nuestros sentimientos» (1996: 433).

Y puesto que la democracia directa resulta imposible por utópica, ha de 
mantenerse una vinculación estrecha y constante entre los representantes y los 
representados para que el sistema no degenere en parlamentarismo o partitocracia 
ni en mera delegación como dejación del gobierno a favor de un «aparato» oli-
gárquico. De ahí que Aranguren y otros como él nunca fueran políticos profesio-
nales, es decir, posibilistas, sino sólo intelectuales o poetas aunque sin abandonar 
tampoco del todo la política en manos de aquellos profesionales por ser una cosa 
demasiado importante, una realidad natural o cuasi natural, siguiendo en esto 
a Aristóteles pero con un discurso incluyente e integral muy contemporáneo:

La democracia se ha de construir desde la relación sexual y la familia; 
desde los pueblos, los barrios y las asociaciones de vecinos; desde la liberación 
de las mujeres y la afirmación sindical; desde la protección de la naturaleza 
frente a su devastación que la «explota» hasta el límite mismo de su agota-
miento o su «explosión»; desde un equilibrio, hoy a punto de perderse, entre 
la población del campo, de los pueblos, de las pequeñas ciudades y la gran 
ciudad (Aranguren, 1996: 401-402 y 406).

Junto a esa realidad está también la realidad histórica de España, un tema 
de estricta democracia, en opinión de Aranguren, y en el sentido cultural, que 
incluye tres vertientes: la unidad estatal, la religiosa y la impuesta en torno a 
la moral sexual, el matrimonio y la familia (Aranguren, 1996: 407). El de la 
unidad o pluralidad de España es, en efecto, el problema primero para una 
nueva izquierda o izquierda cultural, en el que se enfrenta la cultura establecida 
castellanista-centralista con los hechos nacionales diferenciales, como el catalán, 
dentro de «las Españas», invocando así un viejo concepto del tradicionalismo 



198	 Mikel Aramburu Zudaire

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

hispano. Se trata de la transformación de la idea misma de la «España una» cuya 
pluralidad no debe significar debilitamiento sino un «pujante enriquecimiento 
vital», siempre y cuando no se caiga en crear excesivas burocracias autonómicas. 
A juicio de Aranguren, todas las diferentes identidades son compatibles en un 
mismo Estado pero, cree, no llevamos camino de lograr su articulación como 
tampoco se consiguió en tiempos de la II República de 1931:

Hoy está a punto de repetirse la historia. La tarea de una comprensión 
diferente, nueva y antigua, plural de España, es rigurosamente cultural e 
incumbe a los intelectuales, historiadores y teóricos de la cultura, de las cul-
turas […] es menester «un lento proceso de convencimiento» (Aranguren, 
1996: 411-413).

Me temo que en estos momentos y hasta la fecha está ocurriendo más de 
lo mismo. En cuanto a la mutación cultural que supone la nueva moral sexual, 
esa que disocia el goce erótico de la función procreadora con todas sus conse-
cuencias, y adonde se ha de extender también la democracia, en opinión de 
Aranguren existe el peligro –en sintonía con debates identitarios muy actuales, 
como vamos a ver– de «un cambio cultural como superestructura, sin transfor-
mación socioeconómica ni compromiso político, que haría parecer “avanzada” 
[o pseudo progresista, diría yo] a una bohemia dorada y snob conservadora de 
sus privilegios» (1996: 416). Para Aranguren la política se ha de entender como 
cambio estructural y cultural, porque no se limita a ir a votar periódicamente 
sino que se prolonga mucho más allá de ese acto ritual:

La democracia real se realiza desde el oficio y desde la vida […]. Frente 
al superficial politicismo al uso, una comprensión política profunda percibe 
la dimensión política de la vida entera: cultural, religiosa, pluralista nacional 
y regional, ecológica, administrativa, socioeconómica, profesional, familiar y 
sexual, de la cotidianidad también. Política que ha de ejercerse comunitaria, 
directa, participatoriamente, […que] en los niveles superiores se constituye 
como representativa, pero sin dejación del poder popular (Aranguren, 1996: 
418; la cursiva es mía).

Para Aranguren el ideal de la democracia empieza por el comportamiento 
político personal. Por ejemplo, parece un mal inevitable que alguien termine 
dedicándose profesionalmente a la política pero sería exigible que, al menos, 
antes y deseablemente después se tenga una ocupación laboral conocida y no se 
viva sin límites de tiempo del «cuento político». Además, los partidos políticos, 



José Luis L. Aranguren: una crítica de la democracia y de la izquierda	 199

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

imprescindibles en toda democracia representativa, constituyen un peligro y un 
problema para la auténtica democracia si se convierten en aparatos de poder, en 
fines en sí. Y respecto a la misma estructura de poder del Estado reconoce que en 
ninguno es de verdad democrática. Hace falta, pues, que tanto los estados como 
los gobiernos, los partidos y la clase política no se cierren sino que se conviertan, 
utilizando los mismos términos de Aranguren, en un sistema de comunicación 
del pueblo mismo, organizado en populus, y no atomizado en plebs o masa (Aran-
guren, 1996: 430-31).

Ya que la participación en los partidos políticos resulta necesaria, ha de hacer-
se desde una actitud política que prime la vinculación directa con la base propia 
(barrio, población, región o nacionalidad, sindicato o asociación profesional, 
universidad…) y después mantener una relación dialéctica con dichos partidos, 
desde una función de vigilancia y correctivo de su gestión y contra la partidi-
zación. Y siempre, fieles a la heterodoxia o herejía política –ese concepto clave 
del pensamiento de Aranguren, quien solía repetir que la heterodoxia de hoy, 
en sus diversos ámbitos, llegaría a ser la ortodoxia de mañana–, permanecer «en 
el umbral o el atrio», ni fuera ni dentro del todo, como una participación sin 
pertenencia o una asistencia sin adhesión.

Y se pregunta: «una sociedad desmoralizada por el franquismo, arrastrada 
por la fiebre de consumo y entontecida por la TV, que se niega a percibir siquie-
ra […] la crisis económica, ¿está disponible para tomar sobre sí la dura tarea 
ético-política de realizar una auténtica democracia?» (Aranguren, 1996: 536). 
En aquellos años se sentía una crisis global de la cultura misma, en estado move-
dizo, dentro de la cual se vivía. Se echaban en falta grandes políticos y estadistas 
aunque había gente con dotes para la pequeña política, «conversos» diversos (de 
franquista a demócrata, de comunista a eurocomunista, de socialista marxista a 
no marxista…), todos más bien cautelosos, dominados por el neotacticismo, el 
consensualismo o el «yo diría» en lugar del «he dicho» (Aranguren, 1996: 542-
43). ¿No nos suena todo muy actual?

Su conclusión es clara: ninguna democracia establecida es plenamente demo-
crática pero no por eso hay que caer en la delegación como dejación, o en la 
identificación con el líder (culto a la personalidad), o con el partido («mística 
partidista»), ni tampoco en la alienación por la manipulación político-publicita-
ria, en la apatía o el desencanto descomprometido: «la actitud política genuina-
mente moral tiene que ser, a la vez, vigilante y entusiasta, des-encantada y presta 



200	 Mikel Aramburu Zudaire

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

al re-encantamiento, crítica y esperanzada, des-mitificadora y creyente, escéptica 
y utópica» (Aranguren, 1996: 556).

Sin duda, los obstáculos de toda democracia están ahí: en primer lugar, como 
un hecho institucional limitativo, los «poderes fácticos», presentes y anteriores 
a la Constitución y al nuevo régimen de 1978, como Aranguren repite, no sur-
gido de la nada o tras ruptura con el anterior, probablemente, porque no era 
posible o porque los españoles no se comprometieron lo suficiente en la ruptura. 
También limitan las propias estructuras de la democracia, desde el gobierno, el 
parlamento, hasta los partidos políticos tanto dentro de su juego unitario poder-
oposición como ad intra actuando antidemocráticamente (abuso de la cooptación 
en comités directivos y excesiva disciplina interior). Se han convertido así en 
rígidas organizaciones de cuadros, no tanto de militantes sino de electores, sin 
base real ni, llegado el caso, disidente frente al aparato del partido. Por tanto, 
hace falta «una oposición que funcione como tal junto al poder, y, cuando sea 
necesario, frente a él, y una militancia política que, desde la base, responda de la 
verdadera democracia» (Aranguren, 1996: 557). Democracia, al fin, es distribu-
ción en lo posible igualitaria, democratización del poder contra su prepotencia 
y, por esencia, «omnidireccional».

En consecuencia, la democracia política, insuficiente, ha de ser completada 
por la social o socioeconómica, tarea pendiente, que no parece la fuera a traer 
en su tiempo –ni creo ahora tampoco– el neocapitalismo ni aún menos el socia-
lismo estatalista modelo URSS ni siquiera el modelo autogestionario nunca del 
todo elaborado ni universalizable como tertium quid válido. Además, hay otra 
tercera dimensión, la democracia cultural, que implica tanto el acceso de todo el 
mundo a la cultura como la democratización de las mismas instituciones en su 
estructura (familia, hoy en crisis, instituciones docentes, medios de comunica-
ción, o la misma Iglesia para que abandone de una vez el nacionalcatolicismo) y 
tiendan a formas más horizontales y descentralizadoras a favor de los marginados 
de todo tipo y frente a los excesos de una civilización tecnológica que amenaza 
el equilibrio ecológico y la naturaleza. 

Por tanto, estamos ante una revolución cultural, a pesar de los revolucionarios 
clásicos, una gran tarea que supone nada menos que un cambio total de actitud. 
La lucha ha de ser en todos los frentes, cada cual en el que pueda, pues una 
plena democratización cultural envuelve las otras dos, la política y la socioeco-
nómica. Dicho proceso revolucionario, diríamos integral, nos acerca así al plano 
de la vida diaria que también es antidemocrático, por ejemplo ¿decidimos por 



José Luis L. Aranguren: una crítica de la democracia y de la izquierda	 201

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

nosotros mismos el empleo del tiempo? Y concluye: «hay una correspondencia 
considerable entre las actitudes de la vida cotidiana y las de la vida política y no 
es posible democratizar éstas en profundidad sin democratizar aquéllas» (Aran-
guren, 1996: 561). 

Para terminar, reserva, con ese objetivo, un papel relevante a la «filosofía –no 
académica, no oficial u oficiosa, claro– [como] el partido político cultural de 
quienes no pertenecen a ningún partido político o pertenecen al que sea con 
muchas reservas». Esto para los jóvenes –con quienes siempre procuró mantener 
un diálogo social preferente– quiere decir la citada revolución cultural, un modo 
no-salvaje de subversión, en fin, una subversión moral (Aranguren, 1996: 514). 
En concreto, de la Universidad y dentro de ella sobre la sección de Filosofía 
escribe a fines de 1976:

[La filosofía] postescolástica y crítica de todas las escolásticas puede ser 
otra cosa, no sirve para nada, marginal a todas las tecnologías y a todos los 
grupos de interés. Hacer de su inutilidad virtud y luchar contra los poderes 
de este mundo es su único sentido. Los filósofos no deben aspirar nunca a 
ser reyes [contra Platón]. Han de ser indigentes (Aranguren, 1996: 425).

3. Izquierda política y heterodoxia identitaria

Aranguren acepta y parte de la antítesis política derecha-izquierda, aún inso-
brepasable en un Estado bien compensado, y considera que la derecha, cuando es 
inteligente y se atiene a la realidad, se suele apoderar parcialmente del programa 
izquierdista y, al ser presentado por ella, lo hace inevitable realizándolo. Respecto 
a la izquierda, Aranguren cree, a fines de 1970, que se había evolucionado de la 
contestación entusiasta de los 60 hacia la revolución cultural del izquierdismo 
juvenil, pero se preguntaba por qué a nadie se le había ocurrido constituir una 
nueva izquierda, testimonial, alejada del juego parlamentario. Una izquierda que 
trabajara por la modificación de las estructuras elementales de la sociedad con 
vistas a cambiar la vida. Y que se articulara no en un programa, sino a través pre-
cisamente del discurso filosófico, de la ya mencionada filosofía como subversión, 
nutrida de otros saberes, por ser supradisciplinar, incluidos el arte, la poesía o la 
literatura, para cambiar el mundo (Aranguren, 1996: 519).

Según Aranguren, la España del cambio de 1982 se puede considerar ya 
centrista, con una izquierda siempre evolucionando, un PSOE no socialista en 



202	 Mikel Aramburu Zudaire

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

sentido propio ni en su identidad, y una derecha que difícilmente avanza. Opi-
na que el socialismo tendría que legitimarse no con una nueva ideología sino 
en una «transideología», superación apasionada, vital y moral, de la dicotomía 
entre socialismo y socialdemocracia, y en el plano de la praxis política (Aran-
guren, 1995: 658; España, una meditación política, 1983). En 1984, Aranguren 
se decanta por lo que denomina una «izquierda neocontestaria», y no como 
mera alternancia del poder sino para encarnar los auténticos ideales izquierdistas, 
entonces al parecer en hibernación, tal vez como continúan hoy en día. No se 
puede permitir la confusión, al menos por parte de los intelectuales donde él se 
incluye, y que se olvide la fuerza propia de la izquierda:

Esta poderosa metáfora de la izquierda, metáfora y casi metonimia tam-
bién, procedente de una topografía política según la cual el lugar natural, 
por decirlo así, de esta fuerza, el lado del corazón, es el opuesto al del poder 
establecido por encarnar el compromiso permanente en la tarea de transfor-
mación de la realidad (Aranguren, 2005: 63). 

Por todo ello, era menester un paradójico «partido antipartidos» sin voluntad 
de poder, para vigilar y denunciar, mitad partido y mitad asociación ciudadana, 
que no fuera sólo extraparlamentario sino que presionara, y no contra la demo-
cracia parlamentaria sino ¡en ella! Pero Aranguren lo tiene claro: ser de izquierda 
es estar frente al poder. Recoge aquí aquella cita de lord Acton sobre que el poder 
corrompe siempre, en un grado u otro, y él apostilla que siempre envejece y dere-
chiza. La democracia meramente política, desvinculada de la moral, la política 
realista o Realpolitik, el arte de la persuasión, de lo posible, es siempre política de 
derechas, mientras la izquierda imagina y propone: «es de izquierda quien está 
fuera y a la izquierda del poder, es decir, frente a él», y en su límite utópico -la 
extrema izquierda- se sitúa contra el poder, contra el dominio del ser humano 
por el ser humano. Por eso resulta tan difícil conciliar la condición de político 
activo y ser plenamente de izquierdas (Aranguren, 2005: 65-67).

Su posición respecto a todo poder no deja de ser dialéctica, la del intelectual 
«solitario-solidario» o «solidariamente solitario», favorable al diálogo desde fue-
ra para disentir también con la oposición: «la acracia sólo es posible que haga 
cobrar cuerpo real a su espíritu utópico cuando se pone en relación dialéctica 
con la llamada democracia [de partidos]» (1996: 454). Él mismo parece pro-
pugnar que, si individualmente, asistimos a la plena disolución del ser personal 
o «des-identificación», lo que acontece en el terreno social es el anarquismo, 
no el decimonónico o el del primer tercio del siglo XX, sino como «modo de 



José Luis L. Aranguren: una crítica de la democracia y de la izquierda	 203

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

ser»: «el sistema colectivo libertario es […] en todos los planos –y concebido 
antropológicamente como “sistema cultural” […]–, la utopía de nuestro tiempo» 
(Aranguren, 1995: 341; Sobre imagen, identidad y heterodoxia, 1982).

A la altura de 1986, a diez años de su muerte, el camino de Aranguren, 
siempre un poco contracorriente de toda doxa y de lo políticamente correcto, 
seguía siendo, dicho con sus palabras, «simple prosecución de una moderada pero 
firme disidencia». En ese mismo año, entre la «ambigua nostalgia de los sesenta 
y la sumisa pragmática de los ochenta», él se reafirma en que «una política cabal 
tiene que ser, a la vez, ideológica, es decir, ética, y pragmática, o sea, operativa, 
agible, realizable». Pero el PSOE lo que estaba haciendo entonces era «llamarse 
de izquierda, ser de centro y correrse a la derecha, con lo cual todo el espectro 
político queda ocupado por un mismo y solo partido». Pide que, al menos, no 
se convierta ese pretendido kairós u ocasión de la historia en virtud moral (Aran-
guren, 2005: 87 y 89-90).

En 1989, y ante las nuevas elecciones generales en España, la sociedad se 
encuentra atomizada, se ha perdido la identidad social, la «conciencia de cla-
se», aunque cada vez haya más subproletarios, marginados o del llamado cuarto 
mundo. La novedad mayor es la democratización cultural, por eso la oposición, 
débil, era más socio-cultural que socio-política. Y Aranguren se sigue haciendo 
preguntas: ¿cuándo aparecerá una disidencia (como la que él quiere vivir) que 
configure políticamente esta demanda cultural y sobre todo ética? ¿Estamos dis-
puestos a exigir al Gobierno que deje de ser espejo de nuestra baja forma moral? 
(2005: 120-122). Recordemos que para él la palabra moral tiene además del 
etimológico otro significado equivalente al empleo en el lenguaje deportivo de 
términos como «baja moral», «desmoralización» o «moral elevada». Es fiel así al 
sentido del concepto de moral como estructura tomado de Zubiri, a saber, la fuerza 
propia humana de hacer la vida, el entusiasmo, el ejercicio de la libertad, que se 
ha de distinguir de la moral como contenido, la de los fines, deberes, valores, la 
del que hay que hacer (Aranguren, 2005: 126).

Finalmente, en otro artículo de 1990 más extenso para una revista académica, 
señala los diversos condicionamientos para la existencia de esa «desmoralizada 
moral» de la época. En lo económico, frente al ethos del protestantismo como 
espíritu del capitalismo según la célebre tesis weberiana, el capitalismo financiero 
es el único que ha funcionado bien en la España de tradición católica (estaba 
por estudiar) y además se había pasado ya a un capitalismo de especulación y 
de finanzas como escaparate. En cuanto al ámbito político ha quedado clara la 



204	 Mikel Aramburu Zudaire

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

evolución de la izquierda tras la crisis del marxismo, el aburguesamiento del 
proletariado y el derrumbamiento del llamado socialismo real. Se vive en una res 
publica bajo el dominio de la publicidad, la oligarquía de los partidos con sus 
listas cerradas, su disciplina interna, el «corporatismo» y burocratismo, y los mass 
media. Y la consecuencia es dicha desmoralización que 40 años antes era apatía 
política. Por último, en lo internacional, el problema de España es el de Europa, 
donde está situada al Sur (con Portugal, la Italia meridional y Grecia). Además, 
se anunciaba entonces el «fin de la Historia» como imposición del capitalismo 
sin fronteras en casi todo el mundo, aunque todavía quedaba, en su opinión, 
una incierta posibilidad de que los países del Este europeo encontraran su «ter-
cera vía» política, pues en ellos actuaban varios intelectuales en el poder como 
el polaco Geremek, el rumano Plesu y sobre todo el checo Havel, que podrían 
orientar éticamente la política (Aranguren, 2005: 126-138). Bien sabemos ahora 
que eso no sucedió plenamente.

Un concepto clave del pensamiento y «talante» de Aranguren, no sólo para 
el ámbito religioso del que procede sino también para el ético-político, es el 
de heterodoxia que yo me atrevería a conectar con los nuevos discursos de la 
izquierda que tratan el tema de las llamadas políticas de las identidades. Arangu-
ren propone la heterodoxia como una cuestión «moral y vital» novedosa, unida 
dialécticamente a la de la imagen y la identidad, pues, si las épocas estables son 
de primacía identitaria, las inestables, como la del momento en que él escribe (y 
sin duda también la del presente), están continuamente «des-identificándose» en 
ellas mismas (1995: 326; Sobre imagen, identidad y heterodoxia, 1982). En efecto, 
el fundamento de esa concepción moral y de la vida reposa en la heterodoxia, 
que empieza respecto a sí mismo, un sí mismo roto en mil pedazos, recompuesto 
y vuelto a romper y de nuevo a recomponer al modo de un caleidoscopio. La 
personalidad se vive bajo múltiples máscaras y el rostro coincide por turno con 
cada una de ellas, el «des-nudo» (en castellano no sería, pues, «des-vestido») 
se manifiesta como vestido o como el mejor disfraz, la identidad como «des-
identificación» y la autenticidad como «caracterización» o fabricación de un 
«carácter». Se trata de un estado, diríamos, muy posmoderno, de «“encontrarse 
perdido”: paradójica locución [un oxímoron se podría decir] que expresa muy 
bien, a la vez, el predicamento (condición) de la existencia contemporánea, y 
el predicamento (estimación) contemporáneo de la heterodoxia» (Aranguren, 
1995: 411 y 413; Sobre imagen, identidad y heterodoxia, 1982). ¿No nos recuerda 
esto la actual fluidez del género entre otras identidades líquidas que nos rodean?



José Luis L. Aranguren: una crítica de la democracia y de la izquierda	 205

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

Aún más, Aranguren, con enorme clarividencia para su tiempo y contexto, 
se interroga si existe de verdad un cuerpo determinado –hecho por quienquiera 
que sea– uno de cuyos caracteres fundamentales es su sexo. Para él, no es el “tra-
vestissement” o apariencia de cambio de sexo lo más radicalmente nuevo sino el 
transexualismo o transexualidad, «la posibilidad de cambio quirúrgico […]. Esto 
altera fundamentalmente la significación del sexo, que se convierte así […] en 
mudable». Estamos, en su opinión, ante el caso límite pero, sin llegar a él, lo que 
altera «la supuesta consistencia o fijeza del sexo en su polarizada funcionalidad» es 
«la “normalidad” actual de la homosexualidad, la bisexualidad y el polimorfismo 
sexual» (Aranguren, 1995: 338; Sobre imagen, identidad y heterodoxia, 1982). 

Y añade Aranguren volviendo al plano ético: «el supremo mandato de esta 
nueva moral […] es la transgresión de todos los códigos morales, el “errar” más 
allá de ellos. Por eso mismo, el comportamiento llega a ser estimado como posi-
tivo, justamente en cuanto anómico, “desviado” […] “maldito”». Así se explica la 
razón del prestigio creciente –«el mundo al revés»– de la homosexualidad y mejor 
aún de la bisexualidad frente al «puritanismo» homosexual intransigente de la 
transexualidad, de la «pansexualidad» (hoy hablaríamos del movimiento LGT-
BIQ+). Se asiste a una verdadera transmutación de los valores, una nietzscheana 
transvaloración que no se reduce al simple poner lo de arriba abajo y viceversa, 
sino que deviene «heterodoxia del errar en la “ab-erración”, del desviarse del 
“buen camino”, el ortodoxo, el “natural”». Aranguren advierte, sin embargo, que 
no está aprobando esa «nueva y extremosa moral» sino sólo describiéndola y lo 
hace desde una perspectiva, creo, muy actual y anterior a la época de internet, 
aunque resuene ya en el ancho mundo de las redes sociales donde la privacidad 
se diluye:

Ni trabajo, ni diversión, ni integración como sentido de la vida, sino 
“bricolaje” total, vagabundo de la vida, y lúdica marginación dentro de una 
cotidianidad nada solemne, nada «importante». Mas la vida cotidiana así 
exaltada no se encierra en una “privacy”, posee intimidad real, sí, pero ésta es 
comunicada, «expuesta», intercambiada (Aranguren, 1995: 412-413; Sobre 
imagen, identidad y heterodoxia, 1982).

Por último, dentro de toda esa «transgresión del ser», merece un capítu-
lo particular la también «des-identificación» de la mujer. Aunque al tema de 
la liberación femenina ya le había dedicado Aranguren un título monográfico 
(1995: 583-647; Erotismo y liberación de la mujer, 1972), ahora la integra en un 
concepto más amplio de «liberación cultural»: «la mujer tiene que pasar de ser 



206	 Mikel Aramburu Zudaire

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

“ejecutora” de la partitura que el hombre escribe para ella, a “compositora”; de 
“actriz” del papel que el hombre le atribuye, a “autora” de su propio papel, de 
su propia vida». No se trata de una trasnochada identidad de la mujer en tanto 
que mujer sino de la citada «des-identificación», lo mismo que la del varón, en 
este caso libre de toda tutela ajena a ella misma, pues no existe un «arquetipo» de 
la feminidad como tampoco de la masculinidad. Y concluye: «en que la mujer, 
ejercitando su propia imaginación, se invente, cada día, a sí misma, habría de 
consistir la plenitud de su liberación […y], a la vez que se libera, podría contri-
buir a liberar al hombre de la sujeción de esos papeles [los que, para su desgra-
cia, él mismo ha inventado]» (Aranguren, 1995: 343; Sobre imagen, identidad y 
heterodoxia, 1982).

4. A modo de conclusión: Aranguren y los debates actuales en 
torno a la democracia y la izquierda

Dando un salto de casi cuarenta años hasta nuestro tiempo, apreciamos que 
todas estas cuestiones sobre la democracia, la izquierda política o las identitarias 
que preocupaban a Aranguren –y en las que, como sobre tantas otras, fue un 
adelantado–, continúan más vivas y abiertas que nunca en España y en todo 
Occidente. Sólo como botón de muestra y a modo de conclusión, voy a exponer 
ciertas ideas de algunos teóricos del ámbito estatal que considero, en algún senti-
do, próximos ideológicamente al pensador abulense, y que han escrito en torno 
a estos temas. Con ellos propongo al respecto una conversación hipotética, una 
tentativa o primera aproximación, a falta de mayor investigación o profundiza-
ción, en torno a diferencias y similitudes en los enfoques o planteamientos, pues 
como el mismo Aranguren escribiera a la muerte de su maestro Eugenio d’Ors, 
«el espíritu no muere, el diálogo prosigue, la palabra no puede extinguirse».

Así, el prof. Juan-Ramón Capella ha reflexionado en su último libro (2019) 
sobre la democracia española en el cambio de época, justo del que fue protago-
nista Aranguren, y que va de 1978 con la aprobación de la vigente Constitución 
hasta el presente. Capella lo califica de «un fin del mundo» por las mutaciones 
habidas y cuando los problemas no residen en la conquista de las libertades 
públicas sino en su supervivencia. Hoy las opciones políticas básicas están bajo el 
dominio de una plutocracia liberal, nuevo soberano superestatal difuso, que limita 
los espacios de libertad y vuelve obsoleto el discurso político y social tradicional. 
Es en la última parte del libro donde Capella aborda los amenazados procesos 
de democratización y argumenta que en el futuro la defensa de la democracia 



José Luis L. Aranguren: una crítica de la democracia y de la izquierda	 207

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

se ha de centrar socialmente, ante todo, en la lucha contra las desigualdades y 
también en el control del crecimiento y el decrecimiento productivo exigido 
por la gran crisis ecológica global. Para «embridar» aquella plutocracia y en esa 
defensa de la democracia, habría que constitucionalizar la actividad económica 
(por ejemplo, con la tasa Tobin), y Capella concluye, muy cercano al pensar de 
Aranguren, que «resultan inútiles los partidos que actúan exclusivamente en el 
teatro parlamentario y electoral. Ahí no se construye hegemonía. Esta se gesta 
en la sociedad civil con activismo inteligente en todos los ámbitos de la cultura 
social». Se trata de regenerarse o de languidecer y que se profundice la «barbariza-
ción» de la sociedad. Él alude a la condición para el funcionamiento democrático 
de la existencia de una «ciudadanía informada» que constituye el pueblo pero 
éste, en cuanto población, resulta algo muy complejo. 

Otro pensador notable del presente, quien también escribe de la complejidad 
social actual que parece distanciarnos de la propia democracia, es el prof. Daniel 
Innerarity (2018; cf. 2020). En efecto, la democracia, «como complicación», 
necesita unos actores que ella misma es incapaz de producir, pero sin una ciuda-
danía activa y participativa, formada e informada, con «competencia política», 
que entienda lo que se debate en el espacio público, es imposible hablar de 
calidad democrática. Creo que también en la línea de Aranguren pero con otro 
lenguaje, Innerarity plantea el fortalecimiento de la cooperación y organización 
institucional de la inteligencia colectiva («reflexión cooperativa»), más allá del 
esfuerzo individual aunque lo incluya, y no recurrir sólo a «expertos», a la dele-
gación o a la renuncia del control popular. Es la competencia política la que 
requiere democracia y no tanto al revés, la cual se adquiere «en el contexto de 
una experiencia de vida democrática común», es decir, llevada a cabo «discursi-
vamente en un espacio público común igualitario e incluyente». 

En cuanto al pensamiento de izquierdas, no parece haber encontrado aún 
una salida satisfactoria a su crisis identitaria, de ideas y estrategia, e incluso se 
han impulsado más frentes de discusión ante los retos o desafíos que suscitan 
nuevas realidades sociales o no tan nuevas, más bien realidades históricamente 
no reconocidas. El nuevo escenario ideológico, que alcanza al ámbito académico 
de las ciencias humanas y sociales, ha reemplazado la noción de clase por la de 
identidad. En todo caso, en opinión del prof. Ignacio Sánchez-Cuenca, aún existe 
una «superioridad moral de la izquierda» (2018), pues postula –mostrando en 
ello gran afinidad con Aranguren–, que la política tiene raíces morales y que las 
ideologías son la traslación al ámbito político de principios morales básicos. Y 
es esta conexión entre moral y política lo que le permite establecer, como tesis 



208	 Mikel Aramburu Zudaire

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

principal de su libro, dicha superioridad de las ideas izquierdistas (por preferi-
bles), pues en cuestiones morales no cabe el relativismo.

A vueltas con la identidad de izquierda, el político y también politólogo 
Íñigo Errejón, en el prólogo del citado libro de Sánchez-Cuenca, considera que 
ninguna experiencia revolucionaria ha construido hegemonía en torno a aquella 
identidad comparada con la nacional o de clase. Es una de sus tesis ideológicas 
fundantes que ha venido repitiendo desde entonces en distintos foros y medios 
(cf. Errejón y Mouffe, 2015). Con ello está apuntando precisamente a la polémi-
ca actual en círculos intelectuales progresistas, a saber, si la izquierda posmoder-
na, imbuida de academicismo y culturalismo, se ha olvidado del hombre medio 
en favor de un abanico de reivindicaciones de reconocimiento identitario de 
«minorías sociales diversas» regalando el voto de clase a emprendedores políticos 
reaccionarios como el presidente estadounidense Trump.

Al hilo de todo esto, y elaborado desde una aproximación periodística y no 
académica, el escritor Daniel Bernabé (2018) ha centrado el debate en torno 
al papel de cierta izquierda política y del activismo ante la fragmentación de la 
identidad de la clase trabajadora por el triunfante neoliberalismo. Éste se ha con-
vertido en propulsor de conflictos culturales en torno a lo simbólico eludiendo 
así los problemas económicos o laborales y haciendo caer a aquella izquierda 
en la «trampa de la diversidad». En gran medida respondiendo a esta «trampa» 
defendida por Bernabé, Sandro Mezzadra y Mario Neumann han publicado un 
reciente ensayo (2019) en el que reivindican –sin renunciar a un cierto populis-
mo de izquierdas, a la Nueva Izquierda y a la búsqueda del nuevo proletariado– la 
vigencia del concepto de clase social, pero no la misma del movimiento obrero 
que perduró casi sin cuestionamiento hasta mayo del 68. La clase hay que repen-
sarla y reformularla, incluida la «conciencia de clase», y plantearla también dentro 
de la cuestión de la democracia como demanda de una «democracia real», lo cual, 
dicho así, nos recuerda de nuevo al pensamiento de Aranguren. Sin embargo, 
ante estas nuevas o mejor irreconocidas realidades o diversidades identitarias, 
con su terminología y conceptos específicos que ciertos críticos califican de neo-
lengua, tampoco existe unanimidad -quizá no pueda ni es deseable que la haya-, 
como lo muestra la última polémica, traspasada a los medios y redes sociales, del 
«feminismo crítico y abolicionista de género» con el movimiento LGTBIQ+ en 
torno a la teoría queer y el transexualismo.4 

4 Cf. Manifiesto del verano de 2019, tras las XVI Jornadas celebradas en Gijón, de la Escuela 
de  Femini smo Ro sar io  de  Acuña  [En l ínea]  «ht tps : / /docs .goog le . com/

https://docs.google.com/forms/d/e/1FAIpQLSdp9eOnVFgM0s_1AR5q7fv3XKFfJcXKzYpVvGIQFLHZuONApA/viewform


José Luis L. Aranguren: una crítica de la democracia y de la izquierda	 209

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

Parece no haber, por consiguiente, una única manera de ser de izquierdas y 
de actuar como tal en una democracia liberal o representativa. Así, otros intelec-
tuales como el prof. Félix Ovejero (2018), desde una perspectiva «de siempre», es 
decir, más ilustrada, emancipadora y racional, ha advertido de la «deriva reaccio-
naria» de toda esa izquierda política reciente que ha recalado en un puro romanti-
cismo tradicional comprensivo tanto de la sinrazón supersticiosa de las religiones 
como de las comunidades políticas sostenidas en la identidad etno-cultural, que 
duda incluso del progreso científico, y es contraria al proceso globalizador y a la 
expansión de los mercados para ampliar la productividad, tal como la postulaba 
el viejo marxismo.

Concretamente, sobre la relación entre religión y política -Aranguren siem-
pre postuló la apertura de la ética a la religión-, hay posturas diferentes des-
de la izquierda a esa más clásica de Ovejero. Una apuesta por la convergencia 
y fecundación mutua (cf. Díaz-Salazar, 2000) e incluso algunos intelectuales, 
como el marxista Michael Löwy –quien califica a la encíclica papal Laudato siʾ 
como «antisistema»–, propugnan una abierta cooperación entre ecosocialismo, 
cristianismo de liberación y anticapitalismo (2019). Otra posición es la del teó-
logo jesuita González Faus (2011) que, al tratar del «naufragio de la izquierda» 
–entendida en su estricto sentido social y económico, diferente al político y 
cultural– acusa a ésta de haberse convertido en una pseudoizquierda, «izquierda 
de plástico» o «barata». Esta es la izquierda que, para Faus, ha entrado en crisis al 
haber efectuado un giro hacia posicionamientos socioeconómicos más propios de 
la derecha aunque suavizándolos con pequeñas reformas «lampedusianas» pero 
sin lograr una verdadera transformación estructural. A este respecto, es también 
conocida, al menos en ciertos círculos, la fórmula (¿mágica?) del escritor, filósofo 
y guionista Santiago Alba Rico para «poder seguir siendo de izquierdas» (2013): 
revolución económica, reformismo institucional y conservadurismo antropológi-
co, o, en otras palabras, «una alianza entre el capitalismo más pragmático, el mar-
xismo más ilustrado, el feminismo más humanista, el ecologismo más realista y 
el papa Francisco. ¿Es eso de izquierdas?...» Él mismo se lo pregunta y yo lo dejo 
planteado como una cuestión abierta para seguir investigando y reflexionando.

forms/d/e/1FAIpQLSdp9eOnVFgM0s_1AR5q7fv3XKFfJcXKzYpVvGIQFLHZuONApA/
viewform»

https://docs.google.com/forms/d/e/1FAIpQLSdp9eOnVFgM0s_1AR5q7fv3XKFfJcXKzYpVvGIQFLHZuONApA/viewform
https://docs.google.com/forms/d/e/1FAIpQLSdp9eOnVFgM0s_1AR5q7fv3XKFfJcXKzYpVvGIQFLHZuONApA/viewform


210	 Mikel Aramburu Zudaire

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

Agradecimientos

El artículo tiene su origen en una comunicación, revisada y ampliada, que 
se presentó al V Congreso sobre pensamiento filosófico contemporáneo. Bajo 
el título «Hegemonía, populismo y democracia radical», fue organizado por la 
Sociedad Asturiana de Filosofía (SAF) y se desarrolló en la Universidad de Oviedo 
entre el 26 y 28 de septiembre de 2019, a cuyos responsables quiero felicitar por 
organizarlo y llevarlo a cabo con éxito, además de agradecer la aceptación de mi 
trabajo.

Bibliografía 

Alba Rico, Santiago (2013). ¿Podemos seguir siendo de izquierdas? (Panfleto en sí 
menor). Barcelona: Pol·len Edicions.

Aramburu Zudaire, Mikel (2017). Un creyente entre los “éxtasis” del tiempo: 
heterodoxia, secularización y laicidad en el pensamiento de José Luis L. Aranguren. 
Madrid: Ápeiron Ediciones.

 — (2018). “España, una meditación política: Cataluña y Euskadi”. Revista Stultifera 
Vol. 1/1, pp. 45-59.

Aranguren, José Luis L. (1995 y 1996). Obras completas. Vols. 3 y 5. Edición de Feli-
ciano Blázquez. Madrid: Editorial Trotta.

— (2005). La izquierda, el poder y otros ensayos. Edición de Antonio García-Santesma-
ses. Madrid: Editorial Trotta.

— (2010). Filosofía y vida intelectual. Textos fundamentales. Edición de Carlos Gómez. 
Madrid: Editorial Trotta-UNED.

Bernabé, Daniel (2018). La trampa de la diversidad: cómo el neoliberalismo fragmentó 
la identidad de la clase trabajadora. Madrid: Ediciones Akal.

Bonete, Enrique (1989). Aranguren: la ética entre la religión y la política. Madrid: 
Editorial Tecnos.

Capella, Juan-Ramón (2019). Un fin del mundo: Constitución y democracia en el cam-
bio de época. Madrid: Editorial Trotta.

Díaz, Elías (2007). “Aranguren: Ética y Política“. Revista Internacional de Pensamiento 
Político, II Época, Vol. 3, pp. 165-192. 

Díaz Salazar, Rafael (2000). La izquierda y el cristianismo. Madrid: Editorial Taurus.



José Luis L. Aranguren: una crítica de la democracia y de la izquierda	 211

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 48, 2021, pp. 193 - 211. UNED, Madrid

Errejón, Íñigo y Mouffe, Chantal (2015). Construir pueblo: hegemonía y 
radicalización de la democracia. Barcelona: Editorial Icaria.

González Faus, José Ignacio (2011). El naufragio de la izquierda. Cuaderno nº177. 
Barcelona: Cristianisme i Justícia.

Innerarity, Daniel (2018). Comprender la democracia. Barcelona: Editorial Gedisa.

— (2020). Una teoría de la democracia compleja: gobernar en el siglo XXI. Barcelona: 
Editorial Galaxia Gutenberg.

Löwy, Michael (2019). Cristianismo de liberación: perspectivas marxistas y ecosocialistas. 
Barcelona: El Viejo Topo. Ediciones de Intervención Cultural.

Mezzadra, Sandro y Neumann, Mario (2019). Clase y diversidad: sin trampas. 
Pamplona-Iruña: Katakrak Liburuak.

Ovejero, Félix (2018). La deriva reaccionaria de la izquierda. Barcelona: Editorial 
Página Indómita.

Panea Márquez, José Manuel (2015). “J.L. López Aranguren (1909-1996) y el pro-
blema de nuestro tiempo”. Revista Internacional de Pensamiento Político, I Época, 
Vol.10, pp. 273-289.

Sánchez-Cuenca, Ignacio (2018). La superioridad moral de la izquierda. Madrid: 
Editorial Lengua de Trapo.

Recibido: 28/12/2019
Aceptado: 15/03/2020

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

