
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 429 - 433. UNED, Madrid

María Teresa Román, La exploración de la conciencia. En Oriente y Occiden-
te, Barcelona: Kairós (2017), 454 páginas.

Piedad Yuste Leciñena*

El libro que reseñamos a continuación fue la última aportación y la más 
íntima y personal que hizo la profesora María Teresa Román al mundo acadé-
mico. Algunos han dicho de él que fue su testamento filosófico, su despedida, 
su reflexión final acerca de todo aquello que le preocupaba y que estimulaba su 
curiosidad y sus ansias ilimitadas de saber. Y puede que fuera así, ya que nada más 
comenzar y antes incluso del prólogo redactado por el Dr. Manuel Almendro, 
hay un apartado de agradecimientos en el que la autora menciona a todas aque-
llas personas que de algún modo colaboraron con ella a lo largo de los años. Pero 
esta apreciación se debe sobre todo a que la publicación del libro casi coincidió 
con el fallecimiento de María Teresa: solo unos pocos días para mirar y acariciar 
lo que con tanto cuidado y esmero había elaborado. 

La obra que comentamos se interna en esos ámbitos del ser humano que 
todavía hoy nos inquietan y de los que tan poco sabemos: explora el mundo de 
la conciencia y de sus diversas manifestaciones, con valentía, sabiendo que va 
a ocasionar rechazos y filias, pero que nunca dejará indiferente a sus lectores. 
El propósito de la misma, nos dice su autora, es «formularse preguntas que no 
suelen transitar por las autopistas convencionales […] y esto entraña peligro» (p. 
24). ¿De qué peligro habla y cuáles son esas preguntas? Peligro porque los temas 
que va a abordar no son objeto de examen científico o, al menos, la ciencia aún 
no ha conseguido pergeñar una explicación adecuada y objetiva para algunos 
de ellos. Peligro también en las respuestas insinuadas por la autora, apoyadas 
en numerosos textos entresacados de las tradiciones sapienciales y literarias de 
Oriente y Occidente; fragmentos escogidos de pensadores, poetas, místicos, 
filósofos y científicos con los cuales va tejiendo su coloquio: William Blake, San 
Juan de la Cruz, Ken Wilber, David Bohm, Krishnamurti…

* Departamento de Filosofía, UNED. E-mail: pyuste@fsof.uned.es



430 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 429 - 433. UNED, Madrid

La doctora Román se atrevió a dirigir su aguda mirada a esos aspectos de la 
realidad que nos intrigan o atemorizan y que no son sino fenómenos genera-
dos por la conciencia: nos referimos a los sueños, a los estados de éxtasis, a las 
experiencias insólitas ocasionadas por el consumo de drogas, a la sensación de 
comunión con el universo o con un dios creador. Recoge los relatos de aquellos 
que han sentido el gélido aliento de la muerte y de los que creen haber podido 
comunicarse con los espíritus. Situaciones que algunas personas han experimen-
tado (o provocado) y que conviene analizar. No basta repudiarlas por conside-
rarlas irracionales o patológicas: es necesario tratar de comprender cómo y por 
qué se producen. Aquí será donde los caminos se bifurquen: las neurociencias 
investigarán su correlato cerebral; mientras nosotros, en este libro, tomaremos 
contacto con esas prácticas que en tiempos pasados se consideraban malignas o 
heréticas, o bien, un signo de santidad, y que hoy en día continúan asombrán-
donos. Es verdad que la autora, en muchas ocasiones, arremete contra la ceguera 
del reduccionismo científico: ¿podemos afirmar sin temor a equivocarnos que 
la conciencia surge como efecto de la actividad cerebral? ¿O es más bien aquella 
quien dirige y determina las funciones de la segunda? Y si fuera así, ¿no será que 
posee una sustancia inmaterial? María Teresa, inspirada en la sabiduría oriental, 
se decantó hacia la eliminación de todos los dualismos, entendidos estos como 
oposición excluyente entre dos términos; así, no podríamos hablar de materia vs 
espíritu; pero de qué, entonces. Su propósito es ofrecernos un abanico de posi-
bilidades: retazos escogidos de pensadores y místicos; también ideas extraídas del 
campo de la ciencia. Recupera de Raimon Panikkar el siguiente comentario: «la 
realidad no es una, no es numérica: es no dual» (p. 69), apuntando hacia una 
concepción holista de la naturaleza en la que todos los organismos que la integran 
interactúan entre sí y conforman una sola sustancia; como si se tratara de una 
inmensa red que se retuerce y ovilla.

Son siete los capítulos componen este libro: Qué es la realidad. El universo de 
los sueños. Un campo de práctica, experiencia y estudio.  La conciencia chamánica. 
¿Un viaje de ida y vuelta? Miscelánea de lo desconocido. Una nueva visión del mun-
do. En el primero de ellos, la autora nos plantea una duda: ¿estamos seguros de 
que esto que observamos a diario es la realidad? La realidad, tal como la concebi-
mos y experimentamos viene tamizada por el lenguaje; un lenguaje racional que 
«nos impide penetrar en el mundo de la imaginación, lo poético y lo mítico» (p. 
32). Utilizamos el lenguaje para ordenar nuestros pensamientos: formas eternas 
e inmóviles para expresar y dar cuenta de un universo tan cambiante y fugaz 
como la arena que se escapa entre los dedos. Lenguaje entendido como parloteo 
incesante que amordaza nuestro mundo interior (p. 45). La autora critica lo que 



Reseñas 431

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 429 - 433. UNED, Madrid

denomina «comunidad del lenguaje» y reclama para nosotros la necesidad de 
dejar hablar al silencio1, donde no anidan ni el lenguaje ni las estructuras creadas 
por él; donde el ser se encuentra consigo mismo y se deleita en su contemplación.

Los restantes capítulos describen, sin tratar de indagar en sus posibles causas 
fisiológicas, esos otros estados de conciencia que los expertos califican de altera-
dos; repliegues y recovecos de la mente que esconden mundos paralelos y visiones 
incontrolables; sensaciones y emociones que escapan a nuestro dominio y al jui-
cio de la razón. Se abre ante nuestros ojos un abismo polimorfo que nos atrae y al 
que llegamos, a veces, de modo premeditado, buscado; en ocasiones, es la mano 
del chamán la que nos lleva: rituales y bebedizos sabiamente administrados, en 
su justa medida. No así en los sueños, donde el inconsciente aflora desbocado. 
Los sueños nos persiguen de noche o de día mostrándonos aquello que negamos, 
dando verosimilitud a lo inverosímil, mezclando tiempos y espacios, rescatando 
los recuerdos del olvido o conformando mágicos escenarios.  La autora inicia 
este capítulo con una cita de Ramana Maharsi: «La vigilia es larga y un sueño 
es corto; aparte de eso, no hay diferencia. Así como los acontecimientos de la 
vigilia parecen reales mientras estamos despiertos, lo mismo sucede con los de un 
sueño mientras soñamos» (p. 87). La realidad para el budismo es como un sueño 
del que hay que despertar; pero esto solo se logra tras un largo y tenaz proceso 
de aprendizaje. El despertar, la iluminación, el nirvana o disolución en el todo 
es la meta que intenta alcanzar el monje budista y que consigue practicando la 
meditación, el yoga de los hinduistas. Permitir que nuestros pensamientos vengan 
y se marchen, no retenerlos; vaciar nuestra mente de elementos que la perturben, 
ya sean agradables o infelices; borrar deseos, temores, anhelos y preocupaciones; 
viajar cada vez más adentro hasta encontrar la Verdad: desaparición de la antítesis 
sujeto/objeto; para algunos: gozo de sentir a Dios, unión espiritual con todos 
los seres que pueblan el universo. Experiencia que lleva aparejada una sensación 
de sosiego e imperturbabilidad similar a la que describen los místicos cuando 
evocan momentos de éxtasis. Emociones parecidas y alcanzadas desde diversos 
ámbitos, no solo el religioso; provocadas a veces por la contemplación estética, 
la lectura de un poema, la audición de un fragmento musical; también tras sufrir 
el intenso dolor que produce la pérdida de la persona amada. El ser humano 
siente entonces cómo se diluyen sus fronteras, cómo su ser forma parte de un 
todo más amplio, más hermoso, menos arraigado a las cosas, más sublime. De 
esta sensación de trascendencia nos habla María Teresa en su libro, respaldando 

1  María Teresa Román, «Reflexiones sobre el silencio y el lenguaje a la luz de Oriente y 
Occidente», Éndoxa. Series Filosóficas 56 (2012), pp. 53-65.



432 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 429 - 433. UNED, Madrid

su discurso en los testimonios de sabios y maestros, como el que toma de Miguel 
de Molinos: «No hablando, no deseando, no pensando se llega al verdadero y 
perfecto silencio místico» (144). Los ensayos clínicos realizados con expertos 
meditadores han mostrado cómo la mente puede generar una respuesta neuro-
nal, por ejemplo, liberar dopamina2. El subsiguiente estado de paz y serenidad, 
común en los momentos de éxtasis, no tendría entonces un origen patológico, 
pues la voluntad y el recogimiento podrían haberlos desencadenado.

En el capítulo denominado ¿Un viaje de ida y vuelta?, la autora estudia las 
experiencias cercanas a la muerte a través de los comentarios y descripciones apor-
tados por médicos y por personas que han estado a punto de morir, señalando 
que algunas de esas experiencias son muy parecidas a las que relatan los místicos: 
«Ambos estados de conciencia se caracterizan por una sensación de paz, sublime 
belleza, luces divinas, ausencia de tiempo, y la absoluta certeza de que el “verda-
dero yo” nada tiene que ver con el yo físico» (229). Son las experiencias cumbre 
que define Abraham Maslow y que también examinó Carl Jung. Conjunto de 
percepciones y sensaciones que solo unos pocos han sido capaces de interpretar 
y sentir; estados anómalos de la mente que los científicos intentan analizar y 
catalogar.  En Miscelánea de lo desconocido, la autora nos habla de la fascinación 
del ser humano por lo oculto e incomprensible: sucesos prodigiosos como la 
clarividencia, fenómenos paranormales de cualquier índole, visiones, milagros y 
apariciones son objeto de su análisis. Pero simultáneamente nos induce a reflexio-
nar sobre la pequeñez humana, todavía ignorante de casi todo: por mucho que 
la ciencia haya avanzado, quedan demasiadas cosas por descubrir; demasiadas 
incógnitas, demasiado temor e incertidumbre.

En el último capítulo de este libro, Una nueva visión del mundo, la profesora 
Román nos ofrece una desalentadora panorámica del mundo actual en el que 
la humanidad se siente «oprimida por los sufrimientos, frustrada por una cons-
tante pérdida de apoyos internos y externos, desfondada, sin paz interior…» (p. 
345). La desigualdad social llega a herirla; la falta de objetivos, el conformismo, 
la fascinación por el lujo, la aceptación de lo inaceptable que observamos en 
derredor, la perturba y duele. Como contrapartida a esta situación e intentando 
dar respuesta a las inquietudes de una humanidad descontenta, han surgido 
movimientos y corrientes espiritualistas que buscan curar (o salvarse de) esta 

2  Michel R. Hagerty at al. (2013), «Case Study of Ecstatic Meditation: fMRI and EEG 
Evidence of Self-Stimulating a reward System», Neural Plasticity 2013. http://dx.doi.
org/10.1155/2013/653572.



Reseñas 433

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 429 - 433. UNED, Madrid

sociedad que enferma por momentos. Algunos buscan en las nuevas religiones lo 
que las tradicionales no les han podido conceder; otros han creado un complejo 
entramado de ideas, prácticas y rituales en oposición al escepticismo creciente, 
donde todo cabe y se amalgama.  María Teresa se refiere al movimiento de la 
Nueva Era, surgido en los años sesenta del siglo pasado y cuyo eclecticismo 
doctrinal admite elementos de cualquier especie, incluidos algunos disparatados 
e ingenuos. También son objeto de estudio en este capítulo otras escuelas cuyo 
ideario principal está inspirado o vinculado de alguna manera a las ancestrales 
enseñanzas de Oriente, como la Sociedad Teosófica. Sin olvidar mencionar la 
influencia que actualmente han adquirido personalidades tan relevantes como 
Jiddu Krishnamurti, Sri Aurobindo y Teitaro Suzuki, en la exploración de la 
conciencia humana. Finalmente, la autora dedica un último apartado a explicar 
en qué consiste la psicología transpersonal y cuál es su horizonte de actuación: 
analizar esos comportamientos que consideramos fuera del ámbito de lo común 
y que habitan en lo más profundo de la mente. 

Creo que la profesora Román consiguió en este magnífico libro lo que se 
había propuesto: que el lector olvide por un momento sus prejuicios y contemple 
el mundo y la vida desde otra orilla; que escuche las voces de los sabios; que no 
admita sin más lo que la costumbre y la rutina le han obligado a aceptar. 

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 


