ALTERIDAD Y RECONOCIMIENTO EN LA
ONTOLOGIA MONADOLOGICA DE LEIBNIZ

ALTERITY AND RECOGNITION IN
LEIBNIZ’S MONADOLOGICAL ONTOLOGY

Roberto CASALES GARCIA*

UPAEP

ResuMEN: El objetivo principal del presente trabajo de investigacién es esclarecer
el papel de la alteridad y el reconocimiento en Leibniz, tanto en su 16gica de la alteri-
dad y su teoria de la justicia universal, como en su fundamentacién ontoldgica en la
naturaleza expresiva y composible de los espiritus. Para lograr este objetivo, he dividido
esta investigacion en dos partes: en la primera parte busco mostrar en qué medida la
alteridad y el reconocimiento son indispensables para comprender la filosofia prictica
del hannoveriano; mientras que en la segunda busca analizar la naturaleza expresiva y
composible de los espiritus, a fin de articular una incipiente fundamentacién ontolégica
de la moral leibniziana.

PALABRAS CLAVE: alteridad, reconocimiento, espiritu, expresividad, composibilidad.

AsstrACT: The main purpose of the present paper is to clarify the role of alterity
and recognition in Leibniz’s philosophy, not only in his logic of alterity and his theory
of universal justice, but also in the ontological grounding of both notions through the
expressive and compossible nature of spirits. In order to achieve this goal, this paper is
divided in two parts: in the first part I try to probe in which sense alterity and recog-
nition are essential to understand Leibniz’s practical philosophy; while in the second
part I analyze the expressive and compossible nature of spirits, in order to articulate an
incipient ontological grounding of Leibniz’s moral philosophy.

KeywoRrbDs: alterity, recognition, spirit, expressivity, compossibility.

" Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla, 21 Sur # 1103, Barrio de Santiago,
C.P. 72410, Puebla, Pue., México. Mail: roberto.casales@upaep.mx. Director académico de
la Facultad de Filosofia, miembro del Sistema Nacional de Investigadores del CONACYT,
nivel I.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid



16 ROBERTO CASALES GARCIA

1. Introduccion

Incluso cuando el filésofo de Hannover no desarrolla de forma explicita una
teorfa del reconocimiento, no al menos en el mismo sentido en el que lo hacen
Hegel o Fichte, su teoria de la justicia universal contiene ciertos elementos cons-
titutivos que nos permiten articular tanto una légica de la alteridad, como una
incipiente ética del reconocimiento. Me refiero, en particular, a una légica de la
alteridad y una ética del reconocimiento cuyas tesis principales se fundan en la
naturaleza expresiva y composible de los espiritus, las cuales impregnan toda su
filosofia practica a través del principio moral de «situarse en el lugar del otro».
Teniendo esto en mente, el presente trabajo de investigacién tiene por objetivo
principal estudiar esta relacién concreta entre su filosofia prictica y su metafisica,
a fin de esclarecer en qué medida es posible hablar tanto de alteridad como de
reconocimiento en Leibniz.

Para lograr esto, he dividido mi texto en dos partes: en la primera parte
pretendo esclarecer el papel de la alteridad y el reconocimiento en su filosofia
préctica, con la intencién de mostrar que ambas son centrales para su teoria de
la justicia universal; mientras que en la segunda procuro mostrar la relacién entre
estas nociones y la constitucién ontoldgica de los espiritus, en particular a través
de su naturaleza expresiva y composible.

2. Alteridad y reconocimiento en la filosofia practica de Leibniz

Al sostener que el verdadero punto de vista de la moral consiste en situarnos
en el lugar del otro (Methodus Vitae 111, 6-7; Grua, 699-701)", el filésofo de
Hannover no sélo articula un modelo de discernimiento moral distinto a la racio-
nalidad préctica en general, cuyo principio es el de lo mejor?, sino que también
introduce las nociones de alteridad y reconocimiento como aspectos medulares

! Todas las obras de Leibniz se citan conforme a los criterios y abreviaturas establecidos por el
proyecto “Leibniz en Espanol” (http://leibniz.es/leibniz-en-espanol/), para lo cual he decidido
poner, en primer lugar, la referencia a la edicién en castellano y, posteriormente, la referencia
del texto original al cual alude la correspondiente edicién en castellano.

? Aunque el hannoveriano sostiene que “la mayor libertad es obligarse por la recta razén a lo
mejor” (OFC 1II, 20; AA 11, 1, 186), el principio de conveniencia o de lo mejor se postula
como un modelo de racionalidad prictica que subyace a toda accién racional, en cuanto que
éste nos determina a actuar siempre en conformidad con el mayor bien aparente (OFC II,

135; AA V1, 4B, 1450; véase también: OFC II, 194; AA, VI, 4B, 1575).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid


http://leibniz.es/leibniz-en-espanol/

ALTERIDAD Y RECONOCIMIENTO EN LA ONTOLOGIA MONADOLOGICA DE LEIBNIZ 17

de su filosofia préctica. Para Leibniz, en efecto, este principio es fundamental
para el discernimiento moral en cuanto que nos permite, en palabras del han-
noveriano, “descubrir consideraciones que sin ello no se nos han ocurrido y que
todo lo que encontrariamos ser injusto en el lugar del otro debe contenernos
para examinarlo con mayor reflexién. De modo que el sentido del principio es
no hagas o no rechaces ligeramente lo que no quisieras que se te hiciese o se te
rechazase” (Methodus Vitae III, 6; Grua, 701).

Situarnos en el lugar del otro, asi, implica dos cosas: por un lado,
reconocerme en el otro, lo cual implica tanto reconocer mi fragilidad y mi
necesidad en la del otro’, como identificar las consecuencias de mis acciones
para discernir si son justas o no; por otro lado, implica reconocer las necesidades
del otro en cuanto tal, esto es, reconocerlo como un otro distinto de mi, cuyas
necesidades especificas adquieren un cardcter normativo en mi. Asi, en palabras
del hannoveriano, “cada cual debe por mor de la equidad comprender, en cierto
modo ponerse en el lugar del otro, y verificar en uno mismo los pensamientos
que se harfa en la misma situacién” (Salas, 498). El ‘yo’ leibniziano, en este
sentido, mds que un ‘yo’ solipsista o un ‘yo’ radicalmente ensimismado, es un
‘yo’ que se descubre a si mismo en la intersubjetividad, de modo que:

Aunque cada uno de nosotros es distinto del otro por razén de la per-
sona, debemos pensar no obstante que ningtin hombre puede subsistir por
si solo y considerarnos a nosotros mismos no sélo parte de todo lo creado
sino también, en especial, de lo que forma parte de esta tierra, a saber, de
la Politica, de la sociedad y de la gente a la que estamos vinculados, sea por
alojamiento, sea por parentesco u otro tipo de comunidad. Y como hay que
anteponer el provecho del todo al de la parte, no serd para nosotros mds que
un placer el servir a todos sin excepcién alguna. Ademds, si lo disponemos

3 A este respecto, resulta interesante la reflexién que hace el hannoveriano en su Méditation
sur la notion commune de la justice, a fin de esclarecer en qué medida la justicia no sélo nos
demanda evitar el mal a otro, sino también a hacer el bien a los demds: “en general, se te pide,
bien hacer algo, bien dejar de hacerlo. Si te niegas a esta peticién, habrd motivo de queja,
cuando puede afirmarse que pedirfas lo mismo si estuvieses en el lugar del otro. Es el princi-
pio de equidad o, lo que es lo mismo de igualdad, el que exige que se conceda a otro lo que
uno pretenderfa en el caso de estar en parecidas circunstancias, sin aspirar a un privilegio en
contra de la razén, o poder alegar la voluntad propia como razén” (Salas, 93; Mollat, 57).
Situarse en el lugar del otro, en este sentido, me permite reconocer lo que exigirfa si estuviese
en su situacién y, en consecuencia, asumirme como alguien necesitado del otro. Se trata, en
palabras de Concha Roldédn, de un “ponerse reflexivamente en el lugar del otro” que hace
“que cada individuo se entienda a si mismo como una mds entre otros” (Rolddn 1997, 99).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid



18 ROBERTO CASALES GARCIA

todo segtin la inteligencia, nos encontraremos con que eso es también lo que
nos conviene a nosotros, pues vemos que, quienes estin dispuestos a servir
a gusto a los demds, también obtienen de ellos a su vez grandes amistades y
servicios, incluso de quienes no estuvieron al servicio de uno. El trabajo que

nos tomamos al servicio de los demds, es mucho menor que las ventajas que
de su amistad tenemos. (Methodus Vitae I11, 175; GP VII, 93).

La légica de la alteridad que subyace a este principio moral leibniziano, acor-
de a la cita anterior, transita de un sentido meramente restrictivo —el ‘no hagas’
0 ‘no rechaces’—, a una caracterizacién que asume tanto esta negatividad, como
una dimensién propositiva que nos incita a la accién*: situarse en el lugar del
otro no s6lo implica limitar mis acciones o evitar el mal, sino también buscar el
bien ajeno, hacer el bien. En otras palabras, no basta con no hacer aquello que
no quiero que me hagan, sino que también debo promover, en la medida de mis
posibilidades, el bien y la felicidad ajena. Se trata, pues, de un principio herme-
néutico que me permite reconocer tanto las consecuencias de mis propios actos,
como las necesidades del otro en cuanto tal, tema fundamental para comprender
su teoria de la justicia universal. En opinién de Leibniz, en efecto, es posible
afirmar que “la justicia, al menos entre los hombres, consiste en la constante
voluntad de actuar de modo que, en lo posible, no pueda haber queja de nosotros
en las situaciones en que nosotros podriamos quejarnos del otro... asi lo que es
justo es conforme a la caridad del sabio” (Salas, 94; Mollat, 58).

Esta tltima definicién de lo justo presupone fundamentalmente dos cosas:
por un lado, que el justo es aquel que posee el hdbito de amar a los otros (Cf.
Salas, 106; Mollat, 36. Véase también: Guillén, 80; AA VI, 1, 465), en cuanto
que la caridad constituye una benevolencia general que nos mueve a buscar el
bien y la felicidad ajena de forma desinteresada o incondicional, es decir, sin
esperar algtin otro bien a cambio (Cf. Salas, 107; Mollat, 36-37); por otro lado,
que esta conmocion o tendencia a buscar el bien y la felicidad ajena no es arbi-
traria, sino que presupone actuar en conformidad con la razén, de modo que,

# Al admitir tanto una lectura restrictiva, como una lectura propositiva de la regla de oro,
segiin Gregory Brown (2011, 234), el filssofo de Hannover opone su teoria de la justicia
universal a la propuesta especifica de Hobbes, quien sélo admite una lectura restrictiva de este
principio. Para Leibniz, sin embargo, la regla de oro nos ordena taxativamente hacer el bien:
“se me concederd entonces que es preciso evitar el mal a otro si esto puede hacerse comoda-
mente; pero quizd no se admita que la justicia ordena taxativamente hace el bien a los demds.
A propésito de esto, yo pregunto si al menos no se estd obligado a aliviar sus males” (Salas,

92; Mollat, 55).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid



ALTERIDAD Y RECONOCIMIENTO EN LA ONTOLOGIA MONADOLOGICA DE LEIBNIZ 19

en palabras de Leibniz, “no se haga dafo sin necesidad a nadie y se haga [antes]
bien <en cuanto pueda uno; mds, sobre todo>, alld donde esté mejor empleado,
[y perfecto y mds amable]” (Methodus Vitae III, 109; Grua, 583). Situarse en
el lugar del otro, en palabras de Concha Roldén, es un principio que nos obliga
“a superar el egoismo individual, sustituyéndolo por el amor al préjimo que nos
permite colocarnos «en el lugar del otro», obteniendo felicidad de su perfeccién”
(Rolddn 2017, 119). De ahi que el hannoveriano sostenga que la maxima regla
del derecho, siguiendo esta légica de la alteridad, “consiste en encaminar todos
nuestros actos a la consecucién del bien general” (Salas, 112; Mollat, 8-9)°.

Cuando hablamos de la teoria leibniziana de la justicia universal, en este
sentido, no sélo entendemos la justicia en términos de un zus strictum, princi-
pio que nos prescribe “no hacer dano a otra persona” (Salas, 93; Mollat, 57),
sino también como una benevolencia “activa’, expresién de Patrick Riley (1996,
18), la cual nos demanda “que se haga el bien cuando es oportuno”, principio
de equidad que nos mueve a “dar a cada uno lo que le corresponde” (Salas, 93;
Mollat, 57). Al comprender ambos niveles, sin embargo, la teoria leibniziana de
la justicia universal se sittia dentro de un orden superior que nos prescribe amar a
todos segtin la razdn, principio que, en el caso especifico de los espiritus creados,
debe interpretarse de la siguiente forma:

Y no entiendo esto como si fuera necesario que el hombre justo o bueno
se distinga en el conocimiento de las cosas y conozca las primeras causas de
lo bueno y lo justo, sino en el sentido en que las cosas que conciernen a la
caridad, las hard como las haria y prescribiria hacer el sabio. Por consiguiente,
el justo acostumbrard actuar del modo mds racional, o, al menos —lo que
es suficiente—, estard dispuesto a imitar al sabio. Y, como las otras virtudes
consisten en moderar las otras pasiones, asi hay que pensar que la justicia se
ocupa en dirigir la voluntad del hombre hacia el bien del préjimo, y trata
de que todos intentemos ser utiles y no perjudiquemos a nadie. (Salas, 105;

Mollat, 35).

Las nociones de alteridad y reconocimiento, a pesar de que juegan un papel
central en la filosofia prictica del hannoveriano, resultan un tanto conflictivas
al momento de articularlas con su ontologia monadolégica, particularmente si
se concibe a las ménadas como entidades cerradas y carentes de relaciones. Esta

5> Algo semejante sostiene cuando define esta regla suprema del derecho como el deber de
hacer lo que es ttil a la comunidad (Salas, 137; Mollat, 85).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid



20 ROBERTO CASALES GARCIA

lectura de su ontologia monadolégica, tal y como trataré de mostrar a continua-
cién, olvida por completo que las ménadas leibnizianas son entidades relacio-
nales, en palabras de Leibniz: “las ménadas no existen solitarias. Son ménadas,
no anacoretas’ (OFC II, 296; Grua, 395). Asi, a pesar de que “las mdnadas
no tienen en absoluto ventanas” (OFC II, 328; GP VI, 607), como sostiene el
hannoveriano en el §7 de su Monadologie, esto no significa que sean entidades
aisladas, ni que carezcan por ello de relaciones.

3. Expresividad y composibilidad de los espiritus

La naturaleza relacional de las ménadas, si mi lectura del hannoveriano es
correcta, alude fundamentalmente a dos elementos clave de su ontologia: por
un lado, a la naturaleza expresiva o representativa de toda substancia simple, la
cual se articula al interior de su teoria de la percepcién y la apeticién; por otro
lado, a su composibilidad constitutiva, en virtud de la cual se da cabida tanto a su
sistema de la armonia preestablecida, como a la eleccién divina del mejor de los
mundos posibles. A través de lo primero se afirma que toda ménada o sustancia
simple “es como un mundo entero y como un espejo de Dios o bien de todo
el universo, que cada una expresa a su manera, de modo anilogo a como una
misma ciudad es diversamente representada segin las diferentes situaciones de
quien la contempla” (OFCI1I, 170; AA, VI, 4B, 1542). De ahi que las mdnadas,
en cuanto que se expresan mutuamente, se limiten y acomoden entre si, dando
por resultado un universo arménico, tal y como se aprecia en el §56 de su Mona-
dologie: “esta ligazdn o acodamiento de todas las cosas creadas a cada una y de
cada una a todas las demds, hace que cada sustancia simple tenga relaciones que
expresan a todas las demds, y que por consiguiente sea un espejo vivo y perpetuo

del universo” (OFC II, 336; GP, VI, 616).

En términos generales, se dice que “una cosa expresa a otra (segin mis tér-
minos) cuando hay una relacién constante y reglada entre lo que se puede decir
de la una y de la otra” (OFC XIV, 126; Finster 310), de modo que, entre el
significado y el significante, “hay respectos (habitudines) que responden a los
respectos de la cosa que va a expresarse” (Gredos, 25; GB, VII, 263; véase tam-
bién: Beleval 1986, 46). Lo cual no implica que esta correspondencia establezca
una relacion de igualdad entre la expresién y lo expresado, sino, a lo mucho,
una relacién analégica, cuya aplicacién a su ontologia monadolégica implica, en
palabras de Bernardino Orio de Miguel, que “cada substancia responde a todas
las demds desde sus propios requisitos”, de modo que cada una “auto-descubre,

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid



ALTERIDAD Y RECONOCIMIENTO EN LA ONTOLOGIA MONADOLOGICA DE LEIBNIZ 21

auto-manifiesta, auto-expresa. .., sus internas propiedades ante el reflejo 0 imagen

que las demds dejan en ella” (Orio de Miguel 2011, 126).

A partir de lo cual se sigue que el tipo de expresién al que se alude en
el caso especifico de las ménadas, difiere de otros tipos de expresién, como
ocurre con la geometria proyectiva, puesto que, si bien es cierto que cada una
de las conicas mantiene una relacién de correspondencia entre si, esta relacién
mantiene un carcter biunivoco. La naturaleza expresiva de las ménadas, sin
embargo, se entiende no como una relacién biunivoca, i.e., como una relacién
uno a uno®, sino més bien como una relacién arménica inter-especular en la que
cada ménada se relaciona con la totalidad de individuos que componen el cos-
mos. De este modo, como sefala Laura Herrera, las ménadas “no sélo expresan
las sustancias, sino que lo hacen acomodadndose unas a otras” (Herrera 2012,
268). Para Leibniz, en efecto, “cada sustancia individual de este universo expresa
en su nocién el universo del que forma parte”, de manera que la naturaleza
individual de cada una “contiene resoluciones para todo el resto”, en cuanto que
ésta consiste en “tener una nocién completa, de la que se puede deducir todo lo
que se le pueda atribuir e incluso todo el Universo, por la conexién de las cosas”
(OFC X1V, 39; Finster, 88). De ahi que la naturaleza expresiva de las ménadas
sirva de fundamento ontolégico tanto del perspectivismo leibniziano, como para

entender su naturaleza relacional, tal y como se observa en su correspondencia
con De Volder:

En mi opinién, ninguna cosa hay en todo el universo de las criaturas que
no necesite del concepto de cualquier otra de entre la universalidad de las
cosas para la formacién de su perfecto concepto, puesto que cada una influye
en cualquier otra de manera que, si aquélla desapareciera o la imagindramos
distinta, todas las cosas en el mundo serfan distintas de como ahora son.

(OFC XVI B, 1165; GP 11, 220).

Aunque la teoria leibniziana de la expresion se encuentra en el fondo de una
amplia variedad de temas a lo largo de su obra’, su aplicacién concreta a su teo-
rfa de la percepcidn y, por ende, a su metafisica, nos permite afirmar, con Félix

¢Tal y como sefiala Alejandro Herrera, una de las limitaciones propias de la metdfora o simil
del ‘espejo’ radica justo en que ésta “insinda que hay una correspondencia biunivoca entre
representante y representado, lo cual no es exigido por la relacién de representacién” (Herre-
ra 1993, 96).

7 Un estudio mds amplio de ésta se encuentra en la obra de Valérie Debuiche, véase, por
ejemplo: Debuiche 2009, 88-117.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid



22 ROBERTO CASALES GARCIA

Duque, que toda ménada “es cosa en si a fuerza de ser para Otro: el mundo que
ella expresa con limitados grados de claridad-razén, y de ser por Otro” (Duque
1994, 299). En el caso especifico de los espiritus, esto significa que no sélo son
imdgenes vivas del universo, sino también imdgenes de la divinidad (OFC II,
340; GP VI, 621), estatuto ontolégico que resignifica su relacién tanto con
Dios, como con la comunidad de espiritus que habitan el mundo. Tesis que el
hannoveriano sostiene en el siguiente pasaje, el cual me permito citar en extenso:

En efecto, los espiritus son las sustancias mds perfeccionables y sus per-
fecciones poseen de particular que entre si se estorban lo minimo o, mejor
dicho, que se ayudan mutuamente, pues solamente los mds virtuosos podrén
ser los amigos mds perfectos; de ahi se sigue de manera manifiesta que Dios,
que busca siempre la méxima perfeccién en general, tendrd el mayor cuidado
de los espiritus, y les proporcionard no sélo en general, sino incluso a cada
uno en particular, la mayor perfeccién que permita la armonia universal.
Puede incluso decirse que Dios, en tanto que es un espiritu, es el origen de
las existencias, pues, de otro modo, si le faltara voluntad para elegir lo mejor,
no existiria razén alguna para que un posible existiera con preferencia a otros.
Asi, la cualidad que posee Dios de ser El mismo espiritu precede a todas las
demds consideraciones que se puede tener al respecto de las criaturas; s6lo
los espiritus son hechos a su imagen, son como de su linaje o como hijos de
la casa, ya que solamente ellos pueden servirle libremente y actuar con cono-
cimiento a imitacién de la naturaleza divina. Un solo espiritu vale por todo
el mundo, pues no sélo lo expresa, sino que también lo conoce y se gobierna
a si mismo a la manera de Dios. De modo tal que parece que, aunque cual-
quier sustancia expresa el universo entero, sin embargo las demds sustancias
expresan mds bien el mundo que a Dios y, en cambio, los espiritus expresan
mds bien a Dios que al mundo. (OFCI, 202; AA, VI, 4B, 1586-1587).

La diferencia entre la naturaleza expresiva de las ménadas en general y la de
los espiritus, asi, radica en que las primeras se limitan a expresarse mutuamente
desde su propia perspectiva, mientras que los espiritus, al ser imdgenes de la divi-
nidad, son capaces de mirarse a si mismas en su mutua relacién con el mundo,
de modo que, en palabras del hannoveriano, “la diferencia es tan grande como
la que existe entre el espejo y quien lo mira” (OFCII, 201; AA, VI, 4B, 1586).
Mientras que las ménadas en general son concebidas como meros espejos cuya
actividad es reflejarse y limitarse mutuamente, restringiendo su accién al lugar en
el que se encuentran situados, los espiritus poseen la capacidad de interactuar con
el mundo desde distintas perspectivas. Los espiritus, en efecto, no sélo reflejan el

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid



ALTERIDAD Y RECONOCIMIENTO EN LA ONTOLOGIA MONADOLOGICA DE LEIBNIZ 23

cosmos, sino que, al ser capaces de reconocerse a si mismos en los otros, logran
orientar su existencia para situarse en el mundo®. De ahi que, en palabras de Lei-
bniz, “el espiritu deb(a) figurar siempre en este universo del modo mds apropiado
para contribuir a la perfeccién de la sociedad de todos los espiritus que constituye
su unién moral en la Ciudad de Dios” (GP 1V, 486. El paréntesis es mio).

Al sostener que los espiritus poseen esta peculiar naturaleza expresiva que les
permite interactuar con el mundo, en cuanto que son capaces de imitar a la divi-
nidad y de contribuir a la consolidacién de la Ciudad de Dios, se afirma también
que poseen el deber de comprenderse a si mismos como seres relacionales, cuyo
tnico bien real es el bien comun (Casales 2018). Esto tltimo, sin embargo,
presupone que las ménadas no sélo tienen una naturaleza relacional, sino
también un ser composible, en virtud del cual es imposible que un espiritu se
comprenda a si mismas sin, por ello, incluir dentro de su nocién a la totalidad
de seres que componen el cosmos. La razén dltima de mi existir, acorde con la
propuesta leibniziana, radica en mi ser composible, en la medida en que “no
pueden existir todas las cosas posibles” (OFC II, 70; AA VI, 3, 473), sino tan
s6lo aquellas que encierran un mayor grado de perfeccion o esencia: “sean dos
posibles, Ay B, de los cuales es necesario que deba existir uno u otro; supuesto
que haya mds perfeccion en A que en B, entonces seguramente puede darse

razén de por qué existe A més bien que B” (OFC II, 129; AA VI, 4B, 1446).

La composibilidad, en este sentido, tiene que ver tanto con el grado de
perfeccién o realidad que contienen las esencias posibles, como con la conexién
intrinseca que existe entre los diversos seres que componen una misma serie o
mundo posible. Asi, aunque existe una amplia variedad de esencias y mundos
posibles, en cuanto que se llama posible a todo aquello “que se pued(e) suponer
o pensar sin contradiccién” (OFC 11, 117; AA VI, 4B, 1352. El paréntesis es
mio), no todos los posibles son compatibles entre si y, por tanto, no todos son

8 No en vano, el hannoveriano sostiene que la rafz de la libertad consiste en nuestro ser ima-
genes de la divinidad (cf. OFCI, 137; AA VI, 4B, 1452), en cuanto que “el espiritu no tiene
solamente una percepcién de las obras de Dios, sino que es también capaz de producir algo
que se parece a ellas, aunque en pequefio. Pues, por no decir nada de las maravillas de los
suefios, en los que inventamos sin esfuerzo (pero también sin tener voluntad de ello) cosas en
las que, cuando se estd despierto, seria menester pensar mucho tiempo para encontrarlas,
nuestra alma es arquitectdénica también en las acciones voluntarias y, al descubrir las ciencias
segtin las cuales Dios ha regulado las cosas (pondere, mensura, numero, etc.), imita en su
circunscripcidn, en el pequefio mundo en el que es permitido desempenarse, lo que Dios

hace en el grande” (OFC I, p. 350; Robinet I, 55-57).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid



24 ROBERTO CASALES GARCIA

susceptibles de entrar en composicién en la misma serie o mundo posible. De
manera que, tal y como sostiene Agustin Echavarria, sélo son composibles “aque-
llas cosas que no implican contradiccién al ser pensadas como pertenecientes a
una misma serie” (Echavarria 2011, 180). Esto nos permite suponer que una
serie 0 mundo posible es mds perfecta en la medida en que encierra un mayor
grado de composibilidad, esto es, en la medida en que admite una mayor canti-
dad de seres composibles: “entre las infinitas combinaciones de los posibles y las
series posibles existe aquélla por media de la cual llega a la existencia la mayor
cantidad de esencia, o sea, de posibilidad” (OFC II, 279; GP, VII, 303. Véase
también: OFC II, 302; Couturat, 534). En resumen:

Aceptemos que hay seres posibles, A, B, C, D, E, E G, igual de perfectos
y pretendiendo todos existir, siendo incompatibles A con B, B con D, D con
G, G con C, C con Fy F con E. Digo entonces que dos podrén existir a la
vez de quince maneras, AC, AD, AF, AG, BC, BE, BE, BG, CD, CE, DE,
DE EG, FG, o bien podrin existir tres a la vez de las siguientes maneras,
ACD, ACE, ADE, AEG, AEFE, BCE, BEG y BFG, o bien cuatro a la vez de
una sola manera, ACDE, la cual serd elegida entre todas las demds, porque
con ella se obtiene lo mds que se puede, y por tanto esto cuatro, A, C, D
y E existirdn con preferencia a los otros tres, B, E G, los cuales quedarian

excluidos, debido a que tomando uno cualquiera de ellos no se logra obtener
cuatro a la vez. (Gredos, 644; Grua, 286).

Dada esta caracterizacién de las ménadas leibnizianas como entidades rela-
cionales, en especial en su aplicacién al caso especifico de las sustancias racio-
nales, se sigue que los espiritus, por mds autosuficientes que sean, no pueden
comprenderse a s{ mismos como entidades ajenas al mundo (Casales 2015, 213).
Los espiritus, en efecto, no son entidades aisladas o carentes de relaciones, sino
entidades cuya naturaleza expresiva y composible los vincula con la totalidad de
seres que componen el mundo, de modo que no pueden ni deben prescindir de
su relacién con los demds.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid



ALTERIDAD Y RECONOCIMIENTO EN LA ONTOLOGIA MONADOLOGICA DE LEIBNIZ 25

4. Conclusiones

A pesar de que las lecturas estdndar de Leibniz tienden a escindir su meta-
fisica y su filosofia prictica, en el presente trabajo de investigacién he mostrado
un posible punto de encuentro entre ambos aspectos de su filosofia, el cual, a
su vez, sirve para esclarecer el papel que juega la alteridad y el reconocimiento
al interior de su propuesta. Esto significa que no podemos prescindir de ellas ni
en su filosofia prictica ni en su metafisica, ya sea porque la primera se reducirfa
a un mero célculo ético individualista, o sea porque la segunda, por més fuer-
za argumentativa que poseyera, seria radicalmente ajena a la realidad. Cuando
hablamos de alteridad y reconocimiento en Leibniz, en efecto, no sélo aludimos
a aquello que tienen en comun su filosofia prictica con su metafisica, sino que
también aludimos a una fundamentacién ontoldgica de la moral. Asi, a modo de
conclusién, podemos sostener que sélo es posible sizuarse en el lugar del otro, tal
y como reza el principio moral leibniziano, en la medida en que poseemos una
naturaleza relacional que nos enlaza, tanto a nosotros, como a nuestra felicidad,
sistemdtica a los otros.

Agradecimientos

Quiero agradecer explicitamente a los evaluadores, en la medida en que sus
comentarios ayudaron a mejorar en buena medida el contenido de este articulo.
Agradezco también al Dr. Alejandro Herrera Ibdfez, por su acompafamiento y
compromiso en la busqueda sincera de la verdad, en particular en el estudio de
un autor tan complejo como Leibniz.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid



26 ROBERTO CASALES GARCIA

Bibliografia

BeLEvAL, Y. (1986). “La place de la Nova Methodus dans le systeme leibnizien”. En:
Studia Leibnitiana — Sonderheft, 14, pp. 38-47.

Brown, G. (2011). “Leibniz’s Moral Philosophy”. En: Look, B. (ed.). 7he Continuum
Companion to Leibniz. Londres: Continuum.

CasaLks, R. (2018). Justicia, amor e identidad en la ontologia monadoldgica de Leibniz.
Nova Leibniz 9, Granada: Comares.

— (2015). “El conflicto entre la espontaneidad y comunicacién entre las sustancias: un
tema clave para comprender el paso de la ontologia leibniziana a su filosofia pric-
tica”. En: Casales, R. y Solis, R. (comp.). Libertad y necesidad en Leibniz. Ensayos
sobre el laberinto leibniziano de la libertad. Puebla: UPAEP, pp. 203-218.

DEBUICHE, V. (2009). “La notion d’expression et ses origines mathématiques”. En: Stu-
dia Leibnitiana, Bd. 41, H. 1, pp. 88-117.

Duqug, E (1994). “La fuga del universo”. En: Racionero, Q. y Rolddn, C. (coord.).
G. W, Leibniz. Analogia y expresion. Madrid: Editorial Complutense, pp. 289-305.

EcHavARRIA, A. (2011). Metafisica leibniziana de la permision del mal. Pamplona:
EUNSA.

HERRER4, A. (1993). “Leibniz y su visién ontolégica de la percepcién”. En: Benitez, L.
y Robles, J.A. (comp.). Percepcion: colores. México: UNAM, pp. 91-100.

HEerrera, L.E. (2012). “La expresién como funcién. Sobre el cardcter funcional del
concepto de expresién en G.W. Leibniz”. En: Revista de Filosofia de la Universidad
de Costa Rica, L1 (129-131), pp. 263-271.

LeisNiz, G.W. (1965). Die Philosophischen Schriften. Herausgegeben von Gerhardt,
C.I, Hildesheim.

— (2001). Escritos de filosofia politica y juridica. Ed. de Salas, J., Madrid: Biblioteca

Nueva.

— (1997). G. W. Leibniz. Der Briefwechsel mit Antoine Arnauld. Ed. de Finster, R. Felix
Meiner Verlag, Hamburg.

— (2010). G. W, Leibniz. Obras filosdficas y cientificas. 2. Metafisica. Ed. Gonzélez, A.L.,
Granada: Comares.

— (2007). G.W. Leibniz. Obras filoséficas y cientificas. 14. Correspondencia I. Ed. de

Nicolds, J.A., Granada: Comares.

— (2011). Gortfried Wilhelm Leibniz. Ed. de Echeverria, J., Madrid: Gredos.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid



ALTERIDAD Y RECONOCIMIENTO EN LA ONTOLOGIA MONADOLOGICA DE LEIBNIZ 27

— (1991). Los elementos del Derecho natural. Trad. Guillén Vera, T., Madrid: Tecnos.

— (2015). Methodus Vitae (Escritos de Leibniz). Vol. III: Etica o politica. Trad. Andreu,
A., Madrid: Plaza y Valdés.

— (1893). Mitteilungen aus Leibnizens ungedrucken Schriften. Von Mollat, G. Leipzig.

— (1961). Opuscules et fragmentes inédits de Leibniz. Extraits des manuscrits de la
Bibliothéque royale de Hannovre. Par Couturat, L. Hildesheim.

— (1954). Principes de la nature et de la grice fondés en raison. Principes de la philosophie
ou monadologie. Publiés intégralement d’apres des lettres inédites par Robinet, A.,
Paris.

— (1923). Simtliche Schriften und Briefe. Von der Deutschen Akademie der Wissens-
chaften zu Berlin, Darmstadt (1923 y ss.), Leipzig (1938 y ss.), Berlin (1950 y ss.).

— (1948). Textes inédits daprés les manuscrites de la bibliothéque provinciale de Hanno-
vre. Publiés et annotés par Grua, G. Paris.

OR10 DE MIGUEL, B. (2011). Leibniz. Critica de la razén simbélica. Nova Leibniz 1,
Granada: Comares.

Ricey, P. (1996). Leibniz Universal Jurisprudence. Justice as the Charity of the Wise. Cam-
bridge, Massachussetts: Harvard University Press.

RorpAn, C. (2017). “Mejorando el mejor de los mundos posibles: ética y politica en
Leibniz”. En: Casales, R. y Castro, M. (comps.). La modernidad en perspectiva. A
trescientos anos del fallecimiento de Leibniz. Granada: Comares, pp. 115-129.

— (1997). “Iheoria cum praxi: la vuelta a la complejidad. (Apuntes para una filosofia
practica desde el perspectivismo leibniziano)”. En: Isegoria, 17, pp. 85-105.

Recibido: 30/10/2018
Aceptado: 13/03/2019

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-

NoComercial-SinObraDerivada 4.0

@080

EY MG HD

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/




