
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

ALTERIDAD Y RECONOCIMIENTO EN LA 
ONTOLOGÍA MONADOLÓGICA DE LEIBNIZ

ALTERITY AND RECOGNITION IN 
LEIBNIZ’S MONADOLOGICAL ONTOLOGY

Roberto Casales García*

UPAEP

Resumen: El objetivo principal del presente trabajo de investigación es esclarecer 
el papel de la alteridad y el reconocimiento en Leibniz, tanto en su lógica de la alteri-
dad y su teoría de la justicia universal, como en su fundamentación ontológica en la 
naturaleza expresiva y composible de los espíritus. Para lograr este objetivo, he dividido 
esta investigación en dos partes: en la primera parte busco mostrar en qué medida la 
alteridad y el reconocimiento son indispensables para comprender la filosofía práctica 
del hannoveriano; mientras que en la segunda busca analizar la naturaleza expresiva y 
composible de los espíritus, a fin de articular una incipiente fundamentación ontológica 
de la moral leibniziana. 

Palabras clave: alteridad, reconocimiento, espíritu, expresividad, composibilidad.

Abstract: The main purpose of the present paper is to clarify the role of alterity 
and recognition in Leibniz’s philosophy, not only in his logic of alterity and his theory 
of universal justice, but also in the ontological grounding of both notions through the 
expressive and compossible nature of spirits. In order to achieve this goal, this paper is 
divided in two parts: in the first part I try to probe in which sense alterity and recog-
nition are essential to understand Leibniz’s practical philosophy; while in the second 
part I analyze the expressive and compossible nature of spirits, in order to articulate an 
incipient ontological grounding of Leibniz’s moral philosophy.

Keywords: alterity, recognition, spirit, expressivity, compossibility. 

* Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla, 21 Sur # 1103, Barrio de Santiago, 
C.P. 72410, Puebla, Pue., México. Mail: roberto.casales@upaep.mx. Director académico de 
la Facultad de Filosofía, miembro del Sistema Nacional de Investigadores del CONACYT, 
nivel I.



16	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

1. Introducción

Incluso cuando el filósofo de Hannover no desarrolla de forma explícita una 
teoría del reconocimiento, no al menos en el mismo sentido en el que lo hacen 
Hegel o Fichte, su teoría de la justicia universal contiene ciertos elementos cons-
titutivos que nos permiten articular tanto una lógica de la alteridad, como una 
incipiente ética del reconocimiento. Me refiero, en particular, a una lógica de la 
alteridad y una ética del reconocimiento cuyas tesis principales se fundan en la 
naturaleza expresiva y composible de los espíritus, las cuales impregnan toda su 
filosofía práctica a través del principio moral de «situarse en el lugar del otro». 
Teniendo esto en mente, el presente trabajo de investigación tiene por objetivo 
principal estudiar esta relación concreta entre su filosofía práctica y su metafísica, 
a fin de esclarecer en qué medida es posible hablar tanto de alteridad como de 
reconocimiento en Leibniz.

Para lograr esto, he dividido mi texto en dos partes: en la primera parte 
pretendo esclarecer el papel de la alteridad y el reconocimiento en su filosofía 
práctica, con la intención de mostrar que ambas son centrales para su teoría de 
la justicia universal; mientras que en la segunda procuro mostrar la relación entre 
estas nociones y la constitución ontológica de los espíritus, en particular a través 
de su naturaleza expresiva y composible. 

2. Alteridad y reconocimiento en la filosofía práctica de Leibniz 

Al sostener que el verdadero punto de vista de la moral consiste en situarnos 
en el lugar del otro (Methodus Vitae III, 6-7; Grua, 699-701)1, el filósofo de 
Hannover no sólo articula un modelo de discernimiento moral distinto a la racio-
nalidad práctica en general, cuyo principio es el de lo mejor2, sino que también 
introduce las nociones de alteridad y reconocimiento como aspectos medulares 

1 Todas las obras de Leibniz se citan conforme a los criterios y abreviaturas establecidos por el 
proyecto “Leibniz en Español” (http://leibniz.es/leibniz-en-espanol/), para lo cual he decidido 
poner, en primer lugar, la referencia a la edición en castellano y, posteriormente, la referencia 
del texto original al cual alude la correspondiente edición en castellano. 
2 Aunque el hannoveriano sostiene que “la mayor libertad es obligarse por la recta razón a lo 
mejor” (OFC II, 20; AA II, 1, 186), el principio de conveniencia o de lo mejor se postula 
como un modelo de racionalidad práctica que subyace a toda acción racional, en cuanto que 
éste nos determina a actuar siempre en conformidad con el mayor bien aparente (OFC II, 
135; AA VI, 4B, 1450; véase también: OFC II, 194; AA, VI, 4B, 1575).

http://leibniz.es/leibniz-en-espanol/


Alteridad y reconocimiento en la ontología monadológica de Leibniz	 17

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

de su filosofía práctica. Para Leibniz, en efecto, este principio es fundamental 
para el discernimiento moral en cuanto que nos permite, en palabras del han-
noveriano, “descubrir consideraciones que sin ello no se nos han ocurrido y que 
todo lo que encontraríamos ser injusto en el lugar del otro debe contenernos 
para examinarlo con mayor reflexión. De modo que el sentido del principio es 
no hagas o no rechaces ligeramente lo que no quisieras que se te hiciese o se te 
rechazase” (Methodus Vitae III, 6; Grua, 701). 

Situarnos en el lugar del otro, así, implica dos cosas: por un lado, 
reconocerme en el otro, lo cual implica tanto reconocer mi fragilidad y mi 
necesidad en la del otro3, como identificar las consecuencias de mis acciones 
para discernir si son justas o no; por otro lado, implica reconocer las necesidades 
del otro en cuanto tal, esto es, reconocerlo como un otro distinto de mí, cuyas 
necesidades específicas adquieren un carácter normativo en mí. Así, en palabras 
del hannoveriano, “cada cual debe por mor de la equidad comprender, en cierto 
modo ponerse en el lugar del otro, y verificar en uno mismo los pensamientos 
que se haría en la misma situación” (Salas, 498). El ‘yo’ leibniziano, en este 
sentido, más que un ‘yo’ solipsista o un ‘yo’ radicalmente ensimismado, es un 
‘yo’ que se descubre a sí mismo en la intersubjetividad, de modo que: 

Aunque cada uno de nosotros es distinto del otro por razón de la per-
sona, debemos pensar no obstante que ningún hombre puede subsistir por 
sí solo y considerarnos a nosotros mismos no sólo parte de todo lo creado 
sino también, en especial, de lo que forma parte de esta tierra, a saber, de 
la Política, de la sociedad y de la gente a la que estamos vinculados, sea por 
alojamiento, sea por parentesco u otro tipo de comunidad. Y como hay que 
anteponer el provecho del todo al de la parte, no será para nosotros más que 
un placer el servir a todos sin excepción alguna. Además, si lo disponemos 

3 A este respecto, resulta interesante la reflexión que hace el hannoveriano en su Méditation 
sur la notion commune de la justice, a fin de esclarecer en qué medida la justicia no sólo nos 
demanda evitar el mal a otro, sino también a hacer el bien a los demás: “en general, se te pide, 
bien hacer algo, bien dejar de hacerlo. Si te niegas a esta petición, habrá motivo de queja, 
cuando puede afirmarse que pedirías lo mismo si estuvieses en el lugar del otro. Es el princi-
pio de equidad o, lo que es lo mismo de igualdad, el que exige que se conceda a otro lo que 
uno pretendería en el caso de estar en parecidas circunstancias, sin aspirar a un privilegio en 
contra de la razón, o poder alegar la voluntad  propia como razón” (Salas, 93;  Mollat, 57). 
Situarse en el lugar del otro, en este sentido, me permite reconocer lo que exigiría si estuviese 
en su situación y, en consecuencia, asumirme como alguien necesitado del otro. Se trata, en 
palabras de Concha Roldán, de un “ponerse reflexivamente en el lugar del otro” que hace 
“que cada individuo se entienda a sí mismo como una más entre otros” (Roldán 1997, 99).



18	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

todo según la inteligencia, nos encontraremos con que eso es también lo que 
nos conviene a nosotros, pues vemos que, quienes están dispuestos a servir 
a gusto a los demás, también obtienen de ellos a su vez grandes amistades y 
servicios, incluso de quienes no estuvieron al servicio de uno. El trabajo que 
nos tomamos al servicio de los demás, es mucho menor que las ventajas que 
de su amistad tenemos. (Methodus Vitae III, 175; GP VII, 93).

La lógica de la alteridad que subyace a este principio moral leibniziano, acor-
de a la cita anterior, transita de un sentido meramente restrictivo –el ‘no hagas’ 
o ‘no rechaces’–, a una caracterización que asume tanto esta negatividad, como 
una dimensión propositiva que nos incita a la acción4: situarse en el lugar del 
otro no sólo implica limitar mis acciones o evitar el mal, sino también buscar el 
bien ajeno, hacer el bien. En otras palabras, no basta con no hacer aquello que 
no quiero que me hagan, sino que también debo promover, en la medida de mis 
posibilidades, el bien y la felicidad ajena. Se trata, pues, de un principio herme-
néutico que me permite reconocer tanto las consecuencias de mis propios actos, 
como las necesidades del otro en cuanto tal, tema fundamental para comprender 
su teoría de la justicia universal. En opinión de Leibniz, en efecto, es posible 
afirmar que “la justicia, al menos entre los hombres, consiste en la constante 
voluntad de actuar de modo que, en lo posible, no pueda haber queja de nosotros 
en las situaciones en que nosotros podríamos quejarnos del otro… así lo que es 
justo es conforme a la caridad del sabio” (Salas, 94; Mollat, 58).

Esta última definición de lo justo presupone fundamentalmente dos cosas: 
por un lado, que el justo es aquel que posee el hábito de amar a los otros (Cf. 
Salas, 106; Mollat, 36. Véase también: Guillén, 80; AA VI, 1, 465), en cuanto 
que la caridad constituye una benevolencia general que nos mueve a buscar el 
bien y la felicidad ajena de forma desinteresada o incondicional, es decir, sin 
esperar algún otro bien a cambio (Cf. Salas, 107; Mollat, 36-37); por otro lado, 
que esta conmoción o tendencia a buscar el bien y la felicidad ajena no es arbi-
traria, sino que presupone actuar en conformidad con la razón, de modo que, 

4 Al admitir tanto una lectura restrictiva, como una lectura propositiva de la regla de oro, 
según Gregory Brown (2011, 234), el filósofo de Hannover opone su teoría de la justicia 
universal a la propuesta específica de Hobbes, quien sólo admite una lectura restrictiva de este 
principio. Para Leibniz, sin embargo, la regla de oro nos ordena taxativamente hacer el bien: 
“se me concederá entonces que es preciso evitar el mal a otro si esto puede hacerse cómoda-
mente; pero quizá no se admita que la justicia ordena taxativamente hace el bien a los demás. 
A propósito de esto, yo pregunto si al menos no se está obligado a aliviar sus males” (Salas, 
92;  Mollat, 55).



Alteridad y reconocimiento en la ontología monadológica de Leibniz	 19

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

en palabras de Leibniz, “no se haga daño sin necesidad a nadie y se haga [antes] 
bien <en cuanto pueda uno; más, sobre todo>, allá donde esté mejor empleado, 
[y perfecto y más amable]” (Methodus Vitae III, 109; Grua, 583). Situarse en 
el lugar del otro, en palabras de Concha Roldán, es un principio que nos obliga 
“a superar el egoísmo individual, sustituyéndolo por el amor al prójimo que nos 
permite colocarnos «en el lugar del otro», obteniendo felicidad de su perfección” 
(Roldán 2017, 119). De ahí que el hannoveriano sostenga que la máxima regla 
del derecho, siguiendo esta lógica de la alteridad, “consiste en encaminar todos 
nuestros actos a la consecución del bien general” (Salas, 112; Mollat, 8-9)5.

Cuando hablamos de la teoría leibniziana de la justicia universal, en este 
sentido, no sólo entendemos la justicia en términos de un ius strictum, princi-
pio que nos prescribe “no hacer daño a otra persona” (Salas, 93; Mollat, 57), 
sino también como una benevolencia “activa”, expresión de Patrick Riley (1996, 
18), la cual nos demanda “que se haga el bien cuando es oportuno”, principio 
de equidad que nos mueve a “dar a cada uno lo que le corresponde” (Salas, 93; 
Mollat, 57). Al comprender ambos niveles, sin embargo, la teoría leibniziana de 
la justicia universal se sitúa dentro de un orden superior que nos prescribe amar a 
todos según la razón, principio que, en el caso específico de los espíritus creados, 
debe interpretarse de la siguiente forma:

Y no entiendo esto como si fuera necesario que el hombre justo o bueno 
se distinga en el conocimiento de las cosas y conozca las primeras causas de 
lo bueno y lo justo, sino en el sentido en que las cosas que conciernen a la 
caridad, las hará como las haría y prescribiría hacer el sabio. Por consiguiente, 
el justo acostumbrará actuar del modo más racional, o, al menos –lo que 
es suficiente–, estará dispuesto a imitar al sabio. Y, como las otras virtudes 
consisten en moderar las otras pasiones, así hay que pensar que la justicia se 
ocupa en dirigir la voluntad del hombre hacia el bien del prójimo, y trata 
de que todos intentemos ser útiles y no perjudiquemos a nadie. (Salas, 105; 
Mollat, 35).

Las nociones de alteridad y reconocimiento, a pesar de que juegan un papel 
central en la filosofía práctica del hannoveriano, resultan un tanto conflictivas 
al momento de articularlas con su ontología monadológica, particularmente si 
se concibe a las mónadas como entidades cerradas y carentes de relaciones. Esta 

5 Algo semejante sostiene cuando define esta regla suprema del derecho como el deber de 
hacer lo que es útil a la comunidad (Salas, 137; Mollat, 85).



20	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

lectura de su ontología monadológica, tal y como trataré de mostrar a continua-
ción, olvida por completo que las mónadas leibnizianas son entidades relacio-
nales, en palabras de Leibniz: “las mónadas no existen solitarias. Son mónadas, 
no anacoretas” (OFC II, 296; Grua, 395). Así, a pesar de que “las mónadas 
no tienen en absoluto ventanas” (OFC II, 328; GP VI, 607), como sostiene el 
hannoveriano en el §7 de su Monadologie, esto no significa que sean entidades 
aisladas, ni que carezcan por ello de relaciones.

3. Expresividad y composibilidad de los espíritus

La naturaleza relacional de las mónadas, si mi lectura del hannoveriano es 
correcta, alude fundamentalmente a dos elementos clave de su ontología: por 
un lado, a la naturaleza expresiva o representativa de toda substancia simple, la 
cual se articula al interior de su teoría de la percepción y la apetición; por otro 
lado, a su composibilidad constitutiva, en virtud de la cual se da cabida tanto a su 
sistema de la armonía preestablecida, como a la elección divina del mejor de los 
mundos posibles. A través de lo primero se afirma que toda mónada o sustancia 
simple “es como un mundo entero y como un espejo de Dios o bien de todo 
el universo, que cada una expresa a su manera, de modo análogo a como una 
misma ciudad es diversamente representada según las diferentes situaciones de 
quien la contempla” (OFC II, 170; AA, VI, 4B, 1542). De ahí que las mónadas, 
en cuanto que se expresan mutuamente, se limiten y acomoden entre sí, dando 
por resultado un universo armónico, tal y como se aprecia en el §56 de su Mona-
dologie: “esta ligazón o acodamiento de todas las cosas creadas a cada una y de 
cada una a todas las demás, hace que cada sustancia simple tenga relaciones que 
expresan a todas las demás, y que por consiguiente sea un espejo vivo y perpetuo 
del universo” (OFC II, 336; GP, VI, 616).

En términos generales, se dice que “una cosa expresa a otra (según mis tér-
minos) cuando hay una relación constante y reglada entre lo que se puede decir 
de la una y de la otra” (OFC XIV, 126; Finster 310), de modo que, entre el 
significado y el significante, “hay respectos (habitudines) que responden a los 
respectos de la cosa que va a expresarse” (Gredos, 25; GP, VII, 263; véase tam-
bién: Beleval 1986, 46). Lo cual no implica que esta correspondencia establezca 
una relación de igualdad entre la expresión y lo expresado, sino, a lo mucho, 
una relación analógica, cuya aplicación a su ontología monadológica implica, en 
palabras de Bernardino Orio de Miguel, que “cada substancia responde a todas 
las demás desde sus propios requisitos”, de modo que cada una “auto-descubre, 



Alteridad y reconocimiento en la ontología monadológica de Leibniz	 21

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

auto-manifiesta, auto-expresa…, sus internas propiedades ante el reflejo o imagen 
que las demás dejan en ella” (Orio de Miguel 2011, 126). 

A partir de lo cual se sigue que el tipo de expresión al que se alude en 
el caso específico de las mónadas, difiere de otros tipos de expresión, como 
ocurre con la geometría proyectiva, puesto que, si bien es cierto que cada una 
de las cónicas mantiene una relación de correspondencia entre sí, esta relación 
mantiene un carácter biunívoco. La naturaleza expresiva de las mónadas, sin 
embargo, se entiende no como una relación biunívoca, i.e., como una relación 
uno a uno6, sino más bien como una relación armónica inter-especular en la que 
cada mónada se relaciona con la totalidad de individuos que componen el cos-
mos. De este modo, como señala Laura Herrera, las mónadas “no sólo expresan 
las sustancias, sino que lo hacen acomodándose unas a otras” (Herrera 2012, 
268). Para Leibniz, en efecto, “cada sustancia individual de este universo expresa 
en su noción el universo del que forma parte”, de manera que la naturaleza 
individual de cada una “contiene resoluciones para todo el resto”, en cuanto que 
ésta consiste en “tener una noción completa, de la que se puede deducir todo lo 
que se le pueda atribuir e incluso todo el Universo, por la conexión de las cosas” 
(OFC XIV, 39; Finster, 88). De ahí que la naturaleza expresiva de las mónadas 
sirva de fundamento ontológico tanto del perspectivismo leibniziano, como para 
entender su naturaleza relacional, tal y como se observa en su correspondencia 
con De Volder:

En mi opinión, ninguna cosa hay en todo el universo de las criaturas que 
no necesite del concepto de cualquier otra de entre la universalidad de las 
cosas para la formación de su perfecto concepto, puesto que cada una influye 
en cualquier otra de manera que, si aquélla desapareciera o la imagináramos 
distinta, todas las cosas en el mundo serían distintas de como ahora son. 
(OFC XVI B, 1165; GP II, 226).

Aunque la teoría leibniziana de la expresión se encuentra en el fondo de una 
amplia variedad de temas a lo largo de su obra7, su aplicación concreta a su teo-
ría de la percepción y, por ende, a su metafísica, nos permite afirmar, con Félix 

6 Tal y como señala Alejandro Herrera, una de las limitaciones propias de la metáfora o símil 
del ‘espejo’ radica justo en que ésta “insinúa que hay una correspondencia biunívoca entre 
representante y representado, lo cual no es exigido por la relación de representación” (Herre-
ra 1993, 96). 
7 Un estudio más amplio de ésta se encuentra en la obra de Valérie Debuiche, véase, por 
ejemplo: Debuiche 2009, 88-117. 



22	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

Duque, que toda mónada “es cosa en sí a fuerza de ser para Otro: el mundo que 
ella expresa con limitados grados de claridad-razón, y de ser por Otro” (Duque 
1994, 299). En el caso específico de los espíritus, esto significa que no sólo son 
imágenes vivas del universo, sino también imágenes de la divinidad (OFC II, 
340; GP VI, 621), estatuto ontológico que resignifica su relación tanto con 
Dios, como con la comunidad de espíritus que habitan el mundo. Tesis que el 
hannoveriano sostiene en el siguiente pasaje, el cual me permito citar en extenso:

En efecto, los espíritus son las sustancias más perfeccionables y sus per-
fecciones poseen de particular que entre sí se estorban lo mínimo o, mejor 
dicho, que se ayudan mutuamente, pues solamente los más virtuosos podrán 
ser los amigos más perfectos; de ahí se sigue de manera manifiesta que Dios, 
que busca siempre la máxima perfección en general, tendrá el mayor cuidado 
de los espíritus, y les proporcionará no sólo en general, sino incluso a cada 
uno en particular, la mayor perfección que permita la armonía universal. 
Puede incluso decirse que Dios, en tanto que es un espíritu, es el origen de 
las existencias, pues, de otro modo, si le faltara voluntad para elegir lo mejor, 
no existiría razón alguna para que un posible existiera con preferencia a otros. 
Así, la cualidad que posee Dios de ser Él mismo espíritu precede a todas las 
demás consideraciones que se puede tener al respecto de las criaturas; sólo 
los espíritus son hechos a su imagen, son como de su linaje o como hijos de 
la casa, ya que solamente ellos pueden servirle libremente y actuar con cono-
cimiento a imitación de la naturaleza divina. Un solo espíritu vale por todo 
el mundo, pues no sólo lo expresa, sino que también lo conoce y se gobierna 
a sí mismo a la manera de Dios. De modo tal que parece que, aunque cual-
quier sustancia expresa el universo entero, sin embargo las demás sustancias 
expresan más bien el mundo que a Dios y, en cambio, los espíritus expresan 
más bien a Dios que al mundo. (OFC II, 202; AA, VI, 4B, 1586-1587).

La diferencia entre la naturaleza expresiva de las mónadas en general y la de 
los espíritus, así, radica en que las primeras se limitan a expresarse mutuamente 
desde su propia perspectiva, mientras que los espíritus, al ser imágenes de la divi-
nidad, son capaces de mirarse a sí mismas en su mutua relación con el mundo, 
de modo que, en palabras del hannoveriano, “la diferencia es tan grande como 
la que existe entre el espejo y quien lo mira” (OFC II, 201; AA, VI, 4B, 1586). 
Mientras que las mónadas en general son concebidas como meros espejos cuya 
actividad es reflejarse y limitarse mutuamente, restringiendo su acción al lugar en 
el que se encuentran situados, los espíritus poseen la capacidad de interactuar con 
el mundo desde distintas perspectivas. Los espíritus, en efecto, no sólo reflejan el 



Alteridad y reconocimiento en la ontología monadológica de Leibniz	 23

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

cosmos, sino que, al ser capaces de reconocerse a sí mismos en los otros, logran 
orientar su existencia para situarse en el mundo8. De ahí que, en palabras de Lei-
bniz, “el espíritu deb(a) figurar siempre en este universo del modo más apropiado 
para contribuir a la perfección de la sociedad de todos los espíritus que constituye 
su unión moral en la Ciudad de Dios” (GP IV, 486. El paréntesis es mío).

Al sostener que los espíritus poseen esta peculiar naturaleza expresiva que les 
permite interactuar con el mundo, en cuanto que son capaces de imitar a la divi-
nidad y de contribuir a la consolidación de la Ciudad de Dios, se afirma también 
que poseen el deber de comprenderse a sí mismos como seres relacionales, cuyo 
único bien real es el bien común (Casales 2018). Esto último, sin embargo, 
presupone que las mónadas no sólo tienen una naturaleza relacional, sino 
también un ser composible, en virtud del cual es imposible que un espíritu se 
comprenda a sí mismas sin, por ello, incluir dentro de su noción a la totalidad 
de seres que componen el cosmos. La razón última de mi existir, acorde con la 
propuesta leibniziana, radica en mi ser composible, en la medida en que “no 
pueden existir todas las cosas posibles” (OFC II, 70; AA VI, 3, 473), sino tan 
sólo aquellas que encierran un mayor grado de perfección o esencia: “sean dos 
posibles, A y B, de los cuales es necesario que deba existir uno u otro; supuesto 
que haya más perfección en A que en B, entonces seguramente puede darse 
razón de por qué existe A más bien que B” (OFC II, 129; AA VI, 4B, 1446).

La composibilidad, en este sentido, tiene que ver tanto con el grado de 
perfección o realidad que contienen las esencias posibles, como con la conexión 
intrínseca que existe entre los diversos seres que componen una misma serie o 
mundo posible. Así, aunque existe una amplia variedad de esencias y mundos 
posibles, en cuanto que se llama posible a todo aquello “que se pued(e) suponer 
o pensar sin contradicción” (OFC II, 117; AA VI, 4B, 1352. El paréntesis es 
mío), no todos los posibles son compatibles entre sí y, por tanto, no todos son 

8 No en vano, el hannoveriano sostiene que la raíz de la libertad consiste en nuestro ser imá-
genes de la divinidad (cf. OFC II, 137; AA VI, 4B, 1452), en cuanto que “el espíritu no tiene 
solamente una percepción de las obras de Dios, sino que es también capaz de producir algo 
que se parece a ellas, aunque en pequeño. Pues, por no decir nada de las maravillas de los 
sueños, en los que inventamos sin esfuerzo (pero también sin tener voluntad de ello) cosas en 
las que, cuando se está despierto, sería menester pensar mucho tiempo para encontrarlas, 
nuestra alma es arquitectónica también en las acciones voluntarias y, al descubrir las ciencias 
según las cuales Dios ha regulado las cosas (pondere, mensura, numero, etc.), imita en su 
circunscripción, en el pequeño mundo en el que es permitido desempeñarse, lo que Dios 
hace en el grande” (OFC II, p. 350; Robinet I, 55-57).



24	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

susceptibles de entrar en composición en la misma serie o mundo posible. De 
manera que, tal y como sostiene Agustín Echavarría, sólo son composibles “aque-
llas cosas que no implican contradicción al ser pensadas como pertenecientes a 
una misma serie” (Echavarría 2011, 180). Esto nos permite suponer que una 
serie o mundo posible es más perfecta en la medida en que encierra un mayor 
grado de composibilidad, esto es, en la medida en que admite una mayor canti-
dad de seres composibles: “entre las infinitas combinaciones de los posibles y las 
series posibles existe aquélla por media de la cual llega a la existencia la mayor 
cantidad de esencia, o sea, de posibilidad” (OFC II, 279; GP, VII, 303. Véase 
también: OFC II, 302; Couturat, 534). En resumen:

Aceptemos que hay seres posibles, A, B, C, D, E, F, G, igual de perfectos 
y pretendiendo todos existir, siendo incompatibles A con B, B con D, D con 
G, G con C, C con F y F con E. Digo entonces que dos podrán existir a la 
vez de quince maneras, AC, AD, AF, AG, BC, BE, BF, BG, CD, CE, DE, 
DF, EG, FG, o bien podrán existir tres a la vez de las siguientes maneras, 
ACD, ACE, ADE, AEG, AEF, BCE, BEG y BFG, o bien cuatro a la vez de 
una sola manera, ACDE, la cual será elegida entre todas las demás, porque 
con ella se obtiene lo más que se puede, y por tanto esto cuatro, A, C, D 
y E existirán con preferencia a los otros tres, B, F, G, los cuales quedarían 
excluidos, debido a que tomando uno cualquiera de ellos no se logra obtener 
cuatro a la vez. (Gredos, 644; Grua, 286).

Dada esta caracterización de las mónadas leibnizianas como entidades rela-
cionales, en especial en su aplicación al caso específico de las sustancias racio-
nales, se sigue que los espíritus, por más autosuficientes que sean, no pueden 
comprenderse a sí mismos como entidades ajenas al mundo (Casales 2015, 213). 
Los espíritus, en efecto, no son entidades aisladas o carentes de relaciones, sino 
entidades cuya naturaleza expresiva y composible los vincula con la totalidad de 
seres que componen el mundo, de modo que no pueden ni deben prescindir de 
su relación con los demás.



Alteridad y reconocimiento en la ontología monadológica de Leibniz	 25

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

4. Conclusiones

A pesar de que las lecturas estándar de Leibniz tienden a escindir su meta-
física y su filosofía práctica, en el presente trabajo de investigación he mostrado 
un posible punto de encuentro entre ambos aspectos de su filosofía, el cual, a 
su vez, sirve para esclarecer el papel que juega la alteridad y el reconocimiento 
al interior de su propuesta. Esto significa que no podemos prescindir de ellas ni 
en su filosofía práctica ni en su metafísica, ya sea porque la primera se reduciría 
a un mero cálculo ético individualista, o sea porque la segunda, por más fuer-
za argumentativa que poseyera, sería radicalmente ajena a la realidad. Cuando 
hablamos de alteridad y reconocimiento en Leibniz, en efecto, no sólo aludimos 
a aquello que tienen en común su filosofía práctica con su metafísica, sino que 
también aludimos a una fundamentación ontológica de la moral. Así, a modo de 
conclusión, podemos sostener que sólo es posible situarse en el lugar del otro, tal 
y como reza el principio moral leibniziano, en la medida en que poseemos una 
naturaleza relacional que nos enlaza, tanto a nosotros, como a nuestra felicidad, 
sistemática a los otros. 

Agradecimientos

Quiero agradecer explícitamente a los evaluadores, en la medida en que sus 
comentarios ayudaron a mejorar en buena medida el contenido de este artículo. 
Agradezco también al Dr. Alejandro Herrera Ibáñez, por su acompañamiento y 
compromiso en la búsqueda sincera de la verdad, en particular en el estudio de 
un autor tan complejo como Leibniz.



26	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

Bibliografía

Beleval, Y. (1986). “La place de la Nova Methodus dans le système leibnizien”. En: 
Studia Leibnitiana – Sonderheft, 14, pp. 38-47.

Brown, G. (2011). “Leibniz’s Moral Philosophy”. En: Look, B. (ed.). The Continuum 
Companion to Leibniz. Londres: Continuum.

Casales, R. (2018). Justicia, amor e identidad en la ontología monadológica de Leibniz. 
Nova Leibniz 9, Granada: Comares.

—  (2015). “El conflicto entre la espontaneidad y comunicación entre las sustancias: un 
tema clave para comprender el paso de la ontología leibniziana a su filosofía prác-
tica”. En: Casales, R. y Solís, R. (comp.). Libertad y necesidad en Leibniz. Ensayos 
sobre el laberinto leibniziano de la libertad. Puebla: UPAEP, pp. 203-218.

Debuiche, V. (2009). “La notion d’expression et ses origines mathématiques”. En: Stu-
dia Leibnitiana, Bd. 41, H. 1, pp. 88-117.

Duque, F. (1994). “La fuga del universo”. En: Racionero, Q. y Roldán, C. (coord.). 
G. W. Leibniz. Analogía y expresión. Madrid: Editorial Complutense, pp. 289-305.

Echavarría, A. (2011). Metafísica leibniziana de la permisión del mal. Pamplona: 
EUNSA.

Herrera, A. (1993). “Leibniz y su visión ontológica de la percepción”. En: Benítez, L. 
y Robles, J.A. (comp.). Percepción: colores. México: UNAM, pp. 91-100.

Herrera, L.E. (2012). “La expresión como función. Sobre el carácter funcional del 
concepto de expresión en G.W. Leibniz”. En: Revista de Filosofía de la Universidad 
de Costa Rica, LI (129-131), pp. 263-271.

Leibniz, G.W. (1965). Die Philosophischen Schriften. Herausgegeben von Gerhardt, 
C.I., Hildesheim.

—  (2001). Escritos de filosofía política y jurídica. Ed. de Salas, J., Madrid: Biblioteca 
Nueva.

—  (1997). G. W. Leibniz. Der Briefwechsel mit Antoine Arnauld. Ed. de Finster, R. Felix 
Meiner Verlag, Hamburg.

—  (2010). G.W. Leibniz. Obras filosóficas y científicas. 2. Metafísica. Ed. González, A.L., 
Granada: Comares.

—  (2007). G.W. Leibniz. Obras filosóficas y científicas. 14. Correspondencia I. Ed. de 
Nicolás, J.A., Granada: Comares.

—  (2011). Gottfried Wilhelm Leibniz. Ed. de Echeverría, J., Madrid: Gredos.



Alteridad y reconocimiento en la ontología monadológica de Leibniz	 27

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 15 - 28. UNED, Madrid

—  (1991). Los elementos del Derecho natural. Trad. Guillén Vera, T., Madrid: Tecnos.

—  (2015). Methodus Vitae (Escritos de Leibniz). Vol. III: Ética o política. Trad. Andreu, 
A., Madrid: Plaza y Valdés.

—  (1893). Mitteilungen aus Leibnizens ungedrucken Schriften. Von Mollat, G. Leipzig.

—  (1961). Opuscules et fragmentes inédits de Leibniz. Extraits des manuscrits de la 
Bibliothèque royale de Hannovre. Par Couturat, L. Hildesheim.

—  (1954). Principes de la nature et de la grâce fondés en raison. Principes de la philosophie 
ou monadologie. Publiés intégralement d’après des lettres inédites par Robinet, A., 
Paris.

—  (1923). Sämtliche Schriften und Briefe. Von der Deutschen Akademie der Wissens-
chaften zu Berlin, Darmstadt (1923 y ss.), Leipzig (1938 y ss.), Berlín (1950 y ss.).

—  (1948). Textes inédits d’après les manuscrites de la bibliothèque provinciale de Hanno-
vre. Publiés et annotés par Grua, G. Paris.

Orio de Miguel, B. (2011). Leibniz. Crítica de la razón simbólica. Nova Leibniz 1, 
Granada: Comares.

Riley, P. (1996). Leibniz Universal Jurisprudence. Justice as the Charity of the Wise. Cam-
bridge, Massachussetts: Harvard University Press.

Roldán, C. (2017). “Mejorando el mejor de los mundos posibles: ética y política en 
Leibniz”. En: Casales, R. y Castro, M. (comps.). La modernidad en perspectiva. A 
trescientos años del fallecimiento de Leibniz. Granada: Comares, pp. 115-129.

—  (1997). “Theoria cum praxi: la vuelta a la complejidad. (Apuntes para una filosofía 
práctica desde el perspectivismo leibniziano)”. En: Isegoría, 17, pp. 85-105.

Recibido: 30/10/2018

Aceptado: 13/03/2019

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



