
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

MINDFULNESS EN ORIENTE Y EN OCCIDENTE

MINDFULNESS IN THE EAST AND IN THE WEST 

Mª Dolores Gil Montoya* 

Universidad de Almería

Resumen: El presente trabajo se propone profundizar en las raíces orientales de la 
filosofía y práctica de la Atención Plena o Mindfulness con el objetivo de comprender 
su repercusión y extensión en Occidente, así como su plena integración en el marco 
de la filosofía perenne. Para ello, nos ocuparemos de determinar los orígenes de 
Mindfulness en la tradición budista utilizando como fuente principal aquellos autores 
que han bebido directamente del Canon Pali, y en concreto, examinaremos el sermón 
denominado Satipatthana Sutta o Sutra de los Fundamentos de la Atención, considerado 
el corazón y el eje central de la Doctrina de la Mente de Buda. Este análisis, nos permitirá 
comprender mejor la importante repercusión de estas antiguas enseñanzas en la práctica 
y filosofía de Mindfulness tal y como está siendo propagado y extendido por Occidente.

Palabras clave: Mindfulness, Atención Plena, Satipatthana Sutta, Meditación, 
Filosofía Perenne.

Abstract: This paper tries to deepen in the oriental roots of the philosophy and 
practice of Mindfulness with the aim of understanding its repercussion and extension 
in the West, as well as its full integration within the framework of the perennial phi-
losophy. To do this, we will establish the origins of Mindfulness in the Buddhist tradi-
tion using as main source those authors who have been influenced directly by the Pali 
Canon, and in particular, we will examine the sermon called the Satipatthana Sutta or 
the Fundamentals of Attention, which is considered the heart and the central axis of the 
Buddha’s Mind Doctrine. This analysis will allow us to better understand the important 
repercussion of these ancient teachings in the practice and philosophy of Mindfulness 
as it is being propagated and extended by the West.

* Profesora Titular de Universidad, Cite III, Universidad de Almería, Ctra. de San Urbano 
s/n, 04120, dgil@ual.es 

mailto:dgil@ual.es


228	 Mª Dolores Gil Montoya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

Keywords: Mindfulness, Consciousness, Satipatthana Sutta, Meditation, Perennial 
Philosophy.

1. Introducción 

Asistimos a un interés cada vez mayor por el desarrollo y el cultivo de una 
serie de actitudes y prácticas relacionadas con la consciencia, la mente, el autoco-
nocimiento y, en general, las denominadas ciencias meditativas y contemplativas, 
en un momento en que nuestra cultura occidental está sedienta de una sabiduría 
que tiene que ver más con la necesidad de encontrar un sentido a nuestra exis-
tencia y a la vida misma. 

Precisamente, el planteamiento de las grandes cuestiones existenciales sobre 
el sentido de la vida, del sufrimiento y la muerte, y sobre la consecución de la 
libertad interior y de una felicidad auténtica, han sido, desde sus orígenes, una 
de las funciones de la filosofía, tal y como nos recuerda Mónica Cavallé (2011: 
12-15):

Los primeros filósofos sostenían que el conocimiento profundo de la rea-
lidad y de nosotros mismos era el cauce por el que el ser humano podía llegar 
a ser plenamente humano; que el sufrimiento, en todas sus formas, era, en 
último término, el fruto de la ignorancia (…). Esta filosofía, fiel a su sentido 
originario es, ante todo, una sabiduría de vida, un conocimiento indisociable 
de la experiencia cotidiana y que la transforma de raíz, un camino de libera-
ción interior. Más que como una doctrina o una serie de doctrinas teóricas 
autosuficientes, se constituye como un conjunto de indicaciones operativas, 
de instrucciones prácticas para adentrarnos en dicho camino. 

Sin embargo, la filosofía fue progresivamente dejando de ser arte de 
vida para convertirse en una actividad estrictamente teórica o especulativa. 
En este mismo sentido se expresaba el lama de origen alemán Anagarika 
Govinda (1987: 199): 



Mindfulness en oriente y en occidente	 229

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

Cuanto más se aleja la filosofía de la experiencia humana, más se aliena 
respecto de la vida y se desplaza en un mundo estéril de conceptos abstractos. 
Esta tendencia de una intelectualización y una conceptualización progresivas 
es la que ahogó el interés por la filosofía en nuestra época, mientras que la 
psicología, con su énfasis sobre la experiencia humana, ocupó el lugar de la 
filosofía y, en parte, hasta de la religión.

Sin embargo, el espíritu de dicha filosofía originaria, que no disociaba «saber» 
y «ser», ha estado profundamente vivo, y lo sigue estando, en gran parte de las 
culturas orientales (Cavallé, 2011: 14); como lo ha estado, más genéricamente, en 
los místicos y sabios de todos los tiempos, lo que permite hablar de una filosofía 
perenne. Precisamente y gracias al más reciente encuentro entre el pensamiento 
oriental y occidental que se viene produciendo desde mediados del siglo XX, la 
filosofía oriental ha tomado especial relevancia en la sociedad occidental. Buena 
muestra de ello es el interés creciente por parte de filósofos, historiadores de las 
religiones, psicólogos y científicos (físicos, matemáticos) entre otros, por dicha 
filosofía. Como consecuencia de este acercamiento a las sabidurías orientales, 
se ha generado un importante movimiento filosófico que retoma la expresión 
clásica philosophia perennis1 otorgándole un nuevo sentido. Para el célebre escritor 
británico Aldous Huxley (1947: 6), se trata de una enseñanza universal, un 
foco de sabiduría inmemorial, que siempre y en todas partes adopta las mismas 
características básicas, referente a la naturaleza del hombre y de la realidad última, 
y que se esconde en el núcleo mismo de las grandes tradiciones espirituales. 
En este mismo sentido, Von Glasenapp (1977: 451), una de las figuras más 
relevantes de los estudios orientales, indica que “se puede señalar todo tipo de 
concordancias en la literatura filosófica de todos los pueblos y épocas, ya que la 
mente humana en todas partes produce ideas similares”2.

1   El término philosophia perennis, atribuido por A. Huxley a G. W. Leibniz (s. XVIII), según 
una opinión muy extendida, se remontaría realmente a la obra de Agostino Steuco, De Peren-
ni Philosophia (1540), que entronca con los intentos de neoplatónicos renacentistas como 
Ficino o Pico della Mirandola, de encontrar acuerdo en la discordancia y unidad en la multi-
plicidad. La expresión, usada con diferentes matices de significado en muy diversas escuelas 
filosóficas de Occidente y de Oriente, adquiere un renovado interés en el s. XX (Schmitt, 
1966). 
2   Ver también Wilber, 2014.



230	 Mª Dolores Gil Montoya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

Dentro de este movimiento que postula la realidad de una filosofía peren-
ne está teniendo especial relevancia la práctica y la enseñanza de Mindfulness 
o Atención Plena, no solo en el ámbito académico sino también fuera de él. 
Mantenemos la palabra inglesa “Mindfulness” en tanto no tiene una traducción 
exacta en castellano, aunque ha sido vertida por “Atención Plena” o “Consciencia 
Plena”. 

En este sentido, y dentro del actual re-encuentro de la filosofía oriental y 
occidental, presentamos en este trabajo una investigación en la práctica y filo-
sofía de Mindfulness, que ha ido de la mano de un profundo camino de auto-
conocimiento en el marco de la sabiduría perenne no-dual. En primer lugar nos 
acercamos a los orígenes de Mindfulness en la tradición budista utilizando como 
fuente de investigación principal aquellos autores que han bebido directamente 
del Canon Pali, la colección completa más antigua de textos budistas que ha 
sobrevivido, para pasar a continuación a examinar su expansión y repercusión 
en los más diversos ámbitos y sectores de nuestras sociedades actuales, señalando 
especialmente su carácter en el marco de la sabiduría no-dual, algo que parece 
haberse pasado por alto en algunas de las versiones más comerciales y psico-
terapeúticas propagadas en Occidente. Usaremos el término Mindfulness en 
mayúsculas, para indicar que es un término vivo que puede señalar una gran 
variedad de significados, prácticas y experiencias, no sólo dentro del budismo 
sino en su uso contemporáneo. 

2. Mindfulness en Oriente 

Mindfulness no es un descubrimiento reciente, sino milenario, aunque viva-
mos ahora uno de sus momentos de mayor expansión y desarrollo en el mundo 
occidental. Remontemos unos 2700 años para situarnos en el comienzo de una 
práctica filosófica y religiosa ampliamente extendida en Oriente, el Budismo, en 
la que, lo que hoy llamamos Mindfulness o Atención Plena, ha sido una de sus 
piedras angulares. Algunos autores, entre los que destaca Vicente Simón, conside-
rado uno de los pioneros en la expansión de Mindfulness en España, señalan que 
el inicio de esta práctica podría ser anterior incluso al Buda Shakyamuni (Sidd-
harta Gautama), situándonos en la tradición tibetana del Bön3, unos 17000 años 

3   Cfr. Reynolds, John M. (2005). The Oral Tradition from Zhang-Zhung. Katmandú: Vajra 
Publications (Citado en Simón, 2007: 7).



Mindfulness en oriente y en occidente	 231

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

a. C.; incluso, aunque no existan pruebas de ello, señala Simón (2007: 7), es muy 
probable que alguna forma de Mindfulness fuera practicada desde mucho antes. 

A fin de centrar correctamente Mindfulness en su contexto original, y aun-
que no es objeto de este trabajo profundizar en las enseñanzas budistas, sí parece 
oportuno examinar algunos elementos clave de dicha tradición.

2.1. La Enseñanza de Buda

El budismo está considerado tanto una doctrina religiosa, como una filosó-
fica, una psicología o incluso un sistema de vida, y se desarrolló a partir de las 
enseñanzas difundidas por Siddharta Gautama, alrededor del siglo V a. C. en el 
noreste de la India, desde donde se extendió a gran parte del Este de Asia. El lama 
Anagarika Govinda enmarca el budismo en estos términos: “Como experiencia 
y forma de realización práctica es una religión, como la elaboración intelectual 
de esta experiencia, una filosofía, y como el resultado de la auto-observación y 
el análisis sistemático, una psicología” (Govinda, 1992: 60).

El budismo presenta una gran variedad en sus filosofías, técnicas de medi-
tación, estructuras institucionales, roles políticos, expresiones culturales y otras 
numerosas características; y se ha desarrollado en ámbitos culturales tan diver-
gentes como India, Sri Lanka, Vietnam, Nepal, Tibet, Corea, China, Japón, 
o Estados Unidos de América (Dunne, 2011). De hecho, el budismo ha sido 
descrito también como un fenómeno transcultural, como una filosofía de vida 
o un método de trasformación y es precisamente este carácter más universalista, 
afín a la filosofía perenne, el que nos interesa desde el punto de vista de esta inves-
tigación y el que ha hecho posible que desde el siglo pasado se haya extendido 
también por el resto del mundo. 

Las enseñanzas de Siddhartha Gautama se transmitieron de manera oral hasta 
la primera compilación escrita del budismo, llamada el Canon Paḷi o Tipitaka 
(Tripitaka en sánscrito), colección de los antiguos textos budistas escritos en 
pali (el idioma de Buda), que constituyen el cuerpo doctrinal y fundacional del 
budismo Theravada. Buda ofreció sus enseñanzas, llamadas el Dhamma (en pali) 
y Dharma (en sánscrito), no tanto como un conjunto de doctrinas que exigían 
fe, sino como un cuerpo de principios y prácticas orientadas al apoyo de los seres 
humanos en su búsqueda de la felicidad y libertad espiritual (Bodhi, 2011: 20). 



232	 Mª Dolores Gil Montoya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

La enseñanza del Buda está resumida en las Cuatro Nobles Verdades4, conside-
rada el corazón de la doctrina budista. En su núcleo encontramos un sistema de 
entrenamiento mental que lleva a la comprensión profunda y a la superación del 
sufrimiento, denominada Satipatthana Sutta (pali) o Fundamentos de la Atención. 
Mindfulness es considerado el eje central en la práctica de Satipatthana.

2.2. La Doctrina de la Mente en las Enseñanzas de Buda 

Uno de los aspectos más persuasivos de la expansiva y duradera tradición 
budista es el sofisticado modelo de la mente presentado en los Nikayas (Suttas 
del Canon Pali), sistematizado en la literatura pali del Abhidhamma.

En la doctrina budista, tal y como señala Nyanaponika Thera5 (Nyanaponika, 
1962: 25), “la mente es el punto de partida, el punto focal y a la vez, [en tanto 
que] mente liberada y pura, es el punto culminante”. De hecho, uno de los textos 
budistas más populares, el Dhammapada comienza así: “La mente precede a todo 
lo conocible, la mente lo gobierna y lo crea”. En el budismo Mahayana se dice: 
“Si la mente es comprendida, todas las cosas son comprendidas” (Ratnamegha 
Sutta). De ahí que el mensaje de Buda consista precisamente en el conocimiento 
y comprensión profunda de la naturaleza de la mente, ya que esta es la fuente 
de toda experiencia.

Este mensaje proclamaría un cambio de dirección de nuestra atención desde 
lo externo hacia lo interno, ya que todo cambio exterior sería sólo el reflejo de 
un cambio interior. En este sentido, la atención es considerada el corazón y el eje 
central de la Doctrina de la Mente de Buda, expresada y resumida a lo largo del 
Sermón de Buda denominado Satipatthana Sutta con la amonestación: «¡Estad 
atentos!» (Nyanaponika, 1962: 25-27). 

4   Para una explicación más amplia, cfr. Rahula, 2002.
5   Considerado el primer escritor occidental sobre budismo que exploró la práctica de Min-
dfulness extensamente, tanto en su influyente libro titulado El corazón de la meditación 
budista (1962), como en su tratado El poder del Mindfulness (1968).



Mindfulness en oriente y en occidente	 233

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

2.3. El camino de la Atención o Satipatthana Sutta

El Sutra de la Atención o Satipatthana Sutta es considerado el texto cumbre 
de la escuela Theravada y contiene la práctica de la Atención Plena o Mindfulness 
como vía de encuentro con la Realidad (Nibbana). El Samyutta-Nikaya ha sido 
la colección de sermones (Pitaka Sutta) del Canon Pali que ha proporcionado 
la fuente más rica de textos sobre el Satipatthana. El sermón original del Buda 
sobre los Fundamentos de la Atención (Satipatthana Sutta) aparece dos veces en 
las escrituras budistas (Nyanaponika, 1962: 17); una como el décimo Sermón 
de la Colección de Sermones medios (Majjhima Nikaya) y otra como el vigési-
mosegundo de la Colección de Sermones Largos (Digha Nikàya) titulado Maha-
Satipatthana Sutta, llamado, el Gran Sermón. “Ambos textos constituyen una 
explicación general de la forma de meditación Theravada enfocada al desarrollo 
de la atención consciente en el cuerpo, las sensaciones, la mente y los objetos 
mentales” (Román, 2002: 194). 

El verdadero espíritu del Satipatthana, así como de la doctrina budista, es la 
liberación final del sufrimiento (dukkha). El sufrimiento es la experiencia común 
a la humanidad (Primera Noble Verdad), por lo tanto, su liberación es la meta 
más elevada de las enseñanzas de Buda (Nibbana). Para Bikkhu Bodhi6 (2011: 
21), Buda le dio a la práctica de la Atención Plena (samma sati) una particular 
prominencia al incluir la Recta Atención como el séptimo factor en el Noble 
Sendero Óctuple7 (Cuarta Noble Verdad), y como el primer elemento de los Siete 
Factores de la Iluminación, ya que se considera fundamental para el desarrollo 
del resto de factores. 

2.3.1 Significado de SATI-PATTHANA

Según diferentes autores, (Bodhi, 2011; Gethin, 2011), parece haber sido T. 
W. Rhys Davids, fundador de la Pali Text Society, en su traducción de 1910, del 

6   Uno de los monjes budistas occidentales más representativos de la tradición Theravada, 
junto a Nyanaponika Thera. 
7   Este es el Camino del Medio que “proporciona la visión, proporciona el conocimiento y 
conduce a la paz, al conocimiento directo, a la iluminación, al Nibbana [..]” (citado en 
Román, 2002:166).



234	 Mª Dolores Gil Montoya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

Mahasatipatthana Sutta,8 quien vertió por primera vez el término técnico budista 
sati (pali) o smrti (sánscrito) por la palabra inglesa Mindfulness. 

En pali, la lengua de Buda, ‘sati-patthana’ está compuesto de dos palabras, la 
palabra ‘sati’ tenía originalmente el sentido de ‘recuerdo’. En la mayor parte de 
los casos se refiere a «recordar traer la atención al presente» y, como término gene-
ral, conlleva el significado de «atención» o «consciencia», y más concretamente, 
según Nyanaponika (1962: 17), un tipo de atención, de lo que en el sentido de 
la doctrina budista, “es bueno, útil o justo (kusala)”. 

Por otro lado, la segunda parte de la palabra, ‘patthàna’, representa a ‘upathhà 
na’, literalmente ‘acercar’ (a la mente de uno), es decir, ‘tener presente’, ‘per-
manecer consciente’, ‘establecer’ (Román, 2002: 192-194). En este sentido, el 
vocablo Satipatthana se puede entender como «mantener presente la atención» 
y concretamente, Nyanaponika (1962: 17), traduce la palabra completa como 
la «Presencia de la Atención». En este mismo sentido, Bodhi (2011: 19) señala 
que Mindfulness es en sí mismo un acto de «establecimiento de la Presencia». 
También se le ha caracterizado como «Consciencia lúcida».

Nyanaponika Thera parece haber sido el primer autor que identificó de 
manera más clara el Satipatthana o Recta Atención como “el corazón de la medi-
tación budista” y ofrece una descripción de Mindfulness que está influenciada 
por su comprensión de la explicación técnica del proceso de percepción (citta-
vithi) que se encuentra en el desarrollado pensamiento sistemático del Theravada 
(Abhidharmma) según el cual el modo de nuestra atención inicial a los objetos de 
nuestra percepción es la semilla de la Atención Plena (Nyanaponika, 1962: 34). 
Y esta sería la razón, según Nyanaponika, por la que, desde la tradición budista, 
se desarrolla toda una práctica de entrenamiento sistemático de la mente, para 
seguir progresando en el desarrollo gradual de la atención, entrando en el verda-
dero dominio de la Recta Atención (sammá-sati). En este sentido, Nyanaponika 
(1962: 29), aclara que se llama «recta» porque mantiene a la mente libre de 
influencias engañosas y porque es la base fundamental de la Recta o Clara Com-
prensión que permite ver todos los fenómenos como impermanentes (anicca), 
sometidos al sufrimiento (dukkha) y exentos de identidad o ego (anatta), al pro-
ducir una creciente claridad e intensidad de la consciencia y presentar una ima-
gen de la realidad que va depurándose incesantemente de cualquier falsificación. 
En este sentido, se dice que la Atención Pura es la puerta a la Clara Comprensión.

8   Dialogues of the Buddha, vol 2. Londres: Henry Frowde.



Mindfulness en oriente y en occidente	 235

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

En los discursos del Buda, tal y como se preservaron en los Pali Nikayas (Sati-
patthana Sutta, Majjhima Nikaya, Sutta nº 10), la Recta Atención, es definida de 
manera sistemática por medio de una fórmula fija en este sentido:

Monjes, el único camino para la purificación de los seres, para la supe-
ración de la pena y las lamentaciones, para la destrucción del dolor y la 
aflicción, para alcanzar el recto sendero, para la realización del Nibbana, 
es éste: Los Cuatro Fundamentos de la Atención. ¿Cuáles son esos cuatro?

He aquí un monje que vive practicando la contemplación del cuerpo 
en el cuerpo, fervoroso, comprendiendo claramente y atento, superando la 
codicia y la aflicción inherentes al mundo; practicando la contemplación 
de las sensaciones en las sensaciones..., practicando la contemplación de la 
mente en la mente…, practicando la contemplación de los objetos mentales 
en los objetos mentales, fervoroso, comprendiendo claramente y atento, 
superando la codicia y la aflicción inherentes al mundo.9

En esta declaración el Buda indica que la meta de la práctica es la erradica-
ción del sufrimiento y el logro del Nibbana, un estado de goce y de paz trascen-
dente. Y el método para alcanzarlo son las Cuatro Satipatthanas.

2.3.2 Las Cuatro Satipatthanas en la práctica de la meditación

Buda insistía en la necesidad de entrenar la Recta Atención y sabía que era 
todopoderosa en cualquier lugar y circunstancia. Este entrenamiento se basa en 
cuatro objetos: el cuerpo, las sensaciones, el estado de la mente en un momento 
dado y el contenido de la mente en un momento dado. Estas son las Cuatro 
Contemplaciones (anupasnassaná) del entrenamiento de la Atención o Sati, carac-
terizados, según Bodhi, por una postura de observación y vigilancia respecto a la 
propia experiencia (2011: 25). Es decir, el practicante cultivará la Recta Atención 

9   La cita combina las traducciones de Almudena Haurie en: Calle, 1993: 27-28; Nyanapo-
nika, 1962: 121.



236	 Mª Dolores Gil Montoya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

tanto en la práctica meditativa sistemática de las Cuatro Satipatthanas, como en 
su experiencia cotidiana. De hecho, la meditación10 es la práctica budista por 
excelencia y es considerada una actividad viva, básicamente experiencial, que no 
puede ser enseñada como una actitud meramente teórica. Hay muchas y variadas 
técnicas de meditación budista dependiendo de cada tradición y escuela, pero 
en el núcleo central de toda meditación hay una observación tranquila y atenta, 
esto es, una auto-atención tanto de los propios procesos mentales como de los 
fenómenos de la vida. El término «meditación» o bhavana (en pali) significa 
‘cultivo de la mente’, y en tanto que puesta en práctica de los tres últimos factores 
del Noble Óctuple Sendero (Recto Esfuerzo, Recta Atención, Recta Concentración) 
designaría la disciplina del Espíritu, que tiene por objeto corregir la percepción 
incorrecta de la realidad (Román, 2002: 149).

3. Mindfulness en Occidente

En los últimos 50 años, estamos siendo testigos del progresivo interés por 
parte de las ciencias, principalmente la medicina, la neurobiología y la neurop-
sicología, en abordar el estudio de la consciencia y la meditación, a través de una 
metodología científica (Ricard & Singer, 2018). De hecho, actualmente Min-
dfulness representa una verdadera revolución en el ámbito científico. La atención 
que las neurociencias prestan a Mindfulness está aumentando de manera expo-
nencial, tal como lo atestigua el creciente número de publicaciones existentes 
sobre el tema (cfr. Sánchez & Vicente, 2016), que, a día de hoy, se cuentan 
ya por millares, dando a conocer estudios científicos que avalan la eficacia de 
Mindfulness. En la actualidad, esta filosofía de vida y esta práctica milenaria 
está siendo acogida e integrada en los más distintos ámbitos, como el clínico, el 
familiar, el deportivo, el empresarial, o el penitenciario, entre otros muchos. Y 
en particular, uno de los contextos, donde más exitosamente se está empleando 
es en el ámbito educativo, tanto con el profesorado, para reducir el estrés docen-
te y mejorar el bienestar y la satisfacción personal y profesional, como con el 
alumnado, para aumentar su nivel de atención en la era de las distracciones, y 
reducir la agresividad y la violencia, así como generar actitudes hacia la inclusión, 

10   En un sentido más general, «meditación» remite a una muy amplia y diversa “colección de 
prácticas, métodos, entrenamientos, habilidades, destrezas y ejercicios” tanto en las tradicio-
nes espirituales de Oriente como de Occidente, que constituyen un rico “campo de práctica, 
experiencia y estudio” (Román, 2016a: 182).



Mindfulness en oriente y en occidente	 237

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

la cooperación, la tolerancia, la empatía y la compasión (Mañas, Franco, Gil 
Montoya, et al., 2014). 

Por otro lado, el entusiasmo que Mindfulness ha despertado en la socie-
dad en general, y en la ciencia en particular, ha tenido como consecuencia la 
proliferación de definiciones, aproximaciones operacionales e investigaciones 
que tienen el propósito de medir la Atención Plena como rasgo. Sin embargo, 
según señalan autores y expertos como George Dreyfus (2011), Bhikkhu Bodhi 
(2011) o Paul Grossman (2008) entre otros, los actuales intentos por caracterizar 
Mindfulness, medirlo y conceptualizarlo, parecen poner de manifiesto ciertas 
vulnerabilidades que pueden conducir a desnaturalizar, distorsionar o diluir el 
constructo budista relacionado con Mindfulness, especialmente en escenarios 
clínicos y en laboratorios, a menos que ellos mismos hayan experimentado el 
Dharma profundamente, en primera persona, a través de su propia práctica per-
sonal (Grossman & Van Dam, 2011). De hecho, la expansión de Mindfulness 
ha provocado una respuesta ambivalente dentro del budismo. Mientras unos 
aplauden su aplicación en diferentes campos, otros reaccionan con escepticismo 
o con sonadas denuncias, especialmente cuando es usado como una mera terapia 
o un producto del marketing (el llamado Mc-Mindfulness11). 

Esta preocupación creciente por que los científicos que investigan las prác-
ticas contemplativas orientales estén explicando su eficacia de manera reduc-
cionista, guiados principalmente por premisas materialistas o bien sobre una 
base exclusivamente neurofisiológica (Bodhi, 2011: 35) está incentivando en la 
actualidad un diálogo cada vez más directo entre disciplinas que normalmen-
te no se comunicaban, a través de la puesta en marcha de diferentes foros de 
encuentro. Se pretende así promover una investigación introspectiva entre, por 
un lado, aquellos implicados en lo que se ha denominado «la experiencia en 
primera persona» y, por otro, «la perspectiva de tercera persona», adoptada por 
los científicos que estudian aspectos de la experiencia humana desde un punto 
de vista más tradicional (Varela & Shear, 1999). 

Por otro lado, según Bodhi (2011: 35), hay un peligro real de que los desa-
fíos contemplativos sean reducidos a una cuestión de obtener habilidad en ciertas 

11   R. Purser y D. Loy critican cómo la famosa Revolución Mindfulness parece ofrecer una 
panacea universal para resolver casi todas las áreas de preocupación diaria. 
Fuente: https://www.huffingtonpost.com/ron-purser/beyond-mcMindfulness_b_3519289.
html

https://www.huffingtonpost.com/ron-purser/beyond-mcMindfulness_b_3519289.html
https://www.huffingtonpost.com/ron-purser/beyond-mcMindfulness_b_3519289.html


238	 Mª Dolores Gil Montoya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

técnicas prescindiendo de cualidades como la Bondad Amorosa, la Compasión, 
la Confianza o el Altruismo, entre otras, que forman parte sustancial e insepa-
rable de Mindfulness. En esta misma línea, son también muchos los expertos 
que han planteado el problema de separar la Atención Plena (Mindfulness) de 
la Compasión (karuna) y la Bondad Amorosa (metta). Maestros budistas como 
Ajahn Brahm (2015) señalan que estas actitudes trabajan mucho mejor juntas. 
También Thupten Jinpa (2015), monje budista y traductor principal del Dalai 
Lama, señala que «Mindfulness en sí mismo no es suficiente” y que el cultivo 
de la compasión sería “el siguiente paso después de cultivar Mindfulness”. Y en 
este mismo sentido se expresa en su libro En defensa del altruismo, uno de los 
más destacados representantes del diálogo Oriente-Occidente, además de asesor 
personal del Dalai Lama, Matthieu Ricard (2016: 28).

Trataremos en la sección siguiente de introducirnos en el origen del Min-
dfulness en Occidente, así como en algunas de sus variadas definiciones y pers-
pectivas.

3.1. Origen de Mindfulness en Occidente

¿Cómo llega, entonces, esta milenaria filosofía de Oriente a ser tan bien 
acogida y adoptada por Occidente? Haciendo un poco de historia, se sabe con 
certeza que estudiosos griegos ya mantuvieron contactos con pensadores indios 
con ocasión de la campaña del emperador macedonio Alejandro Magno (356-
323 a.C.) en India. De hecho, algunos investigadores han llegado a concretar 
un sinfín de analogías y líneas de convergencia entre las concepciones de Tales, 
Pitágoras, Anaxágoras, Anaximandro, Anaxímenes, Heráclito, Parménides, 
Empédocles, Demócrito, Platón, Plotino, entre otros, y algunas concepciones 
de los sabios del subcontinente indio (Román, 2008: 241-244). Sin embargo, 
será a finales del siglo XVIII, con la traducción de los grandes textos orientales 
al inglés, cuando comience a despertarse un vivo interés por los tesoros literarios, 
religiosos y filosóficos de la India. 

En 1875 un grupo de aristócratas europeos y norteamericanos forma en 
Madrás, la Sociedad Teosófica con el propósito de explorar y divulgar esos anti-
guos conocimientos (Badino, 2015: 9-10). Jiddu Krishnamurti, figura destacada 
de ese movimiento, que él posteriormente abandona por no sentirse identificado 
con sus principios, describió en detalle la práctica de la atención pura en varios 



Mindfulness en oriente y en occidente	 239

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

de sus libros12. Por otro lado, una figura tan relevante en Occidente como el 
psiquiatra suizo Carl G. Jung, consiguió integrar en su obra tanto la psicología 
profunda como la espiritualidad, nutriéndose de las prácticas contemplativas del 
continente asiático, especialmente tras su visita a uno de los grandes sabios indios 
del s. XX, Sri Ramana Maharshi. Pero quizás uno de los hechos más decisivos en 
la expansión del budismo fue la invasión china del Tibet en 1951, que provocó 
el exilio de miles de monjes budistas tibetanos, que extenderán así las prácticas 
meditativas en Occidente.

En la década de 1960, jóvenes inspirados por la lectura de obras como Sidd-
hartha, de Herman Hesse (1922), por los viajes a India de Los Beatles y otros 
buscadores espirituales que habían oído hablar de maestros y sabios indios, como 
el mencionado Ramana Maharshi, Nisargadatta o Krishnamurti, entre otros, se 
volcaron ávidamente en la búsqueda de experiencias místicas y enseñanzas en el 
budismo, el hinduismo, el Tantra y el Tao. Es, por esos años, que la meditación, 
el yoga, el Tai-Chi, el Chi-Kung y otras disciplinas hicieron su desembarco en 
Occidente (Badino, 2015: 10).

En 1979, el biólogo molecular Jon Kabat-Zinn (2011: 286-287), practicante 
de yoga y meditación Zen, se propuso investigar los posibles beneficios de las 
prácticas meditativas para conocer la mente y aliviar el estrés, en un contexto clí-
nico. Desarrolló entonces un programa de reducción del estrés de ocho semanas 
de duración, basado en prácticas contemplativas, pero despojado de creencias 
religiosas y culturales. Lo llamó programa de Reducción de Estrés Basado en la 
Atención Plena (Mindfulness Based Stress Reduction o MBSR) y dio origen a la 
Clínica de Reducción de Estrés, fundada en 1979, dentro del Centro Médico 
de la Universidad de Massachusetts. Este programa comenzó paulatinamente 
a implementarse en más de 200 centros médicos de EE.UU. y Europa, exten-
diéndose más allá del ámbito terapéutico. En los años siguientes, Kabat-Zinn 
entrenó en MBSR a presidentes de empresas, jueces, clérigos, atletas olímpicos y 
miembros del Congreso de Estados Unidos (Badino, 2015: 11).

En 1984, se inician una serie de encuentros entre Tenzin Gyatso, el deci-
mocuarto Dalai Lama y el neurocientífico Francisco Varela, a los que se unió 
el empresario Adam Engle, que daría lugar en 1990 al nacimiento del Instituto 

12   The First and Last Freedom (1954); The flame of Attention (1985). 



240	 Mª Dolores Gil Montoya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

Mind & Life13, una organización dedicada a investigar la intersección entre las 
neurociencias y el budismo. Bajo su tutela se organizaron encuentros cumbre 
sobre tópicos como el cerebro y las emociones, la compasión y el altruismo, la 
neuroplasticidad y la naturaleza última de la Consciencia y la Realidad (Badino, 
2015: 11). 

Como signo de esta meteórica ascensión de Mindfulness cabe señalar el 
hecho de que en 2014, la revista TIME14 dedicaba su tema de portada a «La 
Revolución Mindfulness» y analizaba cómo mantener la atención en nuestro actual 
mundo multitarea y altamente estresante, en el que contamos con múltiples y 
constantes distracciones e interrupciones.

Para muchos expertos, Jon Kabat-Zinn, considerado el padre de Mindfulness 
en Occidente, tuvo la habilidad y sabiduría de traducir los conceptos budistas 
tradicionales así como otras prácticas orientales a un lenguaje moderno y coti-
diano, de modo que resultasen accesibles en Occidente (Maex, 2011). De hecho, 
Kabat-Zinn, consiguió transmitir, tanto a audiencias médicas como al público 
en general, los orígenes y esencia de esta enseñanza de una manera sencilla y 
adaptada a la vida occidental, llegando a sugerir una sorprendente independencia 
respecto del budismo en sentido estricto, a fin de destacar su carácter transcul-
tural y universal (2011: 283):

Buda mismo no era un budista; la palabra Buda hace referencia a alguien 
que ha despertado y el Mindfulness tiene muy poca relación con el budismo 
per se, y todo que ver con el despertar, la compasión y la sabiduría. Estas 
son cualidades universales del ser humano, señaladas por la palabra Dharma.

En este sentido, Kabat-Zinn (2011: 284) señala que Mindfulness no es una 
técnica cognitiva-conductual más, que pueda ser reducida a un cambio de para-
digma comportamental, sino una manera de ser y una manera de ver que tiene 
profundas implicaciones a la hora de entender la naturaleza de nuestras mentes 
para vivir una vida con sentido: 

13   Este centro cuenta actualmente entre sus miembros con miles de científicos, educadores, 
psicólogos, filósofos, antropólogos, lingüiistas, y meditadores, que se reúnen anualmente en 
multitudinarias conferencias, y hacen proyectos juntos por todo el mundo, entre los que 
podemos citar: R. J. Davidson, D. Goleman, J. Kabat-Zinn, M. Ricard, B. M. Shapiro, B. A. 
Wallace, T. Jinpa, J. D. Dunne, entre muchos otros.
14   En línea: http://time.com/1556/the-mindful-revolution/

http://time.com/1556/the-mindful-revolution/


Mindfulness en oriente y en occidente	 241

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

Es básicamente, como Francisco Varela denominó, una experiencia en 
primera persona. Sólo a través de la experiencia, se reconocen nuevas mane-
ras potencialmente sanadoras, transformadoras, compasivas y sabias. Por 
supuesto, en última instancia no hay un adentro y no hay un afuera, sólo 
un mundo sin costuras, despierto y consciente.

Jon Kabat-Zinn (2011) defiende esta universalidad de la enseñanza en conso-
nancia con la filosofía perenne y siempre estuvo más interesado en citar los diver-
sos y variados orígenes del programa MBSR situados en diferentes tradiciones 
contemplativas, que en proponer una definición concisa y definitiva, y, cuando 
lo hacía, ofrecía definiciones funcionales y operativas, cuyo objetivo no consistía 
en afirmar un acuerdo con el Abhidharma o cualquier otra enseñanza clásica, que 
lo limitara al estado mental del que “conoce o recuerda”. Su entrenamiento en 
budismo Zen, le llevaba a enfatizar sistemáticamente la consciencia no-dual que 
trasciende la división sujeto-objeto, relacionada con la perspectiva innatista a la 
que hace referencia John Dunne (2011: 71-88), y en la que explora algunas de las 
características de la Atención Plena en el contexto de los estilos no-duales. Este 
enfoque en la consciencia no-dual aparece también en la obra de Nyanaponika 
Thera, la cual tuvo una enorme influencia en la práctica y enseñanzas de Jon 
Kabat-Zinn (2011: 291). 

De hecho, los primeros artículos sobre MBSR, no solamente citaban las raíces 
Theravada de Mindfulness, sino también las raíces en el Mahayana, la tradición 
Soto Zen y la tradición Rinzai Zen, además de los linajes de las primeras corrientes 
china y coreana, así como ciertas corrientes de la tradición yóguica, incluido el 
Vedanta Advaita, y en particular las enseñanzas de Nisargadatta Maharaj, Rama-
na Maharshi y Jiddu Krishnamurti (Kabat-Zinn, 2011: 289). Esta variedad de 
fuentes da testimonio del origen de Mindfulness en diferentes manifestaciones 
de la sabiduría perenne, cuya intuición central es la no-dualidad. De hecho, la 
no-dualidad es una pieza clave en la organización del pensamiento de la escuela 
Vedanta Advaita, del budismo Madhamaka y Yogachara y de ciertas corrientes 
del Taoísmo (Román, 2016b: 36).

La práctica de Mindfulness se propone, por tanto, ser una invitación para 
que las personas adquieran un compromiso con el desarrollo de su plena cons-
ciencia, el cual, en última instancia, estará determinado por su anhelo profundo 
de auto-conocimiento y libertad interior. De hecho, Kabat-Zinn (2016) apunta 



242	 Mª Dolores Gil Montoya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

que tiene que ver con preguntas tales como: ¿Quién soy?15, o ¿cómo puedo tener 
una vida más feliz y plena? Y añade (2011: 293):

Podríamos decir que si Mindfulness o la Consciencia Plena o presente, 
no se convierte de alguna manera en muestro modo de funcionamiento por 
defecto, entonces, con certeza, lo opuesto, la falta de consciencia, o falta de 
atención retendrá su papel. El resultado inevitable es quedar atrapado, en 
muchos momentos, en un modo de piloto automático, reactivo y robótico, 
que tiene el potencial de consumir fácilmente y colorear nuestra vida y 
casi todas nuestras relaciones. Esta mayor consciencia incluye, por supuesto 
nuestra interconectividad intrínseca como seres, y por ello la posibilidad de 
una mayor compasión espontánea hacia los otros y hacia nosotros mismos.

3.2. Aproximación y elementos clave del Mindfulness

Tanto en el entorno de los expertos budistas como de los científicos occiden-
tales existe una manifiesta falta de acuerdo acerca de una definición específica 
de Mindfulness (Dreyfus 2011; Gethin 1998; Grossman 2008, Dunne 2011).

Jon Kabat-Zinn señala que, para definir Mindfulness, lo que se requiere 
realmente es un énfasis instrumental y funcional respecto a lo que está involu-
crado en el gesto de la atención. Por tanto, la mayor parte del tiempo ha elegi-
do describirlo insistiendo en su aspecto práctico y vivencial como: “el arte de 
vivir conscientemente” (2010: 20). De hecho, no aparece ninguna definición 
de Mindfulness en su primer libro más popular, Full catastrophe living (1990) 
sino que todo el libro en sí es una aproximación a Mindfulness. Y, sin embargo, 
quizá la definición más frecuentemente citada, caracterizada por su operatividad, 
sea la del propio Jon Kabat-Zinn, presente en su famoso libro Wherever you go 
there you are: “Mindfulness significa prestar atención de un modo particular: 
intencionalmente, en el momento presente y de modo no enjuiciador” (1994: 
4). Aclara el autor que ese marcado énfasis en la consciencia no enjuiciadora, no 
se refiere tanto a un estado sin juicios, sino a ser conscientes de todos los juicios 
que surgen momento a momento y las sensaciones que producen, asumiendo 
una postura de testigos imparciales de la propia experiencia. Este reconocimiento 

15   Da nombre a la famosa obra y enseñanza de Sri Ramana Maharshi sobre la auto-indaga-
ción: ¿Quién soy yo? (Nan Yar? 1901), la cual tiene su base en la auto-atención.



Mindfulness en oriente y en occidente	 243

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

o darse cuenta abriría una brecha en la des-identificación de dichos juicios y por 
tanto, sería el principio de la liberación de la reacción automática (2011: 291). 

Kabat-Zinn señala como componentes básicos de la práctica el compromi-
so y la actitud. Este compromiso a su vez implicaría responsabilidad personal, 
autodisciplina, honestidad, humildad e intencionalidad durante la práctica. Así 
mismo señala las siguientes actitudes básicas: el no-juicio, la paciencia, la mente 
de principiante, la confianza, el no-esfuerzo, la aceptación, el soltar o dejar ir, así 
como la bondad amorosa y la compasión (2004: 67-75).

Para Thich Naht Hanh (1975: 11), considerado uno de los monjes budis-
tas que más ha difundido Mindfulness en Occidente y, cuyo famoso libro The 
Miracle of Mindfulness tuvo para Kabat-Zinn una influencia decisiva en su apre-
ciación del Dharma, Mindfulness consistiría en “mantener viva la consciencia 
en la realidad del presente”.

Quizá una de las aproximaciones más sencillas y a la vez más profundas a la 
esencia de Mindfulness sea la llevada a cabo por Guy Armstrong16 (citado por 
Simón, 2011: 27), quien señala que Mindfulness es “saber lo que estás experi-
mentando mientras lo estás experimentando”. En realidad, como señala Vicente 
Simón (2007: 7-8), Mindfulness es, en sí mismo, algo muy simple y familiar, 
algo que todos nosotros hemos experimentado en numerosas ocasiones de nues-
tra vida cotidiana. Cuando somos conscientes de lo que estamos haciendo, pen-
sando o sintiendo, estamos practicando Mindfulness. Lo que sucede, explica 
Simón, es que habitualmente nuestra mente se encuentra vagando sin orientación 
alguna, saltando de unas imágenes a otras, de unos pensamientos a otros. Así que, 
según este autor, el primer efecto de la práctica de Mindfulness es el desarrollo de 
la capacidad de concentración de la mente. Esta, a su vez, trae consigo serenidad 
y calma mental (samatha). Y el cultivo de la serenidad conduce a un aumento 
de la comprensión de la realidad tanto externa como interna (clara comprensión 
o sampajañña), la cual nos aproxima a percibir la realidad tal como es (vipassana 
o visión profunda). En este sentido, Simón (2007: 7) define Mindfulness como 
“la capacidad humana universal y básica, que consiste en la posibilidad de ser 
conscientes de los contenidos de la mente momento a momento”. 

16   Armstrong, G. (2008). Talk at the Mind and Life Institute Scientist’s Retreat, Insight Medi-
tation Society, Barre, MA.



244	 Mª Dolores Gil Montoya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

En última instancia, y según apuntan diferentes autores, entre los que destaca 
Henepola Gunaratana (2012), el significado de Mindfulness no podría expresarse 
a través de palabras, sino que sería necesario vivenciarlo; en tanto que, como se 
decía más arriba, estaríamos hablando de la “consciencia de la experiencia pre-
sente” (Germer, 2005: 7), algo que se aprehende sintiéndolo, siéndolo. En este 
mismo sentido, Shapiro y Carlson17 (citado en Sánchez & Vicente, 2016: 42) 
ven Mindfulness como un proceso experiencial, de tal manera que consideran 
que cualquier intento de escribir sobre la Atención Plena desde un enfoque aca-
démico y conceptual, distaría mucho de su propia naturaleza. Las palabras sólo 
servirían como indicadores o rótulos que apuntan en una dirección determinada. 
Lo importante, como señala Simón, no serían los conceptos, sino la experiencia 
de aquello hacia lo que los conceptos apuntan. Las palabras serían solo un medio 
que nos facilita el acceso a la experiencia, pero esta tendría que ser vivida por cada 
uno en la intimidad de su propia mente (cfr. Simón, 2011: 54).

4. Conclusiones

El actual encuentro y el interés de las ciencias occidentales por los beneficios 
de las prácticas meditativas y las ciencias contemplativas de Oriente apuntan a 
una nueva visión más integradora de la ciencia, la filosofía y la espiritualidad, 
que dejaría atrás las luchas y las demarcaciones excluyentes entre ciencia y reli-
gión, hacia una re-unificación que volvería a conectar con la filosofía perenne de 
todos los tiempos. Es en este marco de la sabiduría perenne donde Mindfulness 
puede ser entendido, no solo como filosofía de vida, sino además como punto de 
encuentro entre Oriente y Occidente. Diferentes autores, tanto en el ámbito de 
la filosofía budista como fuera de él, plantean la práctica de Mindfulness como 
una puerta que llevaría a una nueva manera de vivir y percibir, un modo al que 
Kabat-Zinn (1990) se ha referido como Ser.

En la tradición budista, el Satipatthana se cultiva como una herramienta 
de introspección para observar y constatar cómo la mente genera sufrimiento e 
insatisfacción y cómo mediante el compromiso y la práctica perseverante de la 

17   Shapiro, Shauna L. & Carlson, Linda E. (2009). The Art and Science of Mindfulness: Inte-
grating Mindfulness into Psychology and the Helping Professions. American Psychological Asso-
ciation.



Mindfulness en oriente y en occidente	 245

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

atención y la clara comprensión se revela una sabiduría y una visión profunda de 
la realidad, de nosotros mismos y de todo lo que nos rodea. 

Al mismo tiempo, se ha de tomar en serio la advertencia de muchos expertos 
que alertan de que el cultivo de Mindfulness tal y como se está popularizando en 
Occidente, es decir, desde una perspectiva meramente instrumental, dejando los 
aspectos humanos y relacionales en un tercer plano, para simplemente hablar de 
mejora de la concentración y por ende de la productividad, podría llevar a perder 
de vista el objetivo principal que tradicionalmente han tenido estas prácticas: 
una vida plena y consciente. 

Este trabajo pretende recuperar el enfoque y el cultivo genuinos de Min-
dfulness: como una práctica clave para el desarrollo del autoconocimiento y, en 
consecuencia, para la superación del sufrimiento o dukkha, e indisociable de la 
práctica de la Compasión y de la Bondad plena. 

Agradecimientos

Agradezco a José María Muñoz Terrón, Mónica Cavallé y Vicente Simón, 
sus valiosos comentarios en la revisión de este artículo.



246	 Mª Dolores Gil Montoya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

Bibliografía 

Badino, C. (2015). Mindfulness en la era del miedo y la ansiedad: El arte de elegir la paz. 
Barcelona: Ed. Grijalbo.

Bodhi, B. (2011). “What does mindfulness really mean? A canonical perspective”. 
Contemporary Buddhism, vol 12, nº 1, pp. 19-39.

Brahm, A. (2016). Kindfulness. Ed. Wisdom Publications.

Calle, R. (1993). Sutras de la Atención y del Diamante. Madrid: Edaf. 4ª edición [reim-
presión], 2001. Traducción de “El Sutra de los Fundamentos de la Atención” pp. 
25-53, de Almudena Haurie. 

Cavallé, M. (2011). La sabiduría recobrada. Filosofía como terapia. Barcelona: Kairós.

Dreyfus, G. (2011). “Is Mindfulness present-centred a non-judgmental? A discussion 
of the cognitive dimension of Mindfulness”. Contemporary Buddhism, vol 12, nº 
1, pp. 41-54.

Dunne, J. (2011). “Toward an understanding of non-dual Mindfulness”. Contemporary 
Buddhism, vol 12, nº 1, pp. 71-88.

Germer, C.K. (2005). “Mindfulness. What is it? What does it matter?”. En C.K. 
Germer, R. D. Siegel y P. R. Fulton (Eds.), Mindfulness and Psychotherapy. Nueva 
York: Guilford Press, pp. 3-27.

Gethin, R. (1998). The foundations of Buddhism. Oxford: Oxford University Press.

Glasenapp, H. Von (1977). La filosofía de los hindúes. Barcelona: Barral.

Govinda, A. (1987). Meditación creadora y consciencia multidimensional. Buenos Aires: 
Kier.

— (1992). Budismo para Occidente. Madrid: Heptada.

Grossman, P. (2008). “On measuring Mindfulness in psychomatica and psychological 
research”. Journal of Psychosomatic Research, 64, pp. 405-408.

Grossman, P. & Van Dam, N. (2011). “Mindfulness, by any other name…: trials and 
tribulations of sati in Western psychology and science”. Contemporary Buddhism, 
vol 12, nº 1, pp. 219-239.

Gunaratana, B. H. (2012). Más allá del Mindfulness. Barcelona: Kairós.

Hanh, T. N. (1975). The Miracle of Mindfulness. Boston: Beacon Press.

Huxley, A. (1947). La filosofía perenne. Trad. de C. A. Jordana. Ed. Suramericana. 
Reed. 1999. Orig. The Perennial Philosophy. New York: Harper & Brothers, 1945.



Mindfulness en oriente y en occidente	 247

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

Jinpa, T. (2015). “On course for compassion”. Publicado en la Revista Resurgence & 
Ecologist. Nov./Dic. En línea: https://www.resurgence.org/magazine/article4526-
on-course-for-compassion.html

Kabat-Zinn, J. (1990). Full catastrophe living: Using the wisdom of your body and mind 
to face stress, pain and illness. Nueva York: Dell. Trad. cast.: Vivir con plenitud las 
crisis. Cómo utilizar la sabiduría del cuerpo y de la mente para afrontar el estrés, el 
dolor y la enfermedad. (2004). Barcelona: Kairós.

— (1994). Wherever you go there you are. Nueva York: Hyperion. Trad. cast.: Mindful-
ness en la vida cotidiana: Donde quiera que vayas, ahí estás (2009). Barcelona: Paidós.

— (2010). El poder de la atención: 100 lecciones sobre Mindfulness. Barcelona: Kairós.

— (2011). “Some reflections on the origins of MBSR, skillful means, and the trouble 
with maps”. Contemporary Buddhism, vol 12, nº 1, pp. 281-306.

— (2016). En línea: http://www.abc.es/sociedad/abci-kabat-zinn-meditacion-permite-
regular-nuestro-propio-envejecimiento-201605211926_noticia.html

Kapleau, P. (1965). The three pillars of Zen. Boston, MA: Beacon. 

Maex, E. (2011). “The Buddhist roots of Mindfulness training: a practitioner view”. 
Contemporary Buddhism, vol 12, nº 1, pp. 165-175.

Mañas, I., Franco, C., Gil Montoya, M. D., Gil, C. (2014). Educación consciente: 
Mindfulness (Atención Plena) en el ámbito educativo. Educadores conscientes formando 
a seres humanos conscientes. En Alianza de Civilizaciones, Políticas Migratorias y 
Educación, Sevilla: Aconcagua Libros, pp. 193-229.

Nyanaponika, T. (1962). El corazón de la meditación budista. Madrid: ELA. (Trad. 
Almudena Haurie) 

Rahula, W. (2002). Lo que el Buddha enseñó. Buenos Aires: Editorial Kier. 

Ricard, M. (2016). En defensa del altruismo. Barcelona: Ed. Urano.

Ricard, M. & Singer, W. (2018). Cerebro y meditación. Diálogo entre el budismo y las 
neurociencias. Barcelona: Kairós.

Román, M. T. (2002). Diccionario antológico de Budismo. Madrid: Aldebarán.

— (2008). Sabidurías Orientales de la Antigüedad. Alianza Editorial.

— (2016a). La exploración de la conciencia. En Oriente y Occidente. Barcelona: Kairós.

— (2016b). “Paisajes no duales en el pensamiento oriental”. Éndoxa: Series filosóficas, 
nº 38, pp. 23-46.

Sánchez, A.I. & Vicente, F. (2016). “Mindfulness: revisión sobre su estado de arte”. 
International Journal of Developmental and Educational Psychology. Revista Infad de 
Psicología. Vol 2, nº 1, pp. 41-50.

https://www.resurgence.org/magazine/article4526-on-course-for-compassion.html
https://www.resurgence.org/magazine/article4526-on-course-for-compassion.html
http://www.abc.es/sociedad/abci-kabat-zinn-meditacion-permite-regular-nuestro-propio-envejecimiento-201605211926_noticia.html
http://www.abc.es/sociedad/abci-kabat-zinn-meditacion-permite-regular-nuestro-propio-envejecimiento-201605211926_noticia.html


248	 Mª Dolores Gil Montoya

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid

Schmitt, C. B. (1966). “Perennial Philosophy: From Agostino Steuco to Leibniz”. 
Journal of the History of Ideas, Vol. 27, No. 4 (Oct. - Dec., 1966), pp. 505-532.

Simón, V. (2007). “Mindfulness y Neurobiología”. Revista de Psicoterapia, XVII (66/67), 
pp. 5-30.

— (2011). Aprender a practicar Mindfulness. Barcelona: Sello Editorial.

Varela, F. & Shear, J. (1999). “First-person methodologies”. Journal of Consciousness 
Studies, 6, Nº 2-3, pp.1-14.

Wilber, K. (2014). Gracia y Coraje. Madrid: Gaia Ediciones.

Recibido: 31/10/2018

Aceptado: 8/01/2019

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

