MINDFULNESS EN ORIENTE Y EN OCCIDENTE

MINDFULNESS IN THE EAST AND IN THE WEST

M? Dolores GIL MONTOYA*

Universidad de Almeria

ResuMEN: El presente trabajo se propone profundizar en las raices orientales de la
filosoffa y préctica de la Atencién Plena o Mindfulness con el objetivo de comprender
su repercusion y extensién en Occidente, asi como su plena integracién en el marco
de la filosofia perenne. Para ello, nos ocuparemos de determinar los origenes de
Mindfulness en la tradicién budista utilizando como fuente principal aquellos autores
que han bebido directamente del Canon Pali, y en concreto, examinaremos el sermén
denominado Satipatthana Sutta o Sutra de los Fundamentos de la Atencién, considerado
el corazén y el eje central de la Doctrina de la Mente de Buda. Este andlisis, nos permitird
comprender mejor la importante repercusién de estas antiguas ensefianzas en la préctica
y filosofia de Mindfulness tal y como estd siendo propagado y extendido por Occidente.

PaLaBRras cLavE: Mindfulness, Atencién Plena, Satipatthana Sutta, Meditacién,
Filosofia Perenne.

AssTrACT: This paper tries to deepen in the oriental roots of the philosophy and
practice of Mindfulness with the aim of understanding its repercussion and extension
in the West, as well as its full integration within the framework of the perennial phi-
losophy. To do this, we will establish the origins of Mindfulness in the Buddhist tradi-
tion using as main source those authors who have been influenced directly by the Pali
Canon, and in particular, we will examine the sermon called the Satipatthana Sutta or
the Fundamentals of Attention, which is considered the heart and the central axis of the
Buddha's Mind Doctrine. This analysis will allow us to better understand the important
repercussion of these ancient teachings in the practice and philosophy of Mindfulness
as it is being propagated and extended by the West.

" Profesora Titular de Universidad, Cite III, Universidad de Almeria, Ctra. de San Urbano
s/n, 04120, dgil@ual.es

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid


mailto:dgil@ual.es

228 M?* DOLORES GIL MONTOYA

Keyworps: Mindfulness, Consciousness, Satipatthana Sutta, Meditation, Perennial
Philosophy.

1. Introduccion

Asistimos a un interés cada vez mayor por el desarrollo y el cultivo de una
serie de actitudes y pricticas relacionadas con la consciencia, la mente, el autoco-
nocimiento y, en general, las denominadas ciencias meditativas y contemplativas,
en un momento en que nuestra cultura occidental estd sedienta de una sabiduria
que tiene que ver mds con la necesidad de encontrar un sentido a nuestra exis-
tencia y a la vida misma.

Precisamente, el planteamiento de las grandes cuestiones existenciales sobre
el sentido de la vida, del sufrimiento y la muerte, y sobre la consecucién de la
libertad interior y de una felicidad auténtica, han sido, desde sus origenes, una
de las funciones de la filosofia, tal y como nos recuerda Ménica Cavallé (2011:
12-15):

Los primeros filésofos sostenian que el conocimiento profundo de la rea-
lidad y de nosotros mismos era el cauce por el que el ser humano podia llegar
a ser plenamente humano; que el sufrimiento, en todas sus formas, era, en
ultimo término, el fruto de la ignorancia (...). Esta filosofia, fiel a su sentido
originario es, ante todo, una sabiduria de vida, un conocimiento indisociable
de la experiencia cotidiana y que la transforma de raiz, un camino de libera-
cién interior. Mds que como una doctrina o una serie de doctrinas tedricas
autosuficientes, se constituye como un conjunto de indicaciones operativas,
de instrucciones précticas para adentrarnos en dicho camino.

Sin embargo, la filosofia fue progresivamente dejando de ser arte de
vida para convertirse en una actividad estrictamente tedrica o especulativa.
En este mismo sentido se expresaba el lama de origen alemdn Anagarika

Govinda (1987: 199):

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



MINDFULNESS EN ORIENTE Y EN OCCIDENTE 229

Cuanto mds se aleja la filosofia de la experiencia humana, mis se aliena
respecto de la vida y se desplaza en un mundo estéril de conceptos abstractos.
Esta tendencia de una intelectualizacién y una conceptualizacién progresivas
es la que ahogo el interés por la filosofia en nuestra época, mientras que la
psicologia, con su énfasis sobre la experiencia humana, ocupé el lugar de la
filosofia y, en parte, hasta de la religion.

Sin embargo, el espiritu de dicha filosofia originaria, que no disociaba «saber»
y «ser», ha estado profundamente vivo, y lo sigue estando, en gran parte de las
culturas orientales (Cavallé, 2011: 14); como lo ha estado, mds genéricamente, en
los misticos y sabios de todos los tiempos, lo que permite hablar de una filosofia
perenne. Precisamente y gracias al mds reciente encuentro entre el pensamiento
oriental y occidental que se viene produciendo desde mediados del siglo XX, la
filosofia oriental ha tomado especial relevancia en la sociedad occidental. Buena
muestra de ello es el interés creciente por parte de fildsofos, historiadores de las
religiones, psicélogos y cientificos (fisicos, matemdticos) entre otros, por dicha
filosofia. Como consecuencia de este acercamiento a las sabidurias orientales,
se ha generado un importante movimiento filos6fico que retoma la expresién
clasica philosophia perennis' otorgandole un nuevo sentido. Para el célebre escritor
britdnico Aldous Huxley (1947: 6), se trata de una ensefianza universal, un
foco de sabidurfa inmemorial, que siempre y en todas partes adopta las mismas
caracteristicas bdsicas, referente a la naturaleza del hombre y de la realidad tltima,
y que se esconde en el nicleo mismo de las grandes tradiciones espirituales.
En este mismo sentido, Von Glasenapp (1977: 451), una de las figuras mds
relevantes de los estudios orientales, indica que “se puede senalar todo tipo de
concordancias en la literatura filoséfica de todos los pueblos y épocas, ya que la

mente humana en todas partes produce ideas similares™.

' El término philosophia perennis, atribuido por A. Huxley a G. W. Leibniz (s. XVIII), segin
una opinién muy extendida, se remontaria realmente a la obra de Agostino Steuco, De Peren-
ni Philosophia (1540), que entronca con los intentos de neoplaténicos renacentistas como
Ficino o Pico della Mirandola, de encontrar acuerdo en la discordancia y unidad en la multi-
plicidad. La expresién, usada con diferentes matices de significado en muy diversas escuelas
filoséficas de Occidente y de Oriente, adquiere un renovado interés en el s. XX (Schmitt,
1966).

2 Ver también Wilber, 2014.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



230 M?* DOLORES GIL MONTOYA

Dentro de este movimiento que postula la realidad de una filosofia peren-
ne estd teniendo especial relevancia la prictica y la ensenanza de Mindfulness
o Atencidén Plena, no solo en el Ambito académico sino también fuera de él.
Mantenemos la palabra inglesa “Mindfulness” en tanto no tiene una traduccién
exacta en castellano, aunque ha sido vertida por “Atencién Plena” o “Consciencia
Plena”.

En este sentido, y dentro del actual re-encuentro de la filosofia oriental y
occidental, presentamos en este trabajo una investigacion en la practica y filo-
soffa de Mindfulness, que ha ido de la mano de un profundo camino de auto-
conocimiento en el marco de la sabiduria perenne no-dual. En primer lugar nos
acercamos a los origenes de Mindfulness en la tradicién budista utilizando como
fuente de investigacién principal aquellos autores que han bebido directamente
del Canon Pali, la coleccién completa mds antigua de textos budistas que ha
sobrevivido, para pasar a continuaciéon a examinar su expansion y repercusion
en los més diversos dmbitos y sectores de nuestras sociedades actuales, sefialando
especialmente su cardcter en el marco de la sabiduria no-dual, algo que parece
haberse pasado por alto en algunas de las versiones mds comerciales y psico-
terapeuticas propagadas en Occidente. Usaremos el término Mindfulness en
mayusculas, para indicar que es un término vivo que puede sefialar una gran
variedad de significados, pricticas y experiencias, no sélo dentro del budismo
sino en su uso contemporaneo.

2. Mindfulness en Oriente

Mindfulness no es un descubrimiento reciente, sino milenario, aunque viva-
mos ahora uno de sus momentos de mayor expansién y desarrollo en el mundo
occidental. Remontemos unos 2700 anos para situarnos en el comienzo de una
préctica filoséfica y religiosa ampliamente extendida en Oriente, el Budismo, en
la que, lo que hoy llamamos Mindfulness o Atencién Plena, ha sido una de sus
piedras angulares. Algunos autores, entre los que destaca Vicente Simén, conside-
rado uno de los pioneros en la expansién de Mindfulness en Espafa, sefialan que
el inicio de esta préctica podria ser anterior incluso al Buda Shakyamuni (Sidd-
harta Gautama), situandonos en la tradicién tibetana del Bon?, unos 17000 afios

3 Cfr. Reynolds, John M. (2005). 7he Oral Tradition from Zhang-Zhung. Katmandi: Vajra
Publications (Citado en Simén, 2007: 7).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



MINDFULNESS EN ORIENTE Y EN OCCIDENTE 231

a. C.; incluso, aunque no existan pruebas de ello, sefiala Simén (2007: 7), es muy
probable que alguna forma de Mindfulness fuera practicada desde mucho antes.

A fin de centrar correctamente Mindfulness en su contexto original, y aun-
que no es objeto de este trabajo profundizar en las ensenanzas budistas, si parece
oportuno examinar algunos elementos clave de dicha tradicién.

2.1. La Ensefianza de Buda

El budismo estd considerado tanto una doctrina religiosa, como una filosé-
fica, una psicologia o incluso un sistema de vida, y se desarroll$ a partir de las
ensefianzas difundidas por Siddharta Gautama, alrededor del siglo V a. C. en el
noreste de la India, desde donde se extendi6 a gran parte del Este de Asia. El lama
Anagarika Govinda enmarca el budismo en estos términos: “Como experiencia
y forma de realizacién préctica es una religién, como la elaboracién intelectual
de esta experiencia, una filosofia, y como el resultado de la auto-observacién y
el andlisis sistemdtico, una psicologfa” (Govinda, 1992: 60).

El budismo presenta una gran variedad en sus filosofias, técnicas de medi-
tacién, estructuras institucionales, roles politicos, expresiones culturales y otras
numerosas caracteristicas; y se ha desarrollado en dmbitos culturales tan diver-
gentes como India, Sri Lanka, Vietnam, Nepal, Tibet, Corea, China, Japén,
o Estados Unidos de América (Dunne, 2011). De hecho, el budismo ha sido
descrito también como un fenémeno transcultural, como una filosofia de vida
o un método de trasformacién y es precisamente este cardcter mds universalista,
afin a la filosofia perenne, el que nos interesa desde el punto de vista de esta inves-
tigacién y el que ha hecho posible que desde el siglo pasado se haya extendido
también por el resto del mundo.

Las ensefianzas de Siddhartha Gautama se transmitieron de manera oral hasta
la primera compilacién escrita del budismo, llamada el Canon Pali o Tipitaka
(Tripitaka en sénscrito), coleccién de los antiguos textos budistas escritos en
pali (el idioma de Buda), que constituyen el cuerpo doctrinal y fundacional del
budismo 7heravada. Buda ofrecié sus ensenanzas, llamadas el Dhamma (en pali)
y Dharma (en sdnscrito), no tanto como un conjunto de doctrinas que exigian
fe, sino como un cuerpo de principios y practicas orientadas al apoyo de los seres
humanos en su busqueda de la felicidad y libertad espiritual (Bodhi, 2011: 20).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



232 M?* DOLORES GIL MONTOYA

La ensefanza del Buda estd resumida en las Cuatro Nobles Verdades®, conside-
rada el corazdn de la doctrina budista. En su nticleo encontramos un sistema de
entrenamiento mental que lleva a la comprensién profunda y a la superacién del
sufrimiento, denominada Satipatthana Sutta (pali) o Fundamentos de la Atencidn.
Mindfulness es considerado el eje central en la prictica de Satipatthana.

2.2. La Doctrina de la Mente en las Enserianzas de Buda

Uno de los aspectos mds persuasivos de la expansiva y duradera tradicién
budista es el sofisticado modelo de la mente presentado en los Nikayas (Suttas
del Canon Pali), sistematizado en la literatura pali del Abhidhamma.

En la doctrina budista, tal y como sehala Nyanaponika Thera’ (Nyanaponika,
1962: 25), “la mente es el punto de partida, el punto focal y a la vez, [en tanto
que] mente liberada y pura, es el punto culminante”. De hecho, uno de los textos
budistas mds populares, el Dhammapada comienza asi: “La mente precede a todo
lo conocible, la mente lo gobierna y lo crea”. En el budismo Mahayana se dice:
“Si la mente es comprendida, todas las cosas son comprendidas” (Ratnamegha
Sutta). De ahi que el mensaje de Buda consista precisamente en el conocimiento
y comprension profunda de la naturaleza de la mente, ya que esta es la fuente
de toda experiencia.

Este mensaje proclamaria un cambio de direccién de nuestra atencion desde
lo externo hacia lo interno, ya que todo cambio exterior seria sélo el reflejo de
un cambio interior. En este sentido, la atencidn es considerada el corazén y el eje
central de la Doctrina de la Mente de Buda, expresada y resumida a lo largo del
Sermén de Buda denominado Satipatthana Sutta con la amonestacién: «;Estad
atentos!» (Nyanaponika, 1962: 25-27).

# Para una explicacién mds amplia, cfr. Rahula, 2002.
5 Considerado el primer escritor occidental sobre budismo que exploré la prictica de Min-
dfulness extensamente, tanto en su influyente libro titulado E/ corazén de la meditacion

budista (1962), como en su tratado E/ poder del Mindfislness (1968).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



MINDFULNESS EN ORIENTE Y EN OCCIDENTE 233

2.3. El camino de la Atencion o Satipatthana Sutta

El Sutra de la Atencién o Satipatthana Sutta es considerado el texto cumbre
de la escuela 7heravaday contiene la prictica de la Atencién Plena o Mindfulness
como via de encuentro con la Realidad (Nibbana). El Samyutta-Nikaya ha sido
la coleccién de sermones (Pitaka Sutta) del Canon Pali que ha proporcionado
la fuente mds rica de textos sobre el Satipatthana. El sermén original del Buda
sobre los Fundamentos de la Atencidn (Satipatthana Sutta) aparece dos veces en
las escrituras budistas (Nyanaponika, 1962: 17); una como el décimo Sermén
de la Coleccion de Sermones medios (Majjhima Nikaya) y otra como el vigési-
mosegundo de la Coleccion de Sermones Largos (Digha Nikaya) titulado Maha-
Satipatthana Sutta, llamado, el Gran Sermdn. “Ambos textos constituyen una
explicacién general de la forma de meditacion Theravada enfocada al desarrollo
de la atencién consciente en el cuerpo, las sensaciones, la mente y los objetos
mentales” (Romdn, 2002: 194).

El verdadero espiritu del Satipatthana, asi como de la doctrina budista, es la
liberacién final del sufrimiento (dukkha). El sufrimiento es la experiencia comtn
a la humanidad (Primera Noble Verdad), por lo tanto, su liberacién es la meta
mas elevada de las ensefianzas de Buda (NVibbana). Para Bikkhu Bodhi® (2011:
21), Buda le dio a la prictica de la Atencién Plena (samma sati) una particular
prominencia al incluir la Recta Atencién como el séptimo factor en el Noble
Sendero Octuple’ (Cuarta Noble Verdad), y como el primer elemento de los Siete
Factores de la Iluminacién, ya que se considera fundamental para el desarrollo
del resto de factores.

2.3.1 Significado de SATI-PATTHANA

Segun diferentes autores, (Bodhi, 2011; Gethin, 2011), parece haber sido T.
W. Rhys Davids, fundador de la Pali Text Society, en su traduccién de 1910, del

¢ Uno de los monjes budistas occidentales mds representativos de la tradicién Theravada,

junto a Nyanaponika Thera.

7 Este es el Camino del Medio que “proporciona la visién, proporciona el conocimiento y
conduce a la paz, al conocimiento directo, a la iluminacién, al Nibbana [..]” (citado en
Romadn, 2002:166).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



234 M?* DOLORES GIL MONTOYA

Mahasatipatthana Sutta,® quien vertié por primera vez el término técnico budista
sati (pali) o smrti (sdnscrito) por la palabra inglesa Mindfulness.

En pali, la lengua de Buda, ‘sati-patthana’ estd compuesto de dos palabras, la
palabra ‘sa#i’ tenia originalmente el sentido de ‘recuerdo’. En la mayor parte de
los casos se refiere a «recordar traer la atencién al presente» y, como término gene-
ral, conlleva el significado de «atencién» o «consciencia», y mds concretamente,
segtin Nyanaponika (1962: 17), un tipo de atencidn, de lo que en el sentido de
la doctrina budista, “es bueno, util o justo (kusala)”.

Por otro lado, la segunda parte de la palabra, ‘patthand , representa a ‘upathha
na’, literalmente ‘acercar’ (a la mente de uno), es decir, ‘tener presente’, ‘per-
manecer consciente’, ‘establecer’ (Romdn, 2002: 192-194). En este sentido, el
vocablo Satipatthana se puede entender como «mantener presente la atencién»
y concretamente, Nyanaponika (1962: 17), traduce la palabra completa como
la «Presencia de la Atencién». En este mismo sentido, Bodhi (2011: 19) sefala
que Mindfulness es en si mismo un acto de «establecimiento de la Presencia».
También se le ha caracterizado como «Consciencia lacidan.

Nyanaponika Thera parece haber sido el primer autor que identificé de
manera mds clara el Satipatthana o Recta Atencién como “el corazdén de la medi-
tacién budista” y ofrece una descripcién de Mindfulness que estd influenciada
por su comprensién de la explicacién técnica del proceso de percepcion (citta-
vithi) que se encuentra en el desarrollado pensamiento sistemdtico del 7heravada
(Abhidharmma) segiin el cual el modo de nuestra atencion inicial a los objetos de
nuestra percepcion es la semilla de la Atencién Plena (Nyanaponika, 1962: 34).
Y esta serfa la razdn, segin Nyanaponika, por la que, desde la tradicién budista,
se desarrolla toda una prictica de entrenamiento sistemdtico de la mente, para
seguir progresando en el desarrollo gradual de la atencidn, entrando en el verda-
dero dominio de la Recta Atencion (sammid-sati). En este sentido, Nyanaponika
(1962: 29), aclara que se llama «recta» porque mantiene a la mente libre de
influencias engafiosas y porque es la base fundamental de la Recza o Clara Com-
prension que permite ver todos los fenémenos como impermanentes (anicca),
sometidos al sufrimiento (dukkha) y exentos de identidad o ego (anatta), al pro-
ducir una creciente claridad e intensidad de la consciencia y presentar una ima-
gen de la realidad que va depurdndose incesantemente de cualquier falsificacién.
En este sentido, se dice que la Atencidn Pura es la puerta a la Clara Comprension.

8 Dialogues of the Buddha, vol 2. Londres: Henry Frowde.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



MINDFULNESS EN ORIENTE Y EN OCCIDENTE 235

En los discursos del Buda, tal y como se preservaron en los Pali Nikayas (Sati-
patthana Sutta, Majjhima Nikaya, Sutta n° 10), la Recta Atencion, es definida de
manera sistemdtica por medio de una férmula fija en este sentido:

Monjes, el tnico camino para la purificacién de los seres, para la supe-
racién de la pena y las lamentaciones, para la destruccién del dolor y la
afliccidn, para alcanzar el recto sendero, para la realizacién del Nibbana,
es éste: Los Cuatro Fundamentos de la Atencién. ;Cudles son esos cuatro?

He aqui un monje que vive practicando la contemplacién del cuerpo
en el cuerpo, fervoroso, comprendiendo claramente y atento, superando la
codicia y la afliccién inherentes al mundo; practicando la contemplacién
de las sensaciones en las sensaciones..., practicando la contemplacién de la
mente en la mente..., practicando la contemplacién de los objetos mentales
en los objetos mentales, fervoroso, comprendiendo claramente y atento,
superando la codicia y la afliccién inherentes al mundo.’

En esta declaracién el Buda indica que la meta de la prictica es la erradica-
cién del sufrimiento y el logro del Nibbana, un estado de goce y de paz trascen-
dente. Y el método para alcanzarlo son las Cuatro Satipatthanas.

2.3.2 Las Cuatro Satipatthanas en la practica de la meditacion

Buda insistia en la necesidad de entrenar la Recta Atencion y sabia que era
todopoderosa en cualquier lugar y circunstancia. Este entrenamiento se basa en
cuatro objetos: el cuerpo, las sensaciones, el estado de la mente en un momento
dado y el contenido de la mente en un momento dado. Estas son las Cuatro
Contemplaciones (anupasnassand) del entrenamiento de la Atencién o Sati, carac-
terizados, segin Bodhi, por una postura de observacién y vigilancia respecto a la
propia experiencia (2011: 25). Es decir, el practicante cultivard la Recta Atencion

? La cita combina las traducciones de Almudena Haurie en: Calle, 1993: 27-28; Nyanapo-
nika, 1962: 121.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



236 M?* DOLORES GIL MONTOYA

tanto en la prictica meditativa sistemdtica de las Cuatro Satipatthanas, como en
su experiencia cotidiana. De hecho, la meditacién'® es la prictica budista por
excelencia y es considerada una actividad viva, bdsicamente experiencial, que no
puede ser ensefiada como una actitud meramente tedrica. Hay muchas y variadas
técnicas de meditacién budista dependiendo de cada tradicién y escuela, pero
en el ndcleo central de toda meditacién hay una observacién tranquila y atenta,
esto es, una auto-atencién tanto de los propios procesos mentales como de los
fenémenos de la vida. El término «meditacién» o bhavana (en pali) significa
‘cultivo de la mente’, y en tanto que puesta en prictica de los tres tltimos factores
del Noble Octup/e Sendero (Recto Esfuerzo, Recta Atencién, Recta Concentracion)
designaria la disciplina del Espiritu, que tiene por objeto corregir la percepcion
incorrecta de la realidad (Romdn, 2002: 149).

3. Mindfulness en Occidente

En los dltimos 50 afios, estamos siendo testigos del progresivo interés por
parte de las ciencias, principalmente la medicina, la neurobiologia y la neurop-
sicologia, en abordar el estudio de la consciencia y la meditacién, a través de una
metodologfa cientifica (Ricard & Singer, 2018). De hecho, actualmente Min-
dfulness representa una verdadera revolucién en el dmbito cientifico. La atencién
que las neurociencias prestan a Mindfulness estd aumentando de manera expo-
nencial, tal como lo atestigua el creciente niimero de publicaciones existentes
sobre el tema (cfr. Sdnchez & Vicente, 2016), que, a dia de hoy, se cuentan
ya por millares, dando a conocer estudios cientificos que avalan la eficacia de
Mindfulness. En la actualidad, esta filosofia de vida y esta prctica milenaria
estd siendo acogida e integrada en los mds distintos dmbitos, como el clinico, el
familiar, el deportivo, el empresarial, o el penitenciario, entre otros muchos. Y
en particular, uno de los contextos, donde mds exitosamente se estd empleando
es en el dmbito educativo, tanto con el profesorado, para reducir el estrés docen-
te y mejorar el bienestar y la satisfaccién personal y profesional, como con el
alumnado, para aumentar su nivel de atencién en la era de las distracciones, y
reducir la agresividad y la violencia, asi como generar actitudes hacia la inclusién,

1 En un sentido mds general, «<meditacién» remite a una muy amplia y diversa “coleccién de

précticas, métodos, entrenamientos, habilidades, destrezas y ejercicios” tanto en las tradicio-
nes espirituales de Oriente como de Occidente, que constituyen un rico “campo de prictica,
experiencia y estudio” (Romdn, 2016a: 182).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



MINDFULNESS EN ORIENTE Y EN OCCIDENTE 237

la cooperacién, la tolerancia, la empatia y la compasién (Mafias, Franco, Gil

Montoya, et al., 2014).

Por otro lado, el entusiasmo que Mindfulness ha despertado en la socie-
dad en general, y en la ciencia en particular, ha tenido como consecuencia la
proliferacién de definiciones, aproximaciones operacionales e investigaciones
que tienen el propésito de medir la Atencién Plena como rasgo. Sin embargo,
seguin sefialan autores y expertos como George Dreyfus (2011), Bhikkhu Bodhi
(2011) o Paul Grossman (2008) entre otros, los actuales intentos por caracterizar
Mindfulness, medirlo y conceptualizarlo, parecen poner de manifiesto ciertas
vulnerabilidades que pueden conducir a desnaturalizar, distorsionar o diluir el
constructo budista relacionado con Mindfulness, especialmente en escenarios
clinicos y en laboratorios, a menos que ellos mismos hayan experimentado el
Dharma profundamente, en primera persona, a través de su propia practica per-
sonal (Grossman & Van Dam, 2011). De hecho, la expansién de Mindfulness
ha provocado una respuesta ambivalente dentro del budismo. Mientras unos
aplauden su aplicacién en diferentes campos, otros reaccionan con escepticismo
o con sonadas denuncias, especialmente cuando es usado como una mera terapia

o un producto del marketing (el llamado Mc-Mindfulness").

Esta preocupacién creciente por que los cientificos que investigan las prac-
ticas contemplativas orientales estén explicando su eficacia de manera reduc-
cionista, guiados principalmente por premisas materialistas o bien sobre una
base exclusivamente neurofisiolgica (Bodhi, 2011: 35) estd incentivando en la
actualidad un didlogo cada vez mds directo entre disciplinas que normalmen-
te no se comunicaban, a través de la puesta en marcha de diferentes foros de
encuentro. Se pretende asi promover una investigacién introspectiva entre, por
un lado, aquellos implicados en lo que se ha denominado «la experiencia en
primera persona» y, por otro, «la perspectiva de tercera persona», adoptada por
los cientificos que estudian aspectos de la experiencia humana desde un punto
de vista mds tradicional (Varela & Shear, 1999).

Por otro lado, segiin Bodhi (2011: 35), hay un peligro real de que los desa-
fios contemplativos sean reducidos a una cuestién de obtener habilidad en ciertas

' R. Purser y D. Loy critican cémo la famosa Revolucién Mindfulness parece ofrecer una

panacea universal para resolver casi todas las dreas de preocupacién diaria.
Fuente: https://www.huflingtonpost.com/ron-purser/beyond-mcMindfulness_b_3519289.
html

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid


https://www.huffingtonpost.com/ron-purser/beyond-mcMindfulness_b_3519289.html
https://www.huffingtonpost.com/ron-purser/beyond-mcMindfulness_b_3519289.html

238 M?* DOLORES GIL MONTOYA

técnicas prescindiendo de cualidades como la Bondad Amorosa, la Compasién,
la Confianza o el Altruismo, entre otras, que forman parte sustancial e insepa-
rable de Mindfulness. En esta misma linea, son también muchos los expertos
que han planteado el problema de separar la Atencién Plena (Mindfulness) de
la Compasion (karuna) y la Bondad Amorosa (metta). Maestros budistas como
Ajahn Brahm (2015) senalan que estas actitudes trabajan mucho mejor juntas.
También Thupten Jinpa (2015), monje budista y traductor principal del Dalai
Lama, sefiala que «Mindfulness en si mismo no es suficiente” y que el cultivo
de la compasidn seria “el siguiente paso después de cultivar Mindfulness”. Y en
este mismo sentido se expresa en su libro En defensa del altruismo, uno de los
mids destacados representantes del didlogo Oriente-Occidente, ademds de asesor
personal del Dalai Lama, Matthieu Ricard (2016: 28).

Trataremos en la seccidn siguiente de introducirnos en el origen del Min-
dfulness en Occidente, asi como en algunas de sus variadas definiciones y pers-
pectivas.

3.1. Origen de Mindfulness en Occidente

;Cémo llega, entonces, esta milenaria filosofia de Oriente a ser tan bien
acogida y adoptada por Occidente? Haciendo un poco de historia, se sabe con
certeza que estudiosos griegos ya mantuvieron contactos con pensadores indios
con ocasion de la campana del emperador macedonio Alejandro Magno (356-
323 a.C.) en India. De hecho, algunos investigadores han llegado a concretar
un sinfin de analogias y lineas de convergencia entre las concepciones de Tales,
Pitagoras, Anaxagoras, Anaximandro, Anaximenes, Herdclito, Parménides,
Empédocles, Demécrito, Platén, Plotino, entre otros, y algunas concepciones
de los sabios del subcontinente indio (Romdn, 2008: 241-244). Sin embargo,
serd a finales del siglo XVIII, con la traduccién de los grandes textos orientales
al inglés, cuando comience a despertarse un vivo interés por los tesoros literarios,
religiosos y filoséficos de la India.

En 1875 un grupo de aristécratas europeos y norteamericanos forma en
Madris, la Sociedad Teoséfica con el propésito de explorar y divulgar esos anti-
guos conocimientos (Badino, 2015: 9-10). Jiddu Krishnamurti, figura destacada
de ese movimiento, que él posteriormente abandona por no sentirse identificado
con sus principios, describié en detalle la prictica de la atencién pura en varios

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



MINDFULNESS EN ORIENTE Y EN OCCIDENTE 239

de sus libros'?. Por otro lado, una figura tan relevante en Occidente como el
psiquiatra suizo Carl G. Jung, consiguié integrar en su obra tanto la psicologia
profunda como la espiritualidad, nutriéndose de las practicas contemplativas del
continente asidtico, especialmente tras su visita a uno de los grandes sabios indios
del s. XX, Sri Ramana Maharshi. Pero quizds uno de los hechos mas decisivos en
la expansién del budismo fue la invasién china del Tibet en 1951, que provocé
el exilio de miles de monjes budistas tibetanos, que extenderdn asi las pricticas
meditativas en Occidente.

En la década de 1960, jévenes inspirados por la lectura de obras como Sidd-
hartha, de Herman Hesse (1922), por los viajes a India de Los Beatles y otros
buscadores espirituales que habian oido hablar de maestros y sabios indios, como
el mencionado Ramana Maharshi, Nisargadatta o Krishnamurti, entre otros, se
volcaron dvidamente en la bisqueda de experiencias misticas y ensefianzas en el
budismo, el hinduismo, el Tantra y el Tao. Es, por esos anos, que la meditacién,
el yoga, el Tai-Chi, el Chi-Kung y otras disciplinas hicieron su desembarco en
Occidente (Badino, 2015: 10).

En 1979, el bidlogo molecular Jon Kabat-Zinn (2011: 286-287), practicante
de yoga y meditacién Zen, se propuso investigar los posibles beneficios de las
précticas meditativas para conocer la mente y aliviar el estrés, en un contexto cli-
nico. Desarroll entonces un programa de reduccién del estrés de ocho semanas
de duracién, basado en pricticas contemplativas, pero despojado de creencias
religiosas y culturales. Lo llamé programa de Reduccién de Estrés Basado en la
Atencién Plena (Mindfulness Based Stress Reduction o MBSR) y dio origen a la
Clinica de Reduccién de Estrés, fundada en 1979, dentro del Centro Médico
de la Universidad de Massachusetts. Este programa comenzé paulatinamente
a implementarse en mds de 200 centros médicos de EE.UU. y Europa, exten-
diéndose m4s alld del 4mbito terapéutico. En los anos siguientes, Kabat-Zinn
entrend en MBSR a presidentes de empresas, jueces, clérigos, atletas olimpicos y
miembros del Congreso de Estados Unidos (Badino, 2015: 11).

En 1984, se inician una serie de encuentros entre Tenzin Gyatso, el deci-
mocuarto Dalai Lama y el neurocientifico Francisco Varela, a los que se unié
el empresario Adam Engle, que darfa lugar en 1990 al nacimiento del Instituto

12 The First and Last Freedom (1954); The flame of Attention (1985).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



240 M?* DOLORES GIL MONTOYA

Mind & Life", una organizacién dedicada a investigar la interseccién entre las
neurociencias y el budismo. Bajo su tutela se organizaron encuentros cumbre
sobre tépicos como el cerebro y las emociones, la compasién y el altruismo, la
neuroplasticidad y la naturaleza tltima de la Consciencia y la Realidad (Badino,
2015: 11).

Como signo de esta meteérica ascensién de Mindfulness cabe sefalar el
hecho de que en 2014, la revista 7IME" dedicaba su tema de portada a «La
Revolucion Mindfulness» y analizaba cémo mantener la atencién en nuestro actual
mundo multitarea y altamente estresante, en el que contamos con multiples y
constantes distracciones e interrupciones.

Para muchos expertos, Jon Kabat-Zinn, considerado el padre de Mindfulness
en Occidente, tuvo la habilidad y sabiduria de traducir los conceptos budistas
tradicionales asi como otras practicas orientales a un lenguaje moderno y coti-
diano, de modo que resultasen accesibles en Occidente (Maex, 2011). De hecho,
Kabat-Zinn, consiguié transmitir, tanto a audiencias médicas como al ptblico
en general, los origenes y esencia de esta ensefianza de una manera sencilla y
adaptada a la vida occidental, llegando a sugerir una sorprendente independencia
respecto del budismo en sentido estricto, a fin de destacar su cardcter transcul-

tural y universal (2011: 283):

Buda mismo no era un budista; la palabra Buda hace referencia a alguien
que ha despertado y el Mindfulness tiene muy poca relacién con el budismo
per se, y todo que ver con el despertar, la compasién y la sabiduria. Estas
son cualidades universales del ser humano, sefialadas por la palabra Dharma.

En este sentido, Kabat-Zinn (2011: 284) sefala que Mindfulness no es una
técnica cognitiva-conductual mds, que pueda ser reducida a un cambio de para-
digma comportamental, sino una manera de ser y una manera de ver que tiene
profundas implicaciones a la hora de entender la naturaleza de nuestras mentes
para vivir una vida con sentido:

13 Este centro cuenta actualmente entre sus miembros con miles de cientificos, educadores,

psicélogos, filésofos, antropdlogos, lingiiiistas, y meditadores, que se rednen anualmente en
multitudinarias conferencias, y hacen proyectos juntos por todo el mundo, entre los que
podemos citar: R. J. Davidson, D. Goleman, J. Kabat-Zinn, M. Ricard, B. M. Shapiro, B. A.
Wallace, T. Jinpa, J. D. Dunne, entre muchos otros.

4 En linea: http://time.com/1556/the-mindful-revolution/

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid


http://time.com/1556/the-mindful-revolution/

MINDFULNESS EN ORIENTE Y EN OCCIDENTE 241

Es basicamente, como Francisco Varela denomind, una experiencia en
primera persona. Sélo a través de la experiencia, se reconocen nuevas mane-
ras potencialmente sanadoras, transformadoras, compasivas y sabias. Por
supuesto, en ultima instancia no hay un adentro y no hay un afuera, sélo
un mundo sin costuras, despierto y consciente.

Jon Kabat-Zinn (2011) defiende esta universalidad de la ensefianza en conso-
nancia con la filosofia perenne y siempre estuvo mds interesado en citar los diver-
sos y variados origenes del programa MBSR situados en diferentes tradiciones
contemplativas, que en proponer una definicién concisa y definitiva, y, cuando
lo hacfa, ofrecia definiciones funcionales y operativas, cuyo objetivo no consistia
en afirmar un acuerdo con el Abhidharma o cualquier otra ensefianza cldsica, que
lo limitara al estado mental del que “conoce o recuerda’. Su entrenamiento en
budismo Zen, le llevaba a enfatizar sistemdticamente la consciencia no-dual que
trasciende la divisién sujeto-objeto, relacionada con la perspectiva innatista a la
que hace referencia John Dunne (2011: 71-88), y en la que explora algunas de las
caracteristicas de la Atencién Plena en el contexto de los estilos no-duales. Este
enfoque en la consciencia no-dual aparece también en la obra de Nyanaponika
Thera, la cual tuvo una enorme influencia en la prictica y ensenanzas de Jon

Kabat-Zinn (2011: 291).

De hecho, los primeros articulos sobre AMBSR, no solamente citaban las raices
Theravada de Mindfulness, sino también las raices en el Mahayana, la tradicién
Soto Zen y la tradicion Rinzai Zen, ademds de los linajes de las primeras corrientes
china y coreana, asi como ciertas corrientes de la tradicién yéguica, incluido el
Vedanta Advaita, y en particular las ensefianzas de Nisargadatta Maharaj, Rama-
na Maharshi y Jiddu Krishnamurti (Kabat-Zinn, 2011: 289). Esta variedad de
fuentes da testimonio del origen de Mindfulness en diferentes manifestaciones
de la sabiduria perenne, cuya intuicién central es la no-dualidad. De hecho, la
no-dualidad es una pieza clave en la organizacién del pensamiento de la escuela
Vedanta Advaita, del budismo Madhamaka y Yogachara y de ciertas corrientes
del Taoismo (Romdn, 2016b: 36).

La préctica de Mindfulness se propone, por tanto, ser una invitacién para
que las personas adquieran un compromiso con el desarrollo de su plena cons-
ciencia, el cual, en Ultima instancia, estard determinado por su anhelo profundo
de auto-conocimiento y libertad interior. De hecho, Kabat-Zinn (2016) apunta

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



242 M?* DOLORES GIL MONTOYA

ue tiene que ver con preguntas tales como: ;Quién soy?'®, o ;cémo puedo tener
¢ ¢

una vida mds feliz y plena? Y anade (2011: 293):

Podriamos decir que si Mindfulness o la Consciencia Plena o presente,
no se convierte de alguna manera en muestro modo de funcionamiento por
defecto, entonces, con certeza, lo opuesto, la falta de consciencia, o falta de
atencion retendrd su papel. El resultado inevitable es quedar atrapado, en
muchos momentos, en un modo de piloto automadtico, reactivo y robético,
que tiene el potencial de consumir fécilmente y colorear nuestra vida y
casi todas nuestras relaciones. Esta mayor consciencia incluye, por supuesto
nuestra interconectividad intrinseca como seres, y por ello la posibilidad de
una mayor compasion espontinea hacia los otros y hacia nosotros mismos.

3.2. Aproximacion y elementos clave del Mindfulness

Tanto en el entorno de los expertos budistas como de los cientificos occiden-
tales existe una manifiesta falta de acuerdo acerca de una definicién especifica
de Mindfulness (Dreyfus 2011; Gethin 1998; Grossman 2008, Dunne 2011).

Jon Kabat-Zinn senala que, para definir Mindfulness, lo que se requiere
realmente es un énfasis instrumental y funcional respecto a lo que estd involu-
crado en el gesto de la atencidn. Por tanto, la mayor parte del tiempo ha elegi-
do describirlo insistiendo en su aspecto practico y vivencial como: “el arte de
vivir conscientemente” (2010: 20). De hecho, no aparece ninguna definicién
de Mindfulness en su primer libro mds popular, Full catastrophe living (1990)
sino que todo el libro en si es una aproximacién a Mindfulness. Y, sin embargo,
quizé la definicién mds frecuentemente citada, caracterizada por su operatividad,
sea la del propio Jon Kabat-Zinn, presente en su famoso libro Wherever you go
there you are: “Mindfulness significa prestar atencién de un modo particular:
intencionalmente, en el momento presente y de modo no enjuiciador” (1994:
4). Aclara el autor que ese marcado énfasis en la consciencia no enjuiciadora, no
se refiere tanto a un estado sin juicios, sino a ser conscientes de todos los juicios
que surgen momento a momento y las sensaciones que producen, asumiendo
una postura de testigos imparciales de la propia experiencia. Este reconocimiento

5 Da nombre a la famosa obra y ensefianza de Sri Ramana Maharshi sobre la auto-indaga-

cién: ;Quién soy yo? (Nan Yar? 1901), la cual tiene su base en la auto-atencién.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



MINDFULNESS EN ORIENTE Y EN OCCIDENTE 243

o darse cuenta abrirfa una brecha en la des-identificacién de dichos juicios y por
tanto, seria el principio de la liberacién de la reaccién automdtica (2011: 291).

Kabat-Zinn senala como componentes bésicos de la practica el compromi-
so y la actitud. Este compromiso a su vez implicaria responsabilidad personal,
autodisciplina, honestidad, humildad e intencionalidad durante la préctica. Asi
mismo sefala las siguientes actitudes bdsicas: el no-juicio, la paciencia, la mente
de principiante, la confianza, el no-esfuerzo, la aceptacidn, el soltar o dejar ir, as
como la bondad amorosa y la compasién (2004: 67-75).

Para Thich Naht Hanh (1975: 11), considerado uno de los monjes budis-
tas que mds ha difundido Mindfulness en Occidente y, cuyo famoso libro 7he
Miracle of Mindfulness tuvo para Kabat-Zinn una influencia decisiva en su apre-
ciacién del Dharma, Mindfulness consistiria en “mantener viva la consciencia
en la realidad del presente”.

Quiz4 una de las aproximaciones mds sencillas y a la vez mds profundas a la
esencia de Mindfulness sea la llevada a cabo por Guy Armstrong'® (citado por
Simén, 2011: 27), quien sefiala que Mindfulness es “saber lo que estds experi-
mentando mientras lo estds experimentando”. En realidad, como senala Vicente
Simén (2007: 7-8), Mindfulness es, en si mismo, algo muy simple y familiar,
algo que todos nosotros hemos experimentado en numerosas ocasiones de nues-
tra vida cotidiana. Cuando somos conscientes de lo que estamos haciendo, pen-
sando o sintiendo, estamos practicando Mindfulness. Lo que sucede, explica
Simoén, es que habitualmente nuestra mente se encuentra vagando sin orientacién
alguna, saltando de unas imdgenes a otras, de unos pensamientos a otros. Asi que,
seglin este autor, el primer efecto de la prictica de Mindfulness es el desarrollo de
la capacidad de concentracién de la mente. Esta, a su vez, trae consigo serenidad
y calma mental (samatha). Y el cultivo de la serenidad conduce a un aumento
de la comprensién de la realidad tanto externa como interna (clara comprension
0 sampajanna), la cual nos aproxima a percibir la realidad tal como es (vipassana
o visidn profunda). En este sentido, Simén (2007: 7) define Mindfulness como
“la capacidad humana universal y bdsica, que consiste en la posibilidad de ser
conscientes de los contenidos de la mente momento a momento”.

1 Armstrong, G. (2008). Talk at the Mind and Life Institute Scientist’s Retreat, Insight Medi-
tation Society, Barre, MA.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



244 M?* DOLORES GIL MONTOYA

En dltima instancia, y segiin apuntan diferentes autores, entre los que destaca
Henepola Gunaratana (2012), el significado de Mindfulness no podria expresarse
a través de palabras, sino que serfa necesario vivenciarlo; en tanto que, como se
decia mds arriba, estarfamos hablando de la “consciencia de la experiencia pre-
sente” (Germer, 2005: 7), algo que se aprehende sintiéndolo, siéndolo. En este
mismo sentido, Shapiro y Carlson'” (citado en Sdnchez & Vicente, 2016: 42)
ven Mindfulness como un proceso experiencial, de tal manera que consideran
que cualquier intento de escribir sobre la Atencién Plena desde un enfoque aca-
démico y conceptual, distarfa mucho de su propia naturaleza. Las palabras sélo
servirfan como indicadores o rétulos que apuntan en una direccién determinada.
Lo importante, como sefiala Simén, no serfan los conceptos, sino la experiencia
de aquello hacia lo que los conceptos apuntan. Las palabras serfan solo un medio
que nos facilita el acceso a la experiencia, pero esta tendria que ser vivida por cada
uno en la intimidad de su propia mente (cfr. Simén, 2011: 54).

4. Conclusiones

El actual encuentro y el interés de las ciencias occidentales por los beneficios
de las prdcticas meditativas y las ciencias contemplativas de Oriente apuntan a
una nueva visién més integradora de la ciencia, la filosofia y la espiritualidad,
que dejaria atrés las luchas y las demarcaciones excluyentes entre ciencia y reli-
gi6n, hacia una re-unificacién que volveria a conectar con la filosofia perenne de
todos los tiempos. Es en este marco de la sabiduria perenne donde Mindfulness
puede ser entendido, no solo como filosofia de vida, sino ademds como punto de
encuentro entre Oriente y Occidente. Diferentes autores, tanto en el dmbito de
la filosofia budista como fuera de él, plantean la prictica de Mindfulness como
una puerta que llevaria a una nueva manera de vivir y percibir, un modo al que

Kabat-Zinn (1990) se ha referido como Ser.

En la tradicién budista, el Satipatthana se cultiva como una herramienta
de introspeccién para observar y constatar cémo la mente genera sufrimiento e
insatisfaccién y cémo mediante el compromiso y la prictica perseverante de la

17" Shapiro, Shauna L. & Carlson, Linda E. (2009). 7he Art and Science of Mindfulness: Inte-
grating Mindfulness into Psychology and the Helping Professions. American Psychological Asso-

ciation.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



MINDFULNESS EN ORIENTE Y EN OCCIDENTE 245

atencion y la clara comprension se revela una sabiduria y una visién profunda de
la realidad, de nosotros mismos y de todo lo que nos rodea.

Al mismo tiempo, se ha de tomar en serio la advertencia de muchos expertos
que alertan de que el cultivo de Mindfulness tal y como se estd popularizando en
Occidente, es decir, desde una perspectiva meramente instrumental, dejando los
aspectos humanos y relacionales en un tercer plano, para simplemente hablar de
mejora de la concentracién y por ende de la productividad, podria llevar a perder
de vista el objetivo principal que tradicionalmente han tenido estas pricticas:
una vida plena y consciente.

Este trabajo pretende recuperar el enfoque y el cultivo genuinos de Min-
dfulness: como una préctica clave para el desarrollo del autoconocimiento y, en
consecuencia, para la superacién del sufrimiento o dukkba, e indisociable de la

préctica de la Compasion y de la Bondad plena.

Agradecimientos

Agradezco a José Maria Munoz Terrén, Ménica Cavallé y Vicente Simén,
sus valiosos comentarios en la revisién de este articulo.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



246 M?* DOLORES GIL MONTOYA

Bibliografia
Bapino, C. (2015). Mindfulness en la era del miedo y la ansiedad: El arte de elegir la paz.
Barcelona: Ed. Grijalbo.

Bopwi, B. (2011). “What does mindfulness really mean? A canonical perspective”.
Contemporary Buddhism, vol 12, n° 1, pp. 19-39.

Brauwm, A. (2016). Kindfulness. Ed. Wisdom Publications.

CaLLg, R. (1993). Sutras de la Atencion y del Diamante. Madrid: Edaf. 42 edicién [reim-
presién], 2001. Traduccién de “El Sutra de los Fundamentos de la Atencién” pp.
25-53, de Almudena Haurie.

CAVALLE, M. (2011). La sabiduria recobrada. Filosofia como terapia. Barcelona: Kairds.

Dreyrus, G. (2011). “Is Mindfulness present-centred a non-judgmental? A discussion
of the cognitive dimension of Mindfulness”. Contemporary Buddhism, vol 12, n°

1, pp. 41-54.

DUNNE, ]. (2011). “Toward an understanding of non-dual Mindfulness”. Contemporary
Buddhism, vol 12, n° 1, pp. 71-88.

GERMER, C.K. (2005). “Mindfulness. What is it? What does it matter?”. En C.K.
Germer, R. D. Siegel y P. R. Fulton (Eds.), Mindfulness and Psychotherapy. Nueva
York: Guilford Press, pp. 3-27.

GetHIN, R. (1998). The foundations of Buddhism. Oxford: Oxford University Press.
Grasenarp, H. VoN (1977). La filosofia de los hindiies. Barcelona: Barral.

GOVINDA, A. (1987). Meditacién creadora y consciencia multidimensional. Buenos Aires:
Kier.

— (1992). Budismo para Occidente. Madrid: Heptada.

GrossMAN, P (2008). “On measuring Mindfulness in psychomatica and psychological
research”. Journal of Psychosomatic Research, 64, pp. 405-408.

GrossMaN, P & Van Dam, N. (2011). “Mindfulness, by any other name...: trials and
tribulations of sati in Western psychology and science”. Contemporary Buddhism,
vol 12, n° 1, pp. 219-239.

GUNARATANA, B. H. (2012). Mds alli del Mindfulness. Barcelona: Kairés.
Hann, T. N. (1975). The Miracle of Mindfulness. Boston: Beacon Press.

Huxtey, A. (1947). La filosofia perenne. Trad. de C. A. Jordana. Ed. Suramericana.
Reed. 1999. Orig. The Perennial Philosophy. New York: Harper & Brothers, 1945.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid



MINDFULNESS EN ORIENTE Y EN OCCIDENTE 247

Jinea, T. (2015). “On course for compassion”. Publicado en la Revista Resurgence &
Ecologist. Nov./Dic. En linea: hetps://www.resurgence.org/magazine/article4526-
on-course-for-compassion.html

KaBat-ZINN, ]. (1990). Full catastrophe living: Using the wisdom of your body and mind
to face stress, pain and illness. Nueva York: Dell. Trad. cast.: Vivir con plenitud las
crisis. Coémo utilizar la sabiduria del cuerpo y de la mente para afrontar el estrés, el
dolor y la enfermedad. (2004). Barcelona: Kairés.

— (1994). Wherever you go there you are. Nueva York: Hyperion. Trad. cast.: Mindful-
ness en la vida cotidiana: Donde quiera que vayas, ahi estds (2009). Barcelona: Paidés.

— (2010). El poder de la atencion: 100 lecciones sobre Mindfulness. Barcelona: Kairés.

— (2011). “Some reflections on the origins of MBSR, skillful means, and the trouble
with maps”. Contemporary Buddhism, vol 12, n° 1, pp. 281-306.

— (2016). En linea: hetp://www.abc.es/sociedad/abci-kabat-zinn-meditacion-permite-
regular-nuestro-propio-envejecimiento-201605211926_noticia.html

Karreau, P. (1965). The three pillars of Zen. Boston, MA: Beacon.

Makx, E. (2011). “The Buddhist roots of Mindfulness training: a practitioner view”.
Contemporary Buddhism, vol 12, n° 1, pp. 165-175.

Maxas, L., Franco, C., GiL MonToya, M. D., Gir, C. (2014). Educacion consciente:
Mindfulness (Atencién Plena) en el dmbito educativo. Educadores conscientes formando
a seres humanos conscientes. En Alianza de Civilizaciones, Politicas Migratorias y
Educacion, Sevilla: Aconcagua Libros, pp. 193-229.

NvyanaroNika, T. (1962). El corazén de la meditacion budista. Madrid: ELA. (Trad.
Almudena Haurie)

RanuLa, W. (2002). Lo que el Buddha enseind. Buenos Aires: Editorial Kier.
Ricarp, M. (2016). En defensa del altruismo. Barcelona: Ed. Urano.
Ricarp, M. & SINGER, W. (2018). Cerebro y meditacion. Didlogo entre el budismo y las

neurociencias. Barcelona: Kairds.
RomAN, M. T. (2002). Diccionario antoldgico de Budismo. Madrid: Aldebardn.
— (2008). Sabidurias Orientales de la Antigiiedad. Alianza Editorial.
— (2016a). La exploracion de la conciencia. En Oriente y Occidente. Barcelona: Kairds.

— (2016b). “Paisajes no duales en el pensamiento oriental”. Endoxa: Series filosdficas,

n° 38, pp. 23-46.

SANcHEZ, A.l. & VIceENTE, F. (2016). “Mindfulness: revisién sobre su estado de arte”.
International Journal of Developmental and Educational Psychology. Revista Infad de
Psicologia. Vol 2, n° 1, pp. 41-50.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid


https://www.resurgence.org/magazine/article4526-on-course-for-compassion.html
https://www.resurgence.org/magazine/article4526-on-course-for-compassion.html
http://www.abc.es/sociedad/abci-kabat-zinn-meditacion-permite-regular-nuestro-propio-envejecimiento-201605211926_noticia.html
http://www.abc.es/sociedad/abci-kabat-zinn-meditacion-permite-regular-nuestro-propio-envejecimiento-201605211926_noticia.html

248 M?* DOLORES GIL MONTOYA

Scumrrt, C. B. (1966). “Perennial Philosophy: From Agostino Steuco to Leibniz”.
Journal of the History of Ideas, Vol. 27, No. 4 (Oct. - Dec., 1966), pp. 505-532.

SmMON, V. (2007). “Mindfulness y Neurobiologia™. Revista de Psicoterapia, XV1I (66/67),
pp- 5-30.

— (2011). Aprender a practicar Mindfulness. Barcelona: Sello Editorial.

VARELA, E. & SHEAR, J. (1999). “First-person methodologies”. Journal of Consciousness
Studies, 6, N° 2-3, pp.1-14.

WiLBER, K. (2014). Gracia y Coraje. Madrid: Gaia Ediciones.

Recibido: 31/10/2018
Aceptado: 8/01/2019

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0

@080

EY MG MDD

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 227 - 248. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

