FICHTE, ONTOLOGIE ET LE SUJET SOCIAL

Tom Rockmore”
Université de Pékin

AsstrACT: Lontologie fichtéenne sociale est peu connue, mais certainement trés
originale. Elle est le résultat direct de la mise a jour fichtéenne du concept de sujet kan-
tien. Kant comprend le sujet comme principe transcendantal, ce que Fichte réinterpréte
en sujet humain. A partir de Fichte, la connaissance se comprend donc comme connais-
sance humaine. Le fait de comprendre la connaissance a partir de la conscience du seul
sujet constitue a la fois la force et la faiblesse de la position fichtéenne. Si '’humanisme
consiste a penser a partir de 'action humaine, alors Fichte est un penseur résolument
humaniste. Son humanisme illumine sa pensée, y compris son ontologie. Lontologie
fichtéenne ne concerne plus la saisie de ce qui est comme il est, mais au contraire le
monde que nous construisons, et, du point de vue constructiviste, que nous construi-
sons, donc pouvons connaitre.

Key worbs: Fichte, ontologie, sujet social, connaissance, humanisme.

ResuMeN: La ontologfa fichteana social es poco conocida, pero ciertamente muy
original. Es el resultado directo de la actualizacién fichteana del concepto de sujeto
kantiano. Kant comprende el sujeto como principio transcendental, aquello que Fichte
reinterpreta como sujeto humano. A partir de Fichte, el conocimiento se entiende,
pues, como conocimiento humano. El hecho de comprender el conocimiento a partir
de la conciencia del sujeto Ginicamente, constituye a la vez la fuerza y la debilidad de la
posicién fichteana. Si el humanismo consiste en pensar a partir de la accién humana,
entonces Fichte es un pensador absolutamente humanista. Su humanismo ilustra su
pensamiento, comprendido en este humanismo la ontologia. La ontologia fichteana no
concierne ya a la aprehension de lo que es cuanto es, sino, por el contrario, al mundo
que nosotros construimos, y, desde este punto de vista constructivista, a lo que construi-
mos, y, en consecuencia, a lo que podemos conocer.

PaLaBras cLave: Fichte, ontologia, sujeto social, conocimiento, humanismo.

" E-mail: rockmore@pku.edu.cn

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid



320 Tom ROCKMORE

Lontologie fichtéenne sociale est peu connue, mais certainement tres origi-
nale. Elle est le résultat direct de la mise a jour fichtéenne du concept de sujet
kantien. Kant comprend le sujet comme principe transcendantal, ce que Fichte
réinterprete en sujet humain. A partir de Fichte, la connaissance se comprend
donc comme connaissance humaine. S’inscrivant dans la mouvance kantienne,
Fichte définit la connaissance comme limitée a ce qui nous arrive au niveau
de la conscience, ou plus précisément aux représentations accompagnées d’un
sentiment de nécessité. Ainsi Fichte limite 'ontologie au niveau des phénome-
nes, niveau indépassable, mais souvent dépassé, p. e. dans 'école de Pittsburgh
actuelle.

Parménide et le probleme de la connaissance

Lontologie est bien le pere de I'épistémologie qui en est donc la fille. A
'aube de la tradition grecque, Parménide, peut-étre le premier penseur vraiment
moderne, trouve une formulation du probleme de la connaissance qui détermi-
nera toute la discussion ultérieure. La formulation parménidéenne, difficile a
interpréter, se trouve dans un passage assez énigmatique. Soulignant 'identité

comme critere de la connaissance, il écrit: “ to gar auto noein estin kai einai”'.

Or ce passage canonique, dont 'influence se trouve partout dans le débat,
souleéve de nombreuses questions auxquelles il est parfois difficile de répondre.
En effet nous ne savons pas si Parménide défend un réalisme tres fort, en quelque
sorte un anti idéalisme, ou au contraire un constructivisme cognitif en anticipant
I'idéalisme allemand de plus de deux millénaires.

Ce passage semble proposer une identité entre sujet et objet, ou subjectivité
et objectivité, ou encore entre celui qui connait et ce qu’il connait. Or plus tard
on associera I'identité, qui deviendra le critere de la connaissance, a I'idéalisme
allemand. Hegel p. e. évoque une identité entre I'identité et la non identité.
Certains pensent que I'idéalisme ne commence que beaucoup plus tard, p. e.
chez Descartes. Mais si I'identité en est le critére, on peut se demander s’il ne se
trouve pas déja chez Parménide.

! DK 28 B 3 Clem. Alex. strom. 440,12; Plot. Enn. 5,1,8.

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid



FICHTE, L’ONTOLOGIE ET LE SUJET SOCIAL 321

Faute de place, je ne compte pas poursuivre ce point ici. Qu'il suffise de noter
que Parménide semble suggérer deux approches a ce qu'on appellera beaucoup
plus tard le probléme de la connaissance. D’une part, il y a une solution réalis-
te qui consiste & opérer une saisie directe et intuitive de ce qui est. Il y a bien
entendu plus d’une sorte de réalisme. Le passage cité semble identifier ce qu'en
philosophie de langue anglaise on nomme ‘réalisme métaphysique’, terme qui
se réfere a la saisie du monde extérieur tel qu'il est, au-dela des apparences. Or
le réalisme métaphysique, qui semble prendre déja racine chez Parménide, court
tout au long de la tradition, ot il reste toujours tres populaire.

Le passage cité semble aussi identifier une deuxi¢me approche, celle-la moins
connue, mais non moins intéressante. Appelons-la : ‘la solution constructiviste’.
J appelle solution constructiviste une approche de la connaissance qui, en se
détournant du réalisme métaphysique, prétend ne saisir que ce que, de quelque
fagon que ce soit, I'on construit.

Les deux interprétations de ce passage parménidéen sont incompatibles. La
premiere, qui est ontologique, appelle 'attention sur le réel indépendant qu’on
dit pouvoir « connaitre » en prétendant saisir ce qui est comme il est. Pour ce fai-
re, il faut postuler un monde indépendant, qui est potentiellement connaissable
et que 'on connalt, soit au travers d’une saisie directe, soit en le représentant.
Dans les deux cas, connaitre dans ce contexte est connaitre le monde indépen-
dant tel qu'il est, au-dela de toute apparence.

La solution constructiviste, qui n’est pas le premier choix, se présente a nous
comme une solution de rechange au cas ot 'on ne peut se baser sur I'approche
représentationaliste. Lapproche constructiviste se base sur I'incapacité de fonder
la connaissance, ou bien sur la saisie présumée nécessaire, mais indémontrable,
du monde tel qu'il est, ou bien sur sa représentation.

Il est utile, a ce point-ci, d’écarter une mécompréhension fréquente. Lon a
souvent pensé, mais a tort, qu'accepter le constructivisme nous oblige 4 aban-
donner le réalisme. En fait, le constructivisme ne se détourne pas du réalisme
sous toutes ses formes, mais seulement du réalisme métaphysique, et cela en se
limitant au réalisme empirique. Un exemple simple serait celui de la couleur,
ce qui, nous le savons tous, n'est pas littéralement dans 'objet mais qui est en
quelque sorte construite par I'oeil humain.

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid



322 Tom ROCKMORE

Ces deux approches cognitives connaissent des destins trés divers. La premie-
re solution est illustrée régulicrement dans la tradition et reste tres prisée. Certa-
ins pensent que Parménide était déja de cet avis. Platon semble suivre Parménide
en pensant que les philosophes, comme le dit Merleau-Ponty, sont 2 méme de
voir l'invisible. Lidée, que connaitre consiste  saisir ce qui est, reste trés popu-
laire. Elle s'illustre dans le débat récent qui regroupe, d’une part, Heidegger, qui
affirme que I'ceuvre d’art dévoile pour ainsi dire le monde grec et Putnam, dont
le réalisme interne (internal realism) comprend les différentes théories cognitives
comme autant de perspectives sur le monde réel indépendant.

La solution constructiviste, moins connue et surtout moins prisée, est spéci-
fiquement moderne. Le constructivisme commence dans la géométrie grecque
avant de venir en philosophie, ot il offre une alternative intéressante au réalisme
métaphysique. Dans le monde moderne, une approche cognitive et constructi-
viste est formulée par trois penseurs modernes: Hobbes, puis ensuite sous son
influence Vico et enfin Kant. Comme Fichte réagit au tournant copernicien de
Kant, il serait utile d’évoquer ce tournant, ne serait-ce que rapidement.

Kant et le tournant copernicien

Lontologie fichtéenne découle de la philosophie critique, plus précisément
de la révolution copernicienne. Cet aper¢u constitue le fil conducteur qui relie
Kant, Fichte et Hegel, les principaux philosophes idéalistes allemands, et, par
le biais de Vico, Marx aussi. Schelling est le seul des grands idéalistes allemands
dont la révolution copernicienne n'est pas le fil conducteur.

Or il ne fait pas de doute que les mots clefs de la philosophie sont souvent
mieux connus que leur signification exacte. Tout le monde connait au moins le
terme : la « révolution copernicienne ». En revanche on connait d’habitude moins
bien le sens cognitif précis a lui accorder.

Nous pouvons clarifier la révolution copernicienne par rapport a
Pinterprétation de la philosophie critique. Kant donne lieu & un énorme débat,
débat qui a 'heure actuelle nest pas prét de tarir. Mais force est de constater que
les interprétations sont toujours aussi divergentes. Plus de deux siecles apres la
parution de la « Critique de la Raison pure », aucun consensus ne se dégage dans
la discussion autour de la philosophie critique.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid



FICHTE, L’ONTOLOGIE ET LE SUJET SOCIAL 323

Le tournant copernicien kantien est une approche cognitive. En ce qui con-
cerne la connaissance, deux interprétations divergentes basées sur la représenta-
tion et le constructivisme dominent le débat. Comme ces deux approches trou-
vent un soutien abondant dans les textes, tout se passe comme si Kant favorisait
en méme temps deux solutions cognitives divergentes qu'il n’a pas su départager.
La premiere lecture favorise la causalité. On sait que, en réponse a Hume, Kant
voulait rétablir la causalité. Selon la premiére lecture, Kant serait partisan d’une
approche causale cognitive, approche selon laquelle la représentation est I'effet
qui permet de remonter a la cause. La seconde lecture se détourne de la causalité
et de Hume, pour s'intéresser au constructivisme. Selon la deuxieme lecture,
Kant, qui pensait qu’il n’était pas possible de remonter de I'effet a la cause, et
suivait donc Platon sur ce point précis, optait pour une solution basée sur la
construction par le sujet de 'objet cognitif.

La lecture représentationaliste de la philosophie critique se rencontre souvent.
Bien que Kant emploie un langage représentationaliste, il semble important
de récuser I'interprétation représentationaliste pour deux raisons. D’une part,
Kant ne définit pas le terme « représentation », car dit-il explicitement pendant
la période critique, il n'est point possible de le définir. S’il pensait qu’il n’était
méme pas possible de définir la « représentation », il serait donc hasardeux d’y
voir sa solution cognitive préférée. D’autre part, il y le rapport ambigu, a la fois
positif et aussi négatif, de Kant a Platon. En effet Kant suit Platon en refusant
toute inférence d’un effet a sa cause, mais il sen démarque en récusant 'intuition
cognitive. Il s'ensuit que Kant ne peut affirmer dépasser le niveau phénoménal.
Il n’est donc pas en mesure de connaitre le monde tel qu’il est, ni la chose en soi,
ni les noumenes. Il ne reste plus donc qu'une seule solution possible : la solution
constructiviste.

Lapproche constructiviste est souvent évoquée en passant, mais rarement
étudiée en profondeur. Pourtant, lorsque Kant était actif, il était coutumier de
parler de sa révolution copernicienne. Mais cette métaphore reste difficile. Blu-
menberg, qui 2 ma connaissance a effectué les recherches les plus poussées sur
ce sujet, pense que la philosophie critique ne dépend pas de Copernic que Kant
n’avait probablement méme pas lu.

Pourtant la philosophie critique semble se baser sur la réaction kantienne a
Iastronome polonais. La réaction kantienne, complexe certes, se laisse résumer
en deux points. Il est usuel, aux dires de Kant aussi, de comprendre la con-
naissance comme un rapport du sujet a 'objet indépendant. Pourtant, d’une

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid



324 Tom ROCKMORE

perspective pragmatiste peut-étre inattendue, Kant dit explicitement qu'on n’a
jamais pu progresser en faisant dépendre le sujet d’un objet indépendant. Il
suggere donc, aussi tres explicitement, mais dans le méme esprit pragmatiste,
de renverser 'approche cognitive usuelle en supposant que I'objet dépende du
sujet. Ce renversement se détourne de la représentation, du souci de saisir ce
qui est en indépendance de nous, en se tournant vers le constructivisme. Il ne
sagit plus de connaitre un objet indépendant, mais au contraire de ne connaitre
qu’un objet produit, construit ou créé par le sujet dont il dépend. Autrement
dit, selon Kant il faut abandonner toute velléité de connaitre le monde tel qu’il
est en indépendance de nous, en faveur du monde tel qu'il nous parait, car Cest
nous qui 'avons créé.

Parménide balise en quelque sorte tout le débat sur la connaissance en fixant
d’emblée les deux possibilités : représentative et constructiviste. En son approche
cognitive, 25 siecles plus tard, Kant embrasse en toute clarté la solution cons-
tructiviste anticipée par Parménide. Voila donc le fameux tournant copernicien.

Or la révolution copernicienne de Kant souléve une myriade de questions.
Qu'il suffise & présent de n'en évoquer qu’une : celle du rapport qu’il peut y avoir
entre 'idéalisme kantien et d’autres variations sur ce théme. Parce qu’il ne semble
pas douter du monde extérieur que 'on ne peut connaitre, Kant essaie donc, par
ce biais, de se démarquer a la fois de Descartes et de Berkeley.

Fichte et la révolution copernicienne

Or comment comprendre le rapport de Fichte & Kant ? On aurait tort de lire
Fichte comme il se présente : soit comme un simple disciple, ou un simple inter-
prete, p. e. le seul de son époque a bien comprendre le penseur de Konigsberg,.
On aurait tout autant tort de croire que I'intérét de la pensée fichtéenne se trouve
dans une interprétation orthodoxe, donc fidéle de la philosophie critique. On se
devrait, par contre, de lire Fichte comme I'auteur d’une philosophie majeure qui
porte la philosophie critique plus loin que son auteur, en formulant une toute
nouvelle forme de 'approche constructiviste kantienne.

Fichte se donne pour tiche de reformuler la philosophie critique, systeme
philosophique qui selon lui n’est bien compris, dans un autre langage plus pro-
pice, donc plus compréhensible, mais sans rien changer du fond de la pensée.

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid



FICHTE, L’ONTOLOGIE ET LE SUJET SOCIAL 325

Tout se passe comme s'il était possible d’dter la forme langagiére du continu de la
philosophie critique en lui accordant une autre forme. Cela suppose que le con-
tenu puisse se maintenir inchangé en en variant seulement la forme. En principe,
selon les dires de Fichte, le langage mis  part, la philosophie transcendantale
(Transcendentalphilosophie) de Fichte serait un décalque exact de la philosophie
critique de Kant. Pourtant, Fichte, tout en s'inspirant de Kant, transforme non
seulement le langage kantien, mais surtout la pensée qu'il interprete, critique et
révise de fond en comble tout en formulant sa propre pensée. Celle-ci s'inspire
de celle de Kant, mais, comme d’autres philosophies, se laisse évaluer en indé-
pendance de celle de son ainée.

Fichte et Kant s’accordent sur 'importance du tournant copernicien qu’ils
comprennent de deux fagons distinctes. Qu'il suffise de dire, faute de place, que
Fichte, dans sa réplique, refuse trois prises de positions kantiennes. Tout d’abord,
il rejette le concept de chose en soi en proclamant qu’il s’agit 1a d’une pure
invention sans réalité aucune. Il refuse aussi une approche cognitive causale en
attirant 'attention sur la distinction entre le dogmatisme, qui, selon lui, se base
sur la causalité, et I'idéalisme, qui se base sur le constructivisme. Il se détourne
enfin du sujet transcendantal déduit par Kant comme la derniére étape et la clef
de voute de la déduction transcendantale, en repensant le concept de sujet.

Tout en maintenant le tournant copernicien, Fichte abandonne ces trois élé-
ments fondamentaux de la philosophie critique. Il est donc contraint d’expliquer
la connaissance d’une autre facon. Comme il se détourne de la chose en soi,
Fichte ne peut expliquer la connaissance comme le résultat d’une interaction
entre le sujet transcendantal et la réalité. Il invoque donc comme seul facteur
explicatif un sujet revu et corrigé. Kant, qui semble anticiper ce que Husserl plus
tard appellera le psychologisme, se garde bien de confondre le sujet transcendan-
tal et I'étre humain au prix évident d’empécher toute analyse du rapport entre
le sujet humain concret et le sujet transcendantal abstrait. Fichte, qui s'éloigne
du sujet transcendantal kantien, met a sa place le sujet humain et fini, comme le
point de départ obligatoire de toute théorie de la connaissance.

L'ontologie fichtéenne et ses alternatives

La fagon dont Fichte repense le tournant copernicien détermine son concept
d’ontologie. En ajoutant un tournant anthropologique au tournant copernicien,

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid



326 Tom ROCKMORE

Fichte modifie en profondeur 'approche kantienne. A I'aube de la tradition
moderne, Descartes proposait deux concepts de sujet : comme spectateur, appro-
che connue et largement discutée, et comme acteur, ce qui est moins connu et
rarement évoqué. Le sujet kantien est acteur et spectateur 2 la fois : acteur, car il
construit ce qu’il connait, mais un simple spectateur sur le plan moral car il n’est
jamais clair comment transformer sa volonté théorique en action pratique. En
revanche, le sujet fichtéen est toujours acteur et jamais spectateur. Ainsi Fichte
revient au concept d’activité aristotélicien. En se démarquant de la philosophie
critique, dont le sujet est le fruit d’'une déduction, la philosophie transcendantale
formule une théorie basée sur un étre fini et humain. Il Sensuit qu’en lieu et place
du concept transcendantal de la subjectivité, Fichte, y substitue un sujet humain
et entame ainsi une approche résolument humaniste.

Le débat ontologique reste confus. La foule d’ontologies post kantiennes
comprend le matérialisme cher aux marxistes, qui doit plus 2 Engels qu'a Marx.
Elle comprend aussi 'ontologie pragmatiste, surtout chez Peirce, pour lequel ce
qui est n'est plus ni moins que le résultat des enquétes scientifiques a la longue.
Elle comprend enfin 'ontologie dite fondamentale, 4 supposer que les autres ne
soient que superficielles, oli un sujet sans qualités, semblable a I'étre hégélien, se
réfere a I'étre en tant que tel, a distinguer des étres.

Lontologie fichtéenne humaniste est déterminée par son concept de sujet,
toujours et déja enraciné dans le contexte social. Or ce n'est pas une ontologie
de type aristotélicien qui dit les sens multiple de I'étre. Ce n’est pas une onto-
logie en tant que philosophie premicre non plus. Bien au contraire, c’est une
ontologie dans un sens social inédit. En se basant sur un concept de sujet actif
et social, Fichte nous donne une théorie de la liberté humaine. Autrement dit,
le sujet fichtéen, toujours actif et donc jamais passif, se trouve dans un contexte
qu’il pose en se limitant au moyen d’un ou plusieurs obstacles quil essaie cons-
tamment de dépasser.

Le résultat en est double. D’une part, le sujet se limite, donc se développe,
en créant son propre monde. La liberté humaine ne se laisse pas penser comme
liberté absolue, mais comme liberté en contexte. On nest pas libre car on peut
se décider sans contrainte aucune, mais parce qu'on évolue dans un monde dont
on est a origine, et tout en essayant constamment d’en dépasser les limites.
D’autre part, 'action du sujet meéne a deux formes de connaissance : la connais-
sance d’'un monde qu'on connait pour la raison qu'on le crée, d’une part, et la

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid



FICHTE, L’ONTOLOGIE ET LE SUJET SOCIAL 327

connaissance de soi, car en connaissant son monde qu’on crée, on se connait
soi-méme, d’autre part.

L'ontologie fichtéenne et I’école de Pittsburgh

Or I'apport fichtéen n'est pas souvent compris. Kant opére un renversement
copernicien en pensant fonder la science sur un sujet philosophique déduit a
priori. Fichte, en réagissant 4 Kant, opére non pas un simple, mais en fait un
double renversement : il renverse le renversement copernicien en mettant le sujet
fini et humain au milieu de son propre monde. Ainsi, il transforme un principe
abstrait dans un sujet humain concret, et jette les bases de 'humanisme moderne.

Fichte, qui se targue d’étre plus kantien que Kant, l'est certainement moins
Je z . A Je A
qu’il ne le prétend, moins peut-étre qu’il ne le pense. Il reste quand méme kan-
tien dans la mesure ot il prétend renvoyer au-dela de nous-méme vers quelque
chose qu'on ne peut connaitre. Mais il se sépare de Kant car il pense qu'on ne
peut méme pas en connaitre I'existence.

Pourtant la lecon de Fichte concernant le monde nouménal n’a pas souvent
été comprise dans le débat. On n’a toujours pas compris qu'on ne peut rien
affirmer de ce dont on ne peut rien connaitre, y compris son existence, un point
Cest tout. Cest [a une limite qu'on ne peut franchir, mais qu'on essaie constam-
ment de franchir, surtout dans la tradition analytique, p. e. dans ce qu’on appelle
parfois I'école de Pittsburgh.

LEcole de Pittsburgh regroupe plusieurs penseurs anglo-américains analyti-
ques (Sellars, Brandom, McDowell) influencés par Hegel, et dont le rapport au
philosophe allemand reste somme toute ambigu. Sellars refuse toutes formes
d’empirisme, ce qu’il appelle le concept de donnée immédiat (given), y compris
chez Hegel. Pourtant Hegel critique, sous le nom de certitude sensorielle (sinn-
liche Anschauung), le concept méme de donné immédiat. Brandom, qui prétend
construire sur Hegel, sappuie en fait en toute clarté sur Davidson. Ce dernier
refuse toute forme de ce qu'il appelle scheme conceptuel (conceptual scheme) en
prétextant un contact immédiat avec les objets dans le monde, objets dont les
agissements sont censés nous permettre de savoir que nos avis sont vrais ou faux’.

2 Donald Davidson, Truth and Interpretation, New York: Oxford University Press, 1991, p.
198.

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid



328 Tom ROCKMORE

A sa facon et dans ses propres termes, Brandom dit & peu pres la méme chose.
Selon lui, nous pouvons non seulement justifier nos affirmations cognitives, mais
aussi savoir ce qui est vrai ou faux p. e. concernant les électrons et les molécules
aromatiques, etc’. Une telle affirmation suppose le rejet de toute distinction
entre ce qui est et ce qui est percu, pour saisir le réal. Pourtant Hegel refuse cette
distinction en imaginant la connaissance en tant que processus historique.

La lecon plus générale consiste & comprendre 'évolution de I'idéalisme alle-
mand. Kant maintient la distinction pour le réel entre existence et connaissance.
Mais a partir de Fichte, on refuse généralement toutes formes de connaissan-
ce nouménale, y compris 'existence méme de ce qui dépasse les limites de la
conscience mais est censé exister. Kant, qui insiste sur ce point capital, y voit la
différence entre sa propre pensée et celles de Descartes ou de Berkeley. Or les
post Kantiens se détournent de Kant sur ce point précis. Hegel, tout comme
Fichte, limite la connaissance au contenu de la conscience. Autrement dit, Hegel
suit Fichte en abandonnant toute trace du réalisme parménidéen, a savoir I'idée
de connaitre le monde extérieur dont I'existence méme désormais disparait sans
laisser de traces.

Fichte et I'ontologie de nos jours

Tout comme Platon, Kant est un penseur dualiste. La distinction transcen-
dantale introduite par Kant entre phénomeéne et chose en soi scinde I'ontologie
en eux parties. Il y a d’'une part une ontologie de I'étre de la chose en soi, et
d’autre part une ontologie de I'étre du phénomene. Or il est clair qu'apres le
tournant copernicien, ni une ontologie de I'étre, ni une ontologie du phénome-
ne ne peut étre développée. Il ne peut y avoir d’ontologie de I'étre, car I'étre ne
peut se manifester. De méme, il ne peut y avoir d’ontologie du phénomeéne qu’a
condition que le phénomene ne soit plus une apparence, ce qu'on ne peut savoir,
mais seulement ce qui est donné au niveau de la conscience.

La conséquence concernant le réalisme est claire et nette. En se limitant au
seul niveau de la conscience, on supprime I'acces au réel indépendant, ainsi qu’a
la chose en soi, en fermant une discussion qui s'étend de Parménide jusqu’au

3 Robert Brandom, Articulating Reasons: An Introduction to Inferentialism, Cambridge:

Harvard University Press, p. 27.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid



FICHTE, L’ONTOLOGIE ET LE SUJET SOCIAL 329

débat anglo-saxon actuel. La question se pose: y a-t-il un sens unitaire possible
de I'étre, ou la réduction a 'ontologie du phénomene est-elle indépassable dans
le cadre de la philosophie transcendantale ? Je répondrai que 'ontologie du
phénomene est indépassable dans le cadre de la philosophie transcendantale.
Clest pour cette raison que, quand Fichte réintroduit la référence a I'absolu, il
ne s'agit que de poser un principe (sezzen). Cest aussi la raison pour laquelle la
tentative heideggérienne d’aller du phénomene a I'étre n’a pu aboutir. Il sensuit
qu'un discours transcendantal sur I'étre et une compréhension de I'étre dans le
cadre de la philosophie transcendantale, 4 distinguer du discours parménidéen
sur étre, et une compréhension de I'étre, sont tous deux possibles.

Fichte, le sujet et I'ontologie sociale

Le fait de comprendre la connaissance 4 partir de la conscience du seul sujet
constitue a la fois la force et la faiblesse de la position fichtéenne. Nous devons a
Descartes I'apercu crucial que le chemin vers 'objectivité transite obligatoirement
par la subjectivité. Fichte, qui explique la connaissance de la seule conscience
humaine, n’est pas en mesure de justifier de 'objectivité cognitive. Cela étant
dit, son atout majeur est de formuler une explication de la connaissance a partir
de la perspective de la seule conscience humaine.

Si ’humanisme consiste a penser a partir de I'action humaine, alors Fichte
est un penseur résolument humaniste. Son humanisme illumine sa pensée, y
compris son ontologie. Lontologie fichtéenne ne concerne plus la saisie de ce
qui est comme il est, mais au contraire le monde que nous construisons, et, du
point de vue constructiviste, que nous construisons, donc pouvons connaitre.

Recibido : 15/10/2018
Aceptado : 9/03/2019

e 2 HMS HD

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-No
Comercial-SinObraDerivada 4.0

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid






