
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid

FICHTE, L’ONTOLOGIE ET LE SUJET SOCIAL

Tom Rockmore*

Université de Pékin 

Abstract: L’ontologie fichtéenne sociale est peu connue, mais certainement très 
originale. Elle est le résultat direct de la mise à jour fichtéenne du concept de sujet kan-
tien. Kant comprend le sujet comme principe transcendantal, ce que Fichte réinterprète 
en sujet humain. À partir de Fichte, la connaissance se comprend donc comme connais-
sance humaine. Le fait de comprendre la connaissance à partir de la conscience du seul 
sujet constitue à la fois la force et la faiblesse de la position fichtéenne. Si l’humanisme 
consiste à penser à partir de l’action humaine, alors Fichte est un penseur résolument 
humaniste. Son humanisme illumine sa pensée, y compris son ontologie. L’ontologie 
fichtéenne ne concerne plus la saisie de ce qui est comme il est, mais au contraire le 
monde que nous construisons, et, du point de vue constructiviste, que nous construi-
sons, donc pouvons connaître. 

Key words: Fichte, ontologie, sujet social, connaissance, humanisme.

Resumen: La ontología fichteana social es poco conocida, pero ciertamente muy 
original. Es el resultado directo de la actualización fichteana del concepto de sujeto 
kantiano. Kant comprende el sujeto como principio transcendental, aquello que Fichte 
reinterpreta como sujeto humano. A partir de Fichte, el conocimiento se entiende, 
pues, como conocimiento humano. El hecho de comprender el conocimiento a partir 
de la conciencia del sujeto únicamente, constituye a la vez la fuerza y la debilidad de la 
posición fichteana. Si el humanismo consiste en pensar a partir de la acción humana, 
entonces Fichte es un pensador absolutamente humanista. Su humanismo ilustra su 
pensamiento, comprendido en este humanismo la ontología. La ontología fichteana no 
concierne ya a la aprehensión de lo que es cuanto es, sino, por el contrario, al mundo 
que nosotros construimos, y, desde este punto de vista constructivista, a lo que construi-
mos, y, en consecuencia, a lo que podemos conocer.

Palabras clave: Fichte, ontología, sujeto social, conocimiento, humanismo.

* E-mail: rockmore@pku.edu.cn



320 Tom Rockmore

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid

L’ontologie fichtéenne sociale est peu connue, mais certainement très origi-
nale. Elle est le résultat direct de la mise à jour fichtéenne du concept de sujet 
kantien. Kant comprend le sujet comme principe transcendantal, ce que Fichte 
réinterprète en sujet humain. À partir de Fichte, la connaissance se comprend 
donc comme connaissance humaine. S’inscrivant dans la mouvance kantienne, 
Fichte définit la connaissance comme limitée à ce qui nous arrive au niveau 
de la conscience, ou plus précisément aux représentations accompagnées d’un 
sentiment de nécessité. Ainsi Fichte limite l’ontologie au niveau des phénomè-
nes, niveau indépassable, mais souvent dépassé, p. e. dans l’école de Pittsburgh 
actuelle. 

Parménide et le problème de la connaissance

L’ontologie est bien le père de l’épistémologie qui en est donc la fille. A 
l’aube de la tradition grecque, Parménide, peut-être le premier penseur vraiment 
moderne, trouve une formulation du problème de la connaissance qui détermi-
nera toute la discussion ultérieure. La formulation parménidéenne, difficile à 
interpréter, se trouve dans un passage assez énigmatique. Soulignant l’identité 
comme critère de la connaissance, il écrit: “ to gar auto noein estin kai einai”1.

Or ce passage canonique, dont l’influence se trouve partout dans le débat, 
soulève de nombreuses questions auxquelles il est parfois difficile de répondre. 
En effet nous ne savons pas si Parménide défend un réalisme très fort, en quelque 
sorte un anti idéalisme, ou au contraire un constructivisme cognitif en anticipant 
l’idéalisme allemand de plus de deux millénaires. 

Ce passage semble proposer une identité entre sujet et objet, ou subjectivité 
et objectivité, ou encore entre celui qui connaît et ce qu’il connaît. Or plus tard 
on associera l’identité, qui deviendra le critère de la connaissance, à l’idéalisme 
allemand. Hegel p. e. évoque une identité entre l’identité et la non identité. 
Certains pensent que l’idéalisme ne commence que beaucoup plus tard, p. e. 
chez Descartes. Mais si l’identité en est le critère, on peut se demander s’il ne se 
trouve pas déjà chez Parménide. 

1  DK 28 B 3 Clem. Alex. strom. 440,12; Plot. Enn. 5,1,8. 



Fichte, l’ontologie et le sujet social 321

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid

Faute de place, je ne compte pas poursuivre ce point ici. Qu’il suffise de noter 
que Parménide semble suggérer deux approches à ce qu’on appellera beaucoup 
plus tard le problème de la connaissance. D’une part, il y a une solution réalis-
te qui consiste à opérer une saisie directe et intuitive de ce qui est. Il y a bien 
entendu plus d’une sorte de réalisme. Le passage cité semble identifier ce qu’en 
philosophie de langue anglaise on nomme ‘réalisme métaphysique’, terme qui 
se réfère à la saisie du monde extérieur tel qu’il est, au-delà des apparences. Or 
le réalisme métaphysique, qui semble prendre déjà racine chez Parménide, court 
tout au long de la tradition, où il reste toujours très populaire. 

Le passage cité semble aussi identifier une deuxième approche, celle-là moins 
connue, mais non moins intéressante. Appelons-la : ‘la solution constructiviste’. 
J’appelle solution constructiviste une approche de la connaissance qui, en se 
détournant du réalisme métaphysique, prétend ne saisir que ce que, de quelque 
façon que ce soit, l’on construit. 

Les deux interprétations de ce passage parménidéen sont incompatibles. La 
première, qui est ontologique, appelle l’attention sur le réel indépendant qu’on 
dit pouvoir « connaître » en prétendant saisir ce qui est comme il est. Pour ce fai-
re, il faut postuler un monde indépendant, qui est potentiellement connaissable 
et que l’on connaît, soit au travers d’une saisie directe, soit en le représentant. 
Dans les deux cas, connaître dans ce contexte est connaître le monde indépen-
dant tel qu’il est, au-delà de toute apparence. 

La solution constructiviste, qui n’est pas le premier choix, se présente à nous 
comme une solution de rechange au cas où l’on ne peut se baser sur l’approche 
représentationaliste. L’approche constructiviste se base sur l’incapacité de fonder 
la connaissance, ou bien sur la saisie présumée nécessaire, mais indémontrable, 
du monde tel qu’il est, ou bien sur sa représentation. 

Il est utile, à ce point-ci, d’écarter une mécompréhension fréquente. L’on a 
souvent pensé, mais à tort, qu’accepter le constructivisme nous oblige à aban-
donner le réalisme. En fait, le constructivisme ne se détourne pas du réalisme 
sous toutes ses formes, mais seulement du réalisme métaphysique, et cela en se 
limitant au réalisme empirique. Un exemple simple serait celui de la couleur, 
ce qui, nous le savons tous, n’est pas littéralement dans l’objet mais qui est en 
quelque sorte construite par l’oeil humain.



322 Tom Rockmore

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid

Ces deux approches cognitives connaissent des destins très divers. La premiè-
re solution est illustrée régulièrement dans la tradition et reste très prisée. Certa-
ins pensent que Parménide était déjà de cet avis. Platon semble suivre Parménide 
en pensant que les philosophes, comme le dit Merleau-Ponty, sont à même de 
voir l’invisible. L’idée, que connaître consiste à saisir ce qui est, reste très popu-
laire. Elle s’illustre dans le débat récent qui regroupe, d’une part, Heidegger, qui 
affirme que l’œuvre d’art dévoile pour ainsi dire le monde grec et Putnam, dont 
le réalisme interne (internal realism) comprend les différentes théories cognitives 
comme autant de perspectives sur le monde réel indépendant. 

La solution constructiviste, moins connue et surtout moins prisée, est spéci-
fiquement moderne. Le constructivisme commence dans la géométrie grecque 
avant de venir en philosophie, où il offre une alternative intéressante au réalisme 
métaphysique. Dans le monde moderne, une approche cognitive et constructi-
viste est formulée par trois penseurs modernes: Hobbes, puis ensuite sous son 
influence Vico et enfin Kant. Comme Fichte réagit au tournant copernicien de 
Kant, il serait utile d’évoquer ce tournant, ne serait-ce que rapidement.

Kant et le tournant copernicien

L’ontologie fichtéenne découle de la philosophie critique, plus précisément 
de la révolution copernicienne. Cet aperçu constitue le fil conducteur qui relie 
Kant, Fichte et Hegel, les principaux philosophes idéalistes allemands, et, par 
le biais de Vico, Marx aussi. Schelling est le seul des grands idéalistes allemands 
dont la révolution copernicienne n’est pas le fil conducteur. 

Or il ne fait pas de doute que les mots clefs de la philosophie sont souvent 
mieux connus que leur signification exacte. Tout le monde connaît au moins le 
terme : la « révolution copernicienne ». En revanche on connaît d’habitude moins 
bien le sens cognitif précis à lui accorder.

Nous pouvons clarifier la révolution copernicienne par rapport à 
l’interprétation de la philosophie critique. Kant donne lieu à un énorme débat, 
débat qui à l’heure actuelle n’est pas prêt de tarir. Mais force est de constater que 
les interprétations sont toujours aussi divergentes. Plus de deux siècles après la 
parution de la « Critique de la Raison pure », aucun consensus ne se dégage dans 
la discussion autour de la philosophie critique. 



Fichte, l’ontologie et le sujet social 323

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid

Le tournant copernicien kantien est une approche cognitive. En ce qui con-
cerne la connaissance, deux interprétations divergentes basées sur la représenta-
tion et le constructivisme dominent le débat. Comme ces deux approches trou-
vent un soutien abondant dans les textes, tout se passe comme si Kant favorisait 
en même temps deux solutions cognitives divergentes qu’il n’a pas su départager. 
La première lecture favorise la causalité. On sait que, en réponse à Hume, Kant 
voulait rétablir la causalité. Selon la première lecture, Kant serait partisan d’une 
approche causale cognitive, approche selon laquelle la représentation est l’effet 
qui permet de remonter à la cause. La seconde lecture se détourne de la causalité 
et de Hume, pour s’intéresser au constructivisme. Selon la deuxième lecture, 
Kant, qui pensait qu’il n’était pas possible de remonter de l’effet à la cause, et 
suivait donc Platon sur ce point précis, optait pour une solution basée sur la 
construction par le sujet de l’objet cognitif.

La lecture représentationaliste de la philosophie critique se rencontre souvent. 
Bien que Kant emploie un langage représentationaliste, il semble important 
de récuser l’interprétation représentationaliste pour deux raisons. D’une part, 
Kant ne définit pas le terme « représentation », car dit-il explicitement pendant 
la période critique, il n’est point possible de le définir. S’il pensait qu’il n’était 
même pas possible de définir la « représentation », il serait donc hasardeux d’y 
voir sa solution cognitive préférée. D’autre part, il y le rapport ambigu, à la fois 
positif et aussi négatif, de Kant à Platon. En effet Kant suit Platon en refusant 
toute inférence d’un effet à sa cause, mais il s’en démarque en récusant l’intuition 
cognitive. Il s’ensuit que Kant ne peut affirmer dépasser le niveau phénoménal. 
Il n’est donc pas en mesure de connaître le monde tel qu’il est, ni la chose en soi, 
ni les noumènes. Il ne reste plus donc qu’une seule solution possible : la solution 
constructiviste.

L’approche constructiviste est souvent évoquée en passant, mais rarement 
étudiée en profondeur. Pourtant, lorsque Kant était actif, il était coutumier de 
parler de sa révolution copernicienne. Mais cette métaphore reste difficile. Blu-
menberg, qui à ma connaissance a effectué les recherches les plus poussées sur 
ce sujet, pense que la philosophie critique ne dépend pas de Copernic que Kant 
n’avait probablement même pas lu. 

Pourtant la philosophie critique semble se baser sur la réaction kantienne à 
l’astronome polonais. La réaction kantienne, complexe certes, se laisse résumer 
en deux points. Il est usuel, aux dires de Kant aussi, de comprendre la con-
naissance comme un rapport du sujet à l’objet indépendant. Pourtant, d’une 



324 Tom Rockmore

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid

perspective pragmatiste peut-être inattendue, Kant dit explicitement qu’on n’a 
jamais pu progresser en faisant dépendre le sujet d’un objet indépendant. Il 
suggère donc, aussi très explicitement, mais dans le même esprit pragmatiste, 
de renverser l’approche cognitive usuelle en supposant que l’objet dépende du 
sujet. Ce renversement se détourne de la représentation, du souci de saisir ce 
qui est en indépendance de nous, en se tournant vers le constructivisme. Il ne 
s’agit plus de connaître un objet indépendant, mais au contraire de ne connaître 
qu’un objet produit, construit ou créé par le sujet dont il dépend. Autrement 
dit, selon Kant il faut abandonner toute velléité de connaître le monde tel qu’il 
est en indépendance de nous, en faveur du monde tel qu’il nous paraît, car c’est 
nous qui l’avons créé. 

Parménide balise en quelque sorte tout le débat sur la connaissance en fixant 
d’emblée les deux possibilités : représentative et constructiviste. En son approche 
cognitive, 25 siècles plus tard, Kant embrasse en toute clarté la solution cons-
tructiviste anticipée par Parménide. Voilà donc le fameux tournant copernicien. 

Or la révolution copernicienne de Kant soulève une myriade de questions. 
Qu’il suffise à présent de n’en évoquer qu’une : celle du rapport qu’il peut y avoir 
entre l’idéalisme kantien et d’autres variations sur ce thème. Parce qu’il ne semble 
pas douter du monde extérieur que l’on ne peut connaître, Kant essaie donc, par 
ce biais, de se démarquer à la fois de Descartes et de Berkeley. 

Fichte et la révolution copernicienne

Or comment comprendre le rapport de Fichte à Kant ? On aurait tort de lire 
Fichte comme il se présente : soit comme un simple disciple, ou un simple inter-
prète, p. e. le seul de son époque à bien comprendre le penseur de Königsberg. 
On aurait tout autant tort de croire que l’intérêt de la pensée fichtéenne se trouve 
dans une interprétation orthodoxe, donc fidèle de la philosophie critique. On se 
devrait, par contre, de lire Fichte comme l’auteur d’une philosophie majeure qui 
porte la philosophie critique plus loin que son auteur, en formulant une toute 
nouvelle forme de l’approche constructiviste kantienne.

Fichte se donne pour tâche de reformuler la philosophie critique, système 
philosophique qui selon lui n’est bien compris, dans un autre langage plus pro-
pice, donc plus compréhensible, mais sans rien changer du fond de la pensée. 



Fichte, l’ontologie et le sujet social 325

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid

Tout se passe comme s’il était possible d’ôter la forme langagière du continu de la 
philosophie critique en lui accordant une autre forme. Cela suppose que le con-
tenu puisse se maintenir inchangé en en variant seulement la forme. En principe, 
selon les dires de Fichte, le langage mis à part, la philosophie transcendantale 
(Transcendentalphilosophie) de Fichte serait un décalque exact de la philosophie 
critique de Kant. Pourtant, Fichte, tout en s’inspirant de Kant, transforme non 
seulement le langage kantien, mais surtout la pensée qu’il interprète, critique et 
révise de fond en comble tout en formulant sa propre pensée. Celle-ci s’inspire 
de celle de Kant, mais, comme d’autres philosophies, se laisse évaluer en indé-
pendance de celle de son ainée.

Fichte et Kant s’accordent sur l’importance du tournant copernicien qu’ils 
comprennent de deux façons distinctes. Qu’il suffise de dire, faute de place, que 
Fichte, dans sa réplique, refuse trois prises de positions kantiennes. Tout d’abord, 
il rejette le concept de chose en soi en proclamant qu’il s’agit là d’une pure 
invention sans réalité aucune. Il refuse aussi une approche cognitive causale en 
attirant l’attention sur la distinction entre le dogmatisme, qui, selon lui, se base 
sur la causalité, et l’idéalisme, qui se base sur le constructivisme. Il se détourne 
enfin du sujet transcendantal déduit par Kant comme la dernière étape et la clef 
de voute de la déduction transcendantale, en repensant le concept de sujet. 

Tout en maintenant le tournant copernicien, Fichte abandonne ces trois élé-
ments fondamentaux de la philosophie critique. Il est donc contraint d’expliquer 
la connaissance d’une autre façon. Comme il se détourne de la chose en soi, 
Fichte ne peut expliquer la connaissance comme le résultat d’une interaction 
entre le sujet transcendantal et la réalité. Il invoque donc comme seul facteur 
explicatif un sujet revu et corrigé. Kant, qui semble anticiper ce que Husserl plus 
tard appellera le psychologisme, se garde bien de confondre le sujet transcendan-
tal et l’être humain au prix évident d’empêcher toute analyse du rapport entre 
le sujet humain concret et le sujet transcendantal abstrait. Fichte, qui s’éloigne 
du sujet transcendantal kantien, met à sa place le sujet humain et fini, comme le 
point de départ obligatoire de toute théorie de la connaissance. 

L’ontologie fichtéenne et ses alternatives

La façon dont Fichte repense le tournant copernicien détermine son concept 
d’ontologie. En ajoutant un tournant anthropologique au tournant copernicien, 



326 Tom Rockmore

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid

Fichte modifie en profondeur l’approche kantienne. À l’aube de la tradition 
moderne, Descartes proposait deux concepts de sujet : comme spectateur, appro-
che connue et largement discutée, et comme acteur, ce qui est moins connu et 
rarement évoqué. Le sujet kantien est acteur et spectateur à la fois : acteur, car il 
construit ce qu’il connaît, mais un simple spectateur sur le plan moral car il n’est 
jamais clair comment transformer sa volonté théorique en action pratique. En 
revanche, le sujet fichtéen est toujours acteur et jamais spectateur. Ainsi Fichte 
revient au concept d’activité aristotélicien. En se démarquant de la philosophie 
critique, dont le sujet est le fruit d’une déduction, la philosophie transcendantale 
formule une théorie basée sur un être fini et humain. Il s’ensuit qu’en lieu et place 
du concept transcendantal de la subjectivité, Fichte, y substitue un sujet humain 
et entame ainsi une approche résolument humaniste.

Le débat ontologique reste confus. La foule d’ontologies post kantiennes 
comprend le matérialisme cher aux marxistes, qui doit plus à Engels qu’à Marx. 
Elle comprend aussi l’ontologie pragmatiste, surtout chez Peirce, pour lequel ce 
qui est n’est plus ni moins que le résultat des enquêtes scientifiques à la longue. 
Elle comprend enfin l’ontologie dite fondamentale, à supposer que les autres ne 
soient que superficielles, où un sujet sans qualités, semblable à l’être hégélien, se 
réfère à l’être en tant que tel, à distinguer des êtres.

L’ontologie fichtéenne humaniste est déterminée par son concept de sujet, 
toujours et déjà enraciné dans le contexte social. Or ce n’est pas une ontologie 
de type aristotélicien qui dit les sens multiple de l’être. Ce n’est pas une onto-
logie en tant que philosophie première non plus. Bien au contraire, c’est une 
ontologie dans un sens social inédit. En se basant sur un concept de sujet actif 
et social, Fichte nous donne une théorie de la liberté humaine. Autrement dit, 
le sujet fichtéen, toujours actif et donc jamais passif, se trouve dans un contexte 
qu’il pose en se limitant au moyen d’un ou plusieurs obstacles qu’il essaie cons-
tamment de dépasser. 

Le résultat en est double. D’une part, le sujet se limite, donc se développe, 
en créant son propre monde. La liberté humaine ne se laisse pas penser comme 
liberté absolue, mais comme liberté en contexte. On n’est pas libre car on peut 
se décider sans contrainte aucune, mais parce qu’on évolue dans un monde dont 
on est à l’origine, et tout en essayant constamment d’en dépasser les limites. 
D’autre part, l’action du sujet mène à deux formes de connaissance : la connais-
sance d’un monde qu’on connaît pour la raison qu’on le crée, d’une part, et la 



Fichte, l’ontologie et le sujet social 327

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid

connaissance de soi, car en connaissant son monde qu’on crée, on se connaît 
soi-même, d’autre part. 

L’ontologie fichtéenne et l’école de Pittsburgh

Or l’apport fichtéen n’est pas souvent compris. Kant opère un renversement 
copernicien en pensant fonder la science sur un sujet philosophique déduit à 
priori. Fichte, en réagissant à Kant, opère non pas un simple, mais en fait un 
double renversement : il renverse le renversement copernicien en mettant le sujet 
fini et humain au milieu de son propre monde. Ainsi, il transforme un principe 
abstrait dans un sujet humain concret, et jette les bases de l’humanisme moderne. 

Fichte, qui se targue d’être plus kantien que Kant, l’est certainement moins 
qu’il ne le prétend, moins peut-être qu’il ne le pense. Il reste quand même kan-
tien dans la mesure où il prétend renvoyer au-delà de nous-même vers quelque 
chose qu’on ne peut connaître. Mais il se sépare de Kant car il pense qu’on ne 
peut même pas en connaître l’existence. 

Pourtant la leçon de Fichte concernant le monde nouménal n’a pas souvent 
été comprise dans le débat. On n’a toujours pas compris qu’on ne peut rien 
affirmer de ce dont on ne peut rien connaître, y compris son existence, un point 
c’est tout. C’est là une limite qu’on ne peut franchir, mais qu’on essaie constam-
ment de franchir, surtout dans la tradition analytique, p. e. dans ce qu’on appelle 
parfois l’école de Pittsburgh.

L’École de Pittsburgh regroupe plusieurs penseurs anglo-américains analyti-
ques (Sellars, Brandom, McDowell) influencés par Hegel, et dont le rapport au 
philosophe allemand reste somme toute ambigu. Sellars refuse toutes formes 
d’empirisme, ce qu’il appelle le concept de donnée immédiat (given), y compris 
chez Hegel. Pourtant Hegel critique, sous le nom de certitude sensorielle (sinn-
liche Anschauung), le concept même de donné immédiat. Brandom, qui prétend 
construire sur Hegel, s’appuie en fait en toute clarté sur Davidson. Ce dernier 
refuse toute forme de ce qu’il appelle schème conceptuel (conceptual scheme) en 
prétextant un contact immédiat avec les objets dans le monde, objets dont les 
agissements sont censés nous permettre de savoir que nos avis sont vrais ou faux2. 

2  Donald Davidson, Truth and Interpretation, New York: Oxford University Press, 1991, p. 
198.



328 Tom Rockmore

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid

A sa façon et dans ses propres termes, Brandom dit à peu près la même chose. 
Selon lui, nous pouvons non seulement justifier nos affirmations cognitives, mais 
aussi savoir ce qui est vrai ou faux p. e. concernant les électrons et les molécules 
aromatiques, etc3. Une telle affirmation suppose le rejet de toute distinction 
entre ce qui est et ce qui est perçu, pour saisir le réal. Pourtant Hegel refuse cette 
distinction en imaginant la connaissance en tant que processus historique. 

La leçon plus générale consiste à comprendre l’évolution de l’idéalisme alle-
mand. Kant maintient la distinction pour le réel entre existence et connaissance. 
Mais à partir de Fichte, on refuse généralement toutes formes de connaissan-
ce nouménale, y compris l’existence même de ce qui dépasse les limites de la 
conscience mais est censé exister. Kant, qui insiste sur ce point capital, y voit la 
différence entre sa propre pensée et celles de Descartes ou de Berkeley. Or les 
post Kantiens se détournent de Kant sur ce point précis. Hegel, tout comme 
Fichte, limite la connaissance au contenu de la conscience. Autrement dit, Hegel 
suit Fichte en abandonnant toute trace du réalisme parménidéen, à savoir l’idée 
de connaître le monde extérieur dont l’existence même désormais disparaît sans 
laisser de traces.

Fichte et l’ontologie de nos jours

Tout comme Platon, Kant est un penseur dualiste. La distinction transcen-
dantale introduite par Kant entre phénomène et chose en soi scinde l’ontologie 
en eux parties. Il y a d’une part une ontologie de l’être de la chose en soi, et 
d’autre part une ontologie de l’être du phénomène. Or il est clair qu’après le 
tournant copernicien, ni une ontologie de l’être, ni une ontologie du phénomè-
ne ne peut être développée. Il ne peut y avoir d’ontologie de l’être, car l’être ne 
peut se manifester. De même, il ne peut y avoir d’ontologie du phénomène qu’à 
condition que le phénomène ne soit plus une apparence, ce qu’on ne peut savoir, 
mais seulement ce qui est donné au niveau de la conscience. 

La conséquence concernant le réalisme est claire et nette. En se limitant au 
seul niveau de la conscience, on supprime l’accès au réel indépendant, ainsi qu’à 
la chose en soi, en fermant une discussion qui s’étend de Parménide jusqu’au 

3  Robert Brandom, Articulating Reasons: An Introduction to Inferentialism, Cambridge: 
 Harvard University Press, p. 27.



Fichte, l’ontologie et le sujet social 329

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 44, 2019, pp. 319 - 330. UNED, Madrid

débat anglo-saxon actuel. La question se pose: y a-t-il un sens unitaire possible 
de l’être, ou la réduction à l’ontologie du phénomène est-elle indépassable dans 
le cadre de la philosophie transcendantale ? Je répondrai que l’ontologie du 
phénomène est indépassable dans le cadre de la philosophie transcendantale. 
C’est pour cette raison que, quand Fichte réintroduit la référence à l’absolu, il 
ne s’agit que de poser un principe (setzen). C’est aussi la raison pour laquelle la 
tentative heideggérienne d’aller du phénomène à l’être n’a pu aboutir. Il s’ensuit 
qu’un discours transcendantal sur l’être et une compréhension de l’être dans le 
cadre de la philosophie transcendantale, à distinguer du discours parménidéen 
sur l’étre, et une compréhension de l’être, sont tous deux possibles. 

Fichte, le sujet et l’ontologie sociale

Le fait de comprendre la connaissance à partir de la conscience du seul sujet 
constitue à la fois la force et la faiblesse de la position fichtéenne. Nous devons à 
Descartes l’aperçu crucial que le chemin vers l’objectivité transite obligatoirement 
par la subjectivité. Fichte, qui explique la connaissance de la seule conscience 
humaine, n’est pas en mesure de justifier de l’objectivité cognitive. Cela étant 
dit, son atout majeur est de formuler une explication de la connaissance à partir 
de la perspective de la seule conscience humaine. 

Si l’humanisme consiste à penser à partir de l’action humaine, alors Fichte 
est un penseur résolument humaniste. Son humanisme illumine sa pensée, y 
compris son ontologie. L’ontologie fichtéenne ne concerne plus la saisie de ce 
qui est comme il est, mais au contraire le monde que nous construisons, et, du 
point de vue constructiviste, que nous construisons, donc pouvons connaître. 

Recibido : 15/10/2018
Aceptado : 9/03/2019

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-No 
Comercial-SinObraDerivada 4.0 




