SOBRE LA MEMORIA Y LA EXPERIENCIA DE
CONFORMACION EN EL SABER SOBRE SI MISMO
EN XAVIER ZUBIRI

REGARDING MEMORY AND THE EXPERIENCE
OF CONFORMATION IN SELF-KNOWLEDGE IN
XAVIER ZUBIRI

Jestis ALBERDI SUDUPE*
Fundacion Xavier Zubiri

ResuMEN: Memoria y experiencia estdn muy préximas entre si en el ejercicio del
entendimiento humano. La conformacién es una de las modalidades en que se da la
experiencia, una modalidad decisiva para el saber de uno mismo. Al contrario que Aris-
tételes, Xavier Zubiri piensa que la memoria es hija de la experiencia, y no a la inversa.
Esta no es primariamente y sélo empeiria, con la contribucién de la mneme, en el flujo
constante y cambiante de la percepcidn sensible. Aristételes distinguié este almacena-
miento, mneme, y la reminiscencia activa, anamnesis, pero no aplicé esta distincién a
la experiencia. La experiencia es parte de la actividad racional humana, y consiste en la
probacidn fisica de realidad de las construcciones légicas y racionales que elaboramos a
partir de los recuerdos decantados en la memoria, individual, social e histdrica. Tratdn-
dose de uno mismo, y a diferencia de lo que podemos llegar a saber de otras cosas y de
otras personas, el modo de hacer la probacidn fisica de lo que postulamos cada uno de
si mismo, adquiere unas caracteristicas propias. Es lo que Zubiri llama experiencia de
conformacién de uno mismo. Su resultado es el saber de uno mismo.

" Fundacién Xavier Zubiri. Madrid. Calle Nuasez de Balboa, 90, 5°. Madrid, 28006. jalbsud@

gmail.com

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



58 JESUS ALBERDI SUDUPE

PALABRAS CLAVE: Experiencia, inteligencia sentiente, memoria, conformacién, saber
de si mismo, Xavier Zubiri.

ABsTRACT: Memory and experience are very close to each other in the exercise of
human understanding. Conformation is one of the modalities of experience, a decisive
modality for self-knowledge. Unlike Aristotle, Xavier Zubiri thinks that memory is
the daughter of experience. Experience is not primarily and uniquely empeiria, with
the contribution of the mneme, in the constant and changing flow of sense perception.
Aristotle distinguished between this storage, mneme, and active reminiscence, anamnesis,
but he did not apply this distinction to experience. Experience is part of rational human
activity, and it consists of the physical probation of reality of the logical and rational
constructions that we create from stored memories in individual, social and historical
memory. With reference to oneself, and unlike what we can manage to know about
other things and other people, the way of doing the physical probation of what each
of us postulates about him- or herself acquires its own characteristics. It is what Zubiri
calls the experience of the conformation of oneself. Its result is self-knowledge.

KEey worps: Experience, sentient intelligence, memory, conformation,
self-knowledge, Xavier Zubiri.

1. Introduccion. Memoria, experiencia, conformacion de si como
modo de experiencia, y saber de si mismo

Conill (1998: 150) indica que la historia de la filosofia occidental, en alguna
de sus vertientes, puede ser leida siguiendo las huellas del argumento de una “ten-
sién” que se va manteniendo a través de los siglos, una tensién vigente todavia
en la actualidad, y que va desbrozando los caminos del pensar filos6fico. Una
tensién del pensar que se escinde entre el “métodoldgico (logikds)” y el “método
experiencial (physikds)”.

Ejemplos destacados de una y otra manera de proceder en la eleccién del
camino en el pensar para el enfrentamiento con las cosas serfan Platén y Aris-
tételes, respectivamente. Aunque, como todo juicio tan general, este enunciado
requerirfa muchas precisiones. Porque, ni Platén evita algunos caminos experi-
mentales, ni Aristételes estd alejado de ninguna manera de unos caminos légicos.
Todo lo contrario, ambos caminos estdn estrechamente entrelazados en los dos

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



SOBRE LA MEMORIA Y LA EXPERIENCIA DE CONFORMACION EN EL SABER SOBRE SI MISMO... 59

fil6sofos. Su referencia es mds bien pedagdgica. “Via légica” o racional, podria
llamarse la primera, y podriamos destacar en ella que la necesidad del pensar ven-
dria dada sobre todo a partir de la elaboracién de las preguntas y respuestas que
surgen entre los hablantes en un contexto de didlogo entre personas, que se pre-
guntan entre si sobre las cuestiones mds diversas en relacién con la naturaleza, el
cosmos, y la vida en comiin, a modo de lo que ocurre en los didlogos platdnicos.

La segunda, la “via experiencial”, estaria por su parte promovida no tanto o
inicialmente por el buen desarrollo de un didlogo entre las personas, sino por la
observacién originaria, callada, asombrada, del permanente movimiento y cam-
bio fisico que advertimos en el mundo, en la vida, en las personas y en nosotros
mismos. Y a partir de tal observacidn, se harfan patentes nuestras dificultades
y nuestra inherente inquietud para intentar entender dicha inestabilidad, ver si
algo permanece, y expresarlo adecuadamente.

Primaria instalacién en un lenguaje dialogado, en el primer caso. O prima-
rio observar silencioso para luego ser expresado, en el segundo. Doble via que,
a partir de Platén y de Aristételes, ha seguido por supuesto desarrollos muy
diversos. Diversidades, por otra parte, que no han de entenderse necesariamente
como constitutivas de una disyuncién excluyente entre ambas opciones, como
no lo fueron en Platén y Aristételes. Disyuncién para la que el autor propone
la solucién de una unitaria “razén experiencial” que las sostiene y que da cuenta
del lugar tnico de la confluencia de las dos vertientes del pensamiento con sus
muchas variantes (Conill, 1991: 150).

Para fundamentar esta propuesta convergente en la que poder aunar expe-
riencia y razdn, razén experiencial o experiencia racional, el autor recurre, entre
otras', a una cita de Xavier Zubiri en su obra temprana Naturaleza, Historia,
Dios (primera edicién de 1944) (NHD), cita que nos emplaza precisamente
en el comienzo de nuestra reflexién sobre la experiencia en este trabajo, y en
particular sobre la experiencia de si mismo, en Xavier Zubiri, objeto principal
de este estudio.

! Ademis de la referencia a Zubiri, “hay que atender realmente a las diversas concepciones de
la experiencia, desde la aristotélica, pasando por la kantiana y hegeliana, hasta la nietzscheana
y otras filosoffas contempordneas proclives a un pensar experiencial, como es el caso, por
ejemplo, de cierto pragmatismo, las hermenéuticas, el raciovitalismo y la noologfa” (Conill,

1998: 152-153).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



60 JESUS ALBERDI SUDUPE

La cita misma ya nos advierte sobre algunas caracteristicas esenciales del
acceso al saber de uno mismo que van a aparecer mds adelante. En particular,
podemos decir anticipadamente que en el saber sobre si mismo se trata de un
saber logrado en actos de inteleccién sentiente, y, ademds, de un saber en el que
intervienen la memoria y la experiencia humana, esta tltima segtin varias de sus

distintas modalidades (Conill, 1998: 153).

El saber de uno mismo es para Zubiri el resultado, el decantamiento o sedi-
mento, de los logros que va obteniendo el entendimiento humano en sus actos
de inteleccién sentiente como actos de impresion de realidad. Estos actos de
inteleccién sentiente estin modalizados en aprehensién primordial, logos y razén.

Dicho de manera esquemitica, “el inteligir en todo su despliegue queda
modalizado como entendimiento, cuyo acto propio es el comprender, que genera
un estado, el saber. Al entender las cosas, quedo sabiendo” (Gracia, 2007: 168)>.

2 D. Gracia remite a Zubiri X. (Inteligencia y Razén (IRA), 1983: 341-350). Se trata del
tercer y tltimo volumen de la trilogia que compone el titulo general de Inteligencia Sentien-
te: Inteligencia y Razén.

Con anterioridad a ese texto, véase una primera propuesta de lo que sea “saber” para Zubiri
en ;Qué es saber? (Publicado en Naturaleza, Historia, Dios (NHD), 1987: 33-59). Trabajo
perteneciente a su “primera época’, segtin dice el propio autor en el Prélogo a la edicién nor-
teamericana de Naturaleza, Historia, Dios. Dice textualmente: “seglin me expresaba en el
estudio ;Qué es saber?, lo que yo afanosamente buscaba es lo que entonces llamé Légica de la
realidad”.

En Zubiri X. (1935) Filosofia y Metafisica, Cruz y Raya, n° 10 (editado afios mds tarde,
como parte de un libro editado por Germdn Marquinez Argote: Zubiri X. (2002). Sobre el
problema de la filosofia y otros escritos (1932-1944), (SPFOE), Madrid: Alianza Editorial,
179-215) Zubiri habla de varias acepciones de “saber”. Primero, un saber como “discernir”,
distinguir lo que es algo de lo que no es. Segundo, saber puede entenderse también como
“definir”, o decir “qué” es algo, mostrarlo. Y, en tercer lugar, saber como “de-mostrar”, y
“entender” algo en su suficiencia, en su ousfa o sustancia, en su necesidad interna de ser como
es, no s6lo en su qué, sino en su por qué es como es.

Ahora bien, “no todo es quizd demostrable en el mismo sentido. No todo puede ser entendi-
do de la misma manera. Ni todas las cosas, ni todo en ellas nos es igualmente accesible.”
(Zubiri X. SPFOE, 2002: 194). El acceso a las demostraciones sobre si mismo tiene sus
caracteristicas propias, que Zubiri desarrollard sobre todo en un Curso oral de 1967 (publica-
do en Zubiri X. El hombre: lo real y lo irreal (HRI), 2005), y en Zubiri, IRA, 1983. Se trata
de la “conformacién”.

La via de acceso es lo que los griegos llamaron “methodos” “lo mismo los sentidos que el logos
son métodos. Pero preferentemente se concentrd la atencién en el logos por ser la via que nos
conduce a entender las cosas” (Zubiri X. SPFOE, 2002: 194).

Zubiri dedicard también especial atencidén a la contribucién de los distintos érganos de los
sentidos (Zubiri X. Inteligencia sentiente. Inteligencia y realidad. IRE, 1984: 100 ss.). De tal

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



SOBRE LA MEMORIA Y LA EXPERIENCIA DE CONFORMACION EN EL SABER SOBRE SI MISMO... 61

Entre los antecedentes de Zubiri que pueden evocarse en este tema de la
experiencia, baste recordar a Kant en la Introduccién a su Critica de la razin
pura. Kant indica que, aunque todo nuestro conocimiento comienza en la expe-
riencia, ya que el conocimiento se inicia con las impresiones sensibles de las que
luego puede disponer el entendimiento, no todo él procede de la experiencia. Ya
que las impresiones sensibles, por si mismas, sin la ordenacién objetiva que les
imprimen las conformaciones del entendimiento, no saldrian de la confusién
sensorial originaria en la que se nos da el mundo (Conill, 1998: 155).

El concurso de la memoria en el entendimiento es una participacién como
depésito de percepciones y de elaboraciones légicas y racionales. La memoria
interviene en diversos momentos de la actividad del entendimiento, y entre
ellos en la actividad de la razén y en su experiencia. De tal modo que, ambas,
experiencia y razén, que inicialmente son dos caminos divergentes, resulta que
al menos en Xavier Zubiri, estdn estrechamente vinculadas, e intervienen ambas
conjuntamente en el desarrollo del pensar filoséfico.

Para Aristételes, la memoria actda reteniendo una cierta mismidad sustancial
estable gracias a las repeticiones sensoriales de la a/sthesis, a partir de la familia-
ridad que surge en ella ante tales repeticiones sensoriales, en contraste con el
constante cambio del flujo vivencial de otras percepciones todas pasajeras. Con
esa familiaridad se retienen los rasgos que luego hardn posible la construccién
de lo que podrian ser en el mundo las cosas, o sustancias, dotadas de cierta esta-
bilidad. Esta elaboracién o construccién es objeto de las modalizaciones de la
inteleccidn sentiente en logos y razén (Zubiri, HRI, 2005: 146)°.

manera que en el acceso a si mismo hay algin sentido (cenestesia, sensibilidad visceral) que
adquiere un privilegio en su relevancia metafisica en el acceso al “m{” como primera forma de
darme a mi mismo.

> Zubiri, X. (1984). Inteligencia sentiente. Inteligencia y realidad, Madrid: Alianza Edito-
rial, en particular, el Capitulo V: La indole esencial de la inteleccién sentiente (133-189); y el
Capitulo VI: Idea de realidad de lo sentientemente inteligido (189-229). Pintor-Ramos, A.
(1983). Génesis y formacién de la filosoffa de Zubiri. (22 edic.), Salamanca: Universidad
Pontificia de Salamanca. Ferraz Fayos, A. (1988). Zubiri: el realismo radical, Madrid: Cincel.
Pintor-Ramos A. (1994), Ambito de la realidad en Zubiri, en: Pintor-Ramos A. (1994). Rea-
lidad y verdad. (Las bases de la filosofia de Zubiri), Salamanca: Publicaciones Universidad
Pontificia de Salamanca, 56-71. Marquinez Argote, G. (2006). “Realidad, historia de una
palabra desde sus origenes latinos hasta Zubiri”, en Cuadernos salmantinos de filosofia, 33:
145-180. Gracia, D. (2007). La realidad (El momento noemdtico de la aprehensién huma-
na), en: Gracia D. (2007). Voluntad de verdad (Para leer a Zubiri), Madrid: Triacastela: 169-
211. Gonzélez, A. (2013). Surgimiento. Hacia una ontologfa de la praxis, Santafé de Bogotd:

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



62 JESUS ALBERDI SUDUPE

En un siguiente momento, estas construcciones han de ponerse a prueba
en su confrontacién racional con la realidad. En esto consiste propiamente la
experiencia, en probacién fisica de realidad. Probacién que Zubiri atribuye a la
razén humana, y por tanto la experiencia en Zubiri es un término que corres-
ponde a la razén. Probacién que, de tratarse de las construcciones elaboradas
sobre uno mismo, adquiere algunas caracteristicas propias y distintivas respecto
a la probacién de cosas y de otras personas. Son las caracteristicas propias de la
conformacion, a diferencia del experimento, o de la compenetracién interna y
de la comprobacidn, las otras formas de probacién fisica de realidad para Zubiri.

2. Los dos primeros términos: “memoria” y “experiencia” en
Xavier Zubiri

Precisamente, Zubiri hace referencia a que la vida humana es un flujo cam-
biante y constante, inasible, de aferencias sensoriales, tendencias, etc. Todo va
cambiando como en el rio de Hericlito. Todas las cosas, las personas, y uno
mismo, van/vamos cambiando sin cesar.

Esto no es todo. No todo pasa, sin mds, o solamente pasa, mds o menos
fugazmente, para caer de inmediato en el olvido. Ese permanente cambio del
rio también deja entrever “lo que” estd de paso en las aguas del rio, o el agua
misma del rio en su pasar. De tal forma que algunos caracteres del flujo sensorial
permanecen detenidos con alguna estabilidad transitoria, como “cosas”, perso-
nas, uno mismo, en todos los casos con cierta “mismidad” de algo a pesar de sus
cambios (Zubiri, IRA, 1983: 226)%, mismidad que se decanta en la memoria del
aprehensor.

Aprehensor quien a su vez también es algo/alguien relativamente estable
como testigo del permanente cambio. Y lo que queda decantado en su memoria

Ediciones USTA. Gonzdlez, A. (2015). “Mismidad de acto: Arist6teles, Heidegger y Zubiri”,
en Pensamiento 71: 353-3067.

* En el 4mbito psicolégico y psicopatolégico, el Psicoandlisis ha descubierto que la tendencia
a la repeticién es un mecanismo bdsico de la vida psicoldgica, tanto sana y patoldgica. Y en
algunos casos patoldgicos adquiere una gran importancia para el sufrimiento humano

(Laplanche J., Pontalis J.-B., 1983: 360).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



SOBRE LA MEMORIA Y LA EXPERIENCIA DE CONFORMACION EN EL SABER SOBRE SI MISMO... 63

despertard una familiaridad en el reconocimiento de algunas caracteristicas que
vuelven y se repiten en el cambio constante, y que de esa forma dan unos asi-
deros estables en los que asentarse. A pesar de la fugacidad, o a la vez que ella,
queda una cierta estabilidad de algunos entes, objetos, etc., de uno mismo, y
del mundo. Estabilidad que se nos da como decantada en la memoria. Esta
serfa la manera de entender la memoria por parte de Aristételes, memoria como
mnemé, memoria retentiva, almacén de percepciones repetidas. En la memoria
se van depositando los recuerdos que van pasando de un mismo objeto y con
ellos sedimentamos una experiencia de cierta estabilidad de ese objeto, que nos
permitird reconocerlo cuando vuelva a aparecer y pensar en él. De este modo,
para Aristételes, “la experiencia es hija de la memoria” (Zubiri, HRI, 2005: 146).

Zubiri invierte los términos aristotélicos. La memoria hace posible elaborar
nuestras construcciones légicas y racionales sobre lo que cada cosa pueda ser, pero
luego tendremos que poner a prueba esas construcciones contrasténdolas con
la realidad. Este contraste probatorio es el momento de experiencia, momento
decisivo al que queda subordinada la participacién previa de la memoria. De
esta forma, para Zubiri resulta que la memoria es hija de la experiencia. Porque
la memoria serfa entendida asi, no ya sélo como retentiva, como mnémé, mero
depésito de huellas o recuerdos almacenados, sino como memoria con la opcién
de una reminiscencia también activa, como anamnésis, memoria activa en la
elaboracién de sus recuerdos y su proyeccién al contraste con la realidad’. Y
para Zubiri, “lo que pasa es que Aristételes, que distinguié muy adecuadamente
entre la retentiva y la reminiscencia, no aplicé esa distincién a su concepto de la

experiencia’ (Zubiri, HRI, 2005: 147).

Primer paso, elaborar desde la retentiva mnésica de la memoria, recorddn-
dolas por reminiscencia activa o pasiva, lo que las percepciones sensoriales reales
serfan entre otras cosas reales y podrian ser en la realidad. Porque, ;qué son esas
cosas, esas personas, yo mismo? Para responder a estas preguntas, primero el
hombre tiene que recurrir al ejercicio de la irrealizacién de contenidos adqui-
ridos por los sentidos y almacenados en la memoria, contenidos de lo que las

> Como contraste entre las dos modalidades de la memoria: Ricoeur, P. (2003). La Memoria,
la Historia, el Olvido, Madrid: Trotta.

Para Gonzilez (1999: 13), “la escoldstica de raiz aristotélica sistematizé estas ideas en su
esquema de acto y potencia. La memoria serfa una potencia que puede pasar a acto. Y ese
acto de rememoracion consistirfa en la actualizacién de esa potencia o capacidad”. Véase
también la distincién que hace el autor (Gonzdlez, 1999) entre “memorial” 0 “monumento
y “memoria’.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



64 JESUS ALBERDI SUDUPE

cosas, las personas y uno mismo, serfan y podrian ser unas frente a otras y en el
mundo. Buscamos saber lo que comparativamente es cada una, las desconocidas
comparadas con las sabidas, para seguir viviendo con todas ellas. Son contenidos
adquiridos en inteleccién sentiente y que van quedando en la memoria y nos
permiten elaborar ideas de lo que es cada cosa, cada persona, y comparar esos
contenidos con los nuevos que van llegando. Este ejercicio comparativo en la
memoria es una necesidad vital. “El hombre necesita forzosamente figurarse,
(...) forjar lo irreal precisamente para estar en la realidad; no solamente para
comprenderla, sino para estar fisicamente en la realidad, apoyarse en ella, para

»

hacer su vida —para hacerse en ella a si mismo-" (Zubiri, HRI, 2005: 129).

La segunda parte del Curso/libro £l Hombre: lo Real y lo Irreal (Zubiri, HRI,
2005: 70-130) responde a la pregunta de por qué se da esta necesidad, a la pre-
gunta de por qué el hombre tiene necesariamente que forjar con la memoria y
la familiaridad las construcciones de contenidos irreales, para seguir viviendo
entre las cosas concretas con las que estd instalado en la realidad, y no puede no
hacerlo.

La respuesta no estd en la propia “vida” como referente tltimo, Zubiri no es
un vitalista a modo Bergson, o incluso de Ortega y Gasset. Sino que para él la
vida se apoya a su vez en la estructura de la aprehensién de realidad, de la inte-
leccién sentiente, primera instancia que nos instala impresiva o sentientemente
en la fluencia de la vida, e intelectivamente en la realidad que fluye en la vida, y
que como realidad se contempla a si misma en su propia fluencia. Para Zubiri,
la inteleccién sentiente del entendimiento humano es la dltima instancia, y no
la vida. En esa inteleccidn sentiente se nos dan las cosas, no en una vertiente
idealista constituidas por el propio entendimiento, sino como reales, como “de
suyo”. Y en las cosas reales se nos da “la” realidad, que transciende la talidad
concreta de cada cosa real® .

En la realidad no estamos primariamente como seres vivientes. “Estoy prima-
riamente porque este ser viviente que yo soy es inteligencia sentiente. Estamos en
la realidad no solamente aprehendiendo lo que ya es en una inteleccion sentiente,
sino que estamos fisicamente en la realidad (...) Y este estar es fluente” (Zubiri,
HRI, 2005: 193).

¢ Véase Zubiri, IRE, 1984, especialmente el Cap. VI: “Idea de realidad de lo sentientemente
inteligido”, 1. La realidad. 2. Lo real. 3. El ser de lo real: pp. 189-229.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



SOBRE LA MEMORIA Y LA EXPERIENCIA DE CONFORMACION EN EL SABER SOBRE SI MISMO... 65

Esta necesidad surge de este hecho fundamental, de que en la aprehensién
primordial en la que quedamos instalados en inteleccién sentiente (y en senti-
miento afectante, y en voluntad tendente) no solo estamos “aprehendiendo” las
cosas reales y en ellas la realidad, sino que al aprehenderlas “estamos” fisicamente
en las cosas, y en ellas y con ellas en la realidad, haciendo énfasis, primero, en

<« » <« . » .7 . . .
este “estar” del “estar aprehendiendo” de la aprehension intelectivo-sentiente.

Y, en segundo lugar, resaltando que en este estar en ambas, entre las cosas
reales, y en la realidad como tal, se abre entre ellas, cosas concretas y realidad
inespecifica, lo que llama provisionalmente una “diferencia’. Diferencia que se
muestra como una oquedad o vacio que el hombre “tiene que llenar” para seguir
viviendo, llevado o arrastrado inexorablemente en esa continua fluencia del vivir.
De las cosas s6lo aprehendemos “algo”, las aprehendemos parcialmente.

Por este motivo es una oquedad de contenido de las cosas, de insuficiencia
en el contenido aprehendido, no de formalidad de realidad. Una oquedad que
se presenta con poco o apenas contenido, unas veces. Otras, con un contenido
pobre. O también, sobre todo, con un contenido indefinido.

Una oquedad que se abre a las opciones de la libertad de la construccién de
contenidos irreales por parte del hombre, para ir alojando en ella o llenarla con
algo que le dé una cierta compaccién, una riqueza y un cardcter mds definido
para la oquedad que ha quedado abierta en la aprehensién humana (Zubiri,
HRI, 2005: 193).

Ademis del empuje a seguir viviendo, en esta fluencia como modo de estar en
la realidad, se da una notable particularidad. En ese continuo fluir de constante
cambio, el hombre se encuentra con recurrencias o repeticiones. Recurrencias
imprecisas, no exactamente las mismas de una presentacién a otra, aunque al
hombre le “parecen” las cosas aproximadamente las mismas que fueron anterior-
mente, y comienzan por volver, repetirse, con cierta estabilidad, proporcionando
en el constante cambio un asidero que permanece fijo en el fluir, unas referencias
donde poder apoyarse.

Y ocurre algo muy importante. Construir el contenido de lo que puedan
ser las personas y sobre todo uno mismo, a partir de la memoria individual y
colectiva que va almacenando los contenidos, es mucho mds dificil que construir
el contenido de otras muchas cosas.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



66 JESUS ALBERDI SUDUPE

En palabras del propio Zubiri, “comoquiera que sea, la figuracién —esto es un
hecho obvio— tiene mds complicaciones tratindose de personas que tratdndose
de cosas. (...) Con lo cual la probacién y, por consiguiente, la experiencia, tiene
un cardcter muy distinto tratdindose de personas y tratdndose de cosas” (Zubiri,
HRI, 2005: 158-159). Y en especial, tratindose de uno mismo. Porque, si la
experiencia de otras personas es en cierta manera “extrinseca’ (Zubiri, HRI,
2005: 160), y para ello Zubiri anade que deja de lado las relaciones interperso-
nales, cuando se trata de saber sobre uno mismo, un saber “intrinseco”, aparece
una gran dificultad que choca contra la aparente transparencia inmediata de la res
cogitans cartesiana para si misma: “en primer lugar, en la dificultad insuperable en
cierto modo, de averiguar cudl es la idea exacta que uno se forma de si mismo”

(Zubiri, 2005: 160).

Resulta que en el acceso a si mismo nos encontramos con una severa opa-
cidad que envuelve o forma un velo sobre ese si mismo, una especie de velo de
Maya para Schopenhauer, una opacidad muy complicada de desvelar y de lograr
analizar’ ®. Hay una “especial dificultad” para construir las ideas, los esbozos
irreales sobre sf mismo en conjunto, estructura o sistema psico-organico’. Frente
a las cosas, o las demds personas, el si mismo es el “objeto” —“objeto” con los
reparos sobre la inadecuacién del término—, mds préximo, por un lado, y para-
déjicamente, mds esquivo y dificil de aprehender, para uno mismo.

[Y no sélo eso,] segundo, y sobre todo, en que exacta o inexacta esa idea
que uno se ha formado de si mismo esa figuracién pertenece intrinseca y
formalmente a la propia realidad de cada cual. Y esto es lo que hace que el

7 Res en Descartes, no tiene la fuerza de la “sustancia” aristotélica. “aqui 7es no significa cosa,
esto es sustancia u owusiz en sentido fisico en Aristételes, sino tan sélo lo que la escoldstica
entendia por 7es, a saber, la esencia en su sentido latisimo, el qué.” (Zubiri, SE, 1985: 4).

8 Carruthers, 2. (2011). The Opacity of Mind: An Integrative Theory of Self-Knowledge,
Oxford: Oxford University Press. Coliva, A. (2012). The Self and Self-Knowledge, Oxford:
Oxford University Press. Descartes, R. (1977). Meditaciones metafisicas con objeciones y
respuestas, Madrid: Alfaguara. Ferndndez, J. (2013). Transparent Minds: A Study of Self-
Knowledge, Oxford: Oxford University Press.

? Los modelos mds inmediatos son los de la aprehensién de “cosas” (sobre todo mediante la
vista, o ésta recubriendo otros sentidos). Pero estos modelos fallan no pocas veces. El ejemplo
de los cuerpos macroscdpicos en la experiencia sensible ordinaria para utilizarlos como mode-
los para los corptsculos subatdmicos en Fisica, es ilustrativo. (Zubiri, X. IRA, 1983: 22-258).
Esos modelos de cosas y organismos, dificilmente extensibles a subsistema psiquico. ;Qué
modelos emplear para el subsistema psiquico? Zubiri critica en mds de una ocasién que la
“estratificacion” del subsistema psiquico sea un modelo correcto para su representacién

(Zubiri, X. SH, 1986: 495).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



SOBRE LA MEMORIA Y LA EXPERIENCIA DE CONFORMACION EN EL SABER SOBRE SI MISMO... 67

hombre huya, en cierto modo o tenga la tendencia a huir de si mismo. Pero
esa huida es también un modo de experiencia. (Zubiri, HRI, 2005: 160)

Por lo tanto, las dificultades las hay, tanto en lo referente a la memoria en la
construccion de los contenidos de las personas, pero sobre todo de uno mismo,
en comparacion a los contenidos de otras cosas, como en lo referente a ulterior la
probacidn fisica de esos contenidos en la experiencia. Tanto que en este segundo
momento tiene cada cual la tendencia a huir de si mismo'.

La probacién fisica en la realidad es el segundo paso que buscamos, el de la
experiencia. El primero, que hemos relacionado con la memoria, es la elaboracién
de las construcciones sobre lo que pueda ser yo mismo desde la memoria y desde
otras capacidades humanas. Uno se figura a si mismo de una cierta manera. Y
solamente la probacién a que uno se somete a si mismo pone en claro si uno es
0 no es como se ha figurado que era (Zubiri, HRI, 2005: 158-159). El siguiente
paso, el segundo, es acudir a la experiencia, desde la elaboracién a la probacién
fisica en la realidad de las construcciones irrealizadas.

Zubiri distingue varias acepciones de la experiencia'':

a) El primer filésofo que se hace cuestién temdtica de la experiencia es Aris-
tételes. El hombre y los animales tienen percepciones sensibles. Y la mayoria de
animales tienen memoria, en la que se van depositando recuerdos. Los recuerdos
referidos a un mismo objeto constituyen la experiencia de ese objeto, y en este
sentido puede decirse que la experiencia es hija de la memoria. La memoria
como reconocimiento o familiaridad con lo que nos va llegando a la percep-
cién. Si lo percibido ha sido registrado anteriormente y queda depositado en la
memoria, al llegar de nuevo nos produce una familiaridad. Y la experiencia es
esta familiaridad con las cosas que vuelven, que reconocemos como las mismas.
Experiencia es de este modo lo empirico, procede de los sentidos, a diferencia de
lo racional o intelectivo, que procede de la razén (Zubiri, HRI, 2005: 145-146).

10 Frente a la angustia de Heidegger, véase la propuesta de Zubiri en un texto originario de
1961: Zubiri X. (1992). “Las fuentes espirituales de la angustia y de la esperanza” (1961), en:
Sobre el sentimiento y la volicién (SSV), ed. de D. Gracia. Madrid: Alianza Editorial: 393-
407. Véase también la referencia de Zubiri a la “inquietud metafisica” en Zubiri X. (1984) El
hombre y Dios (HD), Madrid: Alianza Editorial: 99-109.

""" Conill, J. (1998). “Concepciones de la experiencia’, en Didlogo filoséfico 41: 148-170.
Zubiri, X. (1983). Inteligencia y razén, IRA, Madrid: Alianza Editorial. V1.2.3. “El método
como experiencia’: 222-258.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



68 JESUS ALBERDI SUDUPE

La experiencia como un “sentir”, un sentir con memoria (Zubiri, HRI, 2005:
150).

b) Kant, en su Introduccién a la Critica de la razén pura, acepta que todo
nuestro conocimiento comienza en la experiencia sensorial. Pero esa informacién
no es sino el “material bruto” sobre el que una compleja actividad intelectual
elabora lo que llamamos la figura de un “objeto”, el objeto, “...de estos obje-
tos cuyo conjunto llama Kant justamente la experiencia” (Zubiri, HRI, 2005:
148). La experiencia como una “elaboracién” intelectual del objeto (Zubiri, HRI,
2005: 150).

¢) Zubiri hace mencién a la durée de Bergson, una nocién de experiencia que
se aleja del mero sentir empirico. Como también se aleja la nocidn de experiencia
de Husserl, para quien la experiencia no es sélo el sentir, sino “...algo que se nos
dé inmediatamente, originariamente, por si mismo” (Zubiri, HRI, 2005: 149).
De tal manera que también la imaginacién nos permite tener las cosas delante
de los ojos y formarnos ideas de las cosas.

d) Para Dilthey la experiencia es como un sedimento que va quedando en
la persona a lo largo de su vida. La experiencia es una “elaboracién” de la vida

(Zubiri, X. HRI, 2005: 150).

Para Zubiri, la experiencia no es algo que resida solamente en los sentidos, ni
siquiera reforzados con la retentiva de la memoria, algo empirico. La mismidad
de algo no es cuestién de “retencién empirica de cualidades” (Zubiri, IRA, 1983:
225), sino que lo retenido es una cosa inteligida como real.

Tampoco es elaboracién intelectual (Kant) o vital (Dilthey) de los contenidos
sensoriales en un segundo momento para constituir los objetos tal como se nos
presentan en el conocimiento y en la vida, repectivamente. Hay una primaria
unidad del sentir e inteligir.

La aprehensién de un contenido sensorial nos da también, y a la vez, en el
mismo acto aprehensivo sin una ulterior elaboracién, su formalidad de realidad,
algo aprehendido es algo “de suyo” en la aprehension impresiva sensorial. Y
esta formalidad de realidad remite en el polo noemidtico de la aprehensién, no
s6lo a la memoria en el aprehensor, sino a la estructura de lo aprehendido. La
familiaridad que las repeticiones del cambio permanente en la vida despiertan
en la memoria, no reposan en ultima instancia en la propia memoria. Remiten

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



SOBRE LA MEMORIA Y LA EXPERIENCIA DE CONFORMACION EN EL SABER SOBRE SI MISMO... 69

a la estructura de aquel contenido que se repite, que es real, y al cual quedamos
remitidos para buscar en ello la experiencia que nos proporcionard una com-
prensién y un saber.

En el caso de que el objeto sea uno mismo, la experiencia tendr4 las caracte-
risticas particulares de la “conformacion”.

3. La “irrealidad” entre la memoria y la experiencia. Los dos
siguientes términos: La “experiencia de si mismo” entendida como
“conformacion”, y “saber de mi”

En el desarrollo del citado Curso de 1967 (publicado como Zubiri, HRI,
2005), Zubiri sehala que la presencia de la irrealidad en la realidad, en este caso
en la realidad de la vida humana, es un contrasentido que retrotrac nada menos
que a la problemitica del lugar del no ser en el ser desde Parménides.

En la vida humana, y frente al constante fluir cambiante de lo real, es s6lo
mediante el rodeo por una irrealidad como podemos estar en la realidad, y res-
ponder en ella a las exigencias de la realizacién, y de esa forma podemos preten-
der lograr una cierta comprensién de la configuracién constantemente variable
del ser de la realidad del mundo, y la del ser del Yo como ser de la sustantividad
humana, en su actualidad mundanal'®.

Lo irreal es, pues, un “ingrediente” de la vida humana, lo irreal estd inscrito
en lo real, lo real se va construyendo en la experiencia mediante el paso previo
por la irrealidad. El hombre tiene que construirse él mismo la configuracién que
ird adquiriendo su Yo, y aqui interviene el paso por la irrealidad. No de forma
arbitraria, lo irreal se va construyendo a partir de las recurrencias en la fluencia
de lo real, recurrencias en las que interviene la memoria individual, colectiva e
histérica, como sede de las repeticiones entre los cambios.

12 Porque vivir es para el hombre, en tltima instancia, autoposesién de si mismo en decurren-
cia; y autoposeerse es en definitiva construccién del ser del Yo, de la esencia abierta, en su
actualidad mundanal (Zubiri X. HRI, 2005: 88-89).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



70 JESUS ALBERDI SUDUPE

La enumeracién de los distintos modos de irrealizacién y de la construccién
de posibilidades racionales, varfan un poco del Curso de 1967 (Zubiri, HRI,
2005) a cémo se plantean en la Trilogia (Zubiri, IRA, 1983), los dos principales
textos en relacién al tratamiento que hace Zubiri de la experiencia.

El método racional exige partir de un sistema de referencia, “que es siempre
la realidad en tanto que actualizada en la aprehensién, y desde ahi construir un
esbozo de posibilidades” (Gracia, 2007: 159). “Esbozo es la conversién del campo
en sistema de referencia para la inteleccién de la posibilidad del fundamento”
(Zubiri, IRA, 1983: 219).

El esbozo tiene un contenido que siempre es construido, y como esta cons-
truccién no estd generalmente determinada en ninguna direccién obligada, la
construccidn es libre. Y, de esta forma, el esbozo puede adoptar modos muy
distintos entre si. Tan diversos que habrd que hacer con ellos una experiencia de
realidad y ver su conformidad.

Desde el esbozo, la vuelta a la realidad, para ver si la realidad aprueba el
esbozo. En esto consiste la “experiencia”, probacidn fisica de lo real (Gracia,
2007: 160). Esa probacién (del esbozo de posibilidades construido desde el
sistema de referencia, que es siempre la realidad en tanto que actualizada en la
aprehension) es la mayoria de las veces compleja, tan compleja que adopta al
menos cuatro formas.

Pasamos a enumerarlas, para detenernos en la mds propia de la experiencia
en el saber sobre uno mismo, la conformacién.

1. “Experimento”. Es una “manipulacién” o una “provocacién externa” a
partir de un constructo esbozado de posibilidades de que algo aprehendido real-
mente sea en la realidad tal como lo hemos elaborado intelectualmente. (Zubiri,

IRA, 1983: 247)

2. “Compenetracién interna’. Se pretende que la cosa nos muestre su indole
interna “desde dentro”. Esto es posible en las realidades humanas, en las relacio-
nes interpersonales. Es una dimensién que tiene mucho que ver con el conoci-
miento de si mismo. Zubiri dice que una perikhdresis, de modos de actuar o de
comportarse en algunas situaciones, “es lo que se expresa al decir, por ejemplo,
que una persona ve por los ojos de otra” (Zubiri, IRA, 1983: 250). Es un tipo de
experiencia dificil, y Zubiri advierte del riesgo de proyectar sobre la experiencia

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



SOBRE LA MEMORIA Y LA EXPERIENCIA DE CONFORMACION EN EL SABER SOBRE SI MISMO... 71

la idiosincrasia del experimentador. En el 4mbito psicolégico, es el mecanismo
por el que una persona localiza en otra sus propios sentimientos, deseos, etc.

(Laplanche, J., Pontalis, J.-B. 1983: 306-312).

3. “Comprobacién”. En el caso por ejemplo de las realidades matematicas,

realidades postuladas (Zubiri, IRA, 1983: 254).

4. “Conformacién”. La experiencia de la propia realidad de uno mismo.
No la aprehensién de uno mismo, de mi realidad, que se da en la modalidad
sensorial cenestésica de la aprehension primordial, ni su afirmacién en un juicio
de lo que soy en realidad. Sino que consiste en la integracién de un “esbozo de
posibilidades de lo que soy en mi propia realidad” (Zubiri, IRA, 1983: 256-7).
“La probacién consiste en tratar de conducirse uno conforme a lo esbozado; es,
pues, un intento de conformacién” (Gracia, 2007: 161). “Conformacién: he aqui
el modo radical de experiencia de uno mismo, es la radical probacién fisica de
mi propia realidad. Conocerse a si mismo es probarse en conformacién” (Zubiri,

IRA, 1983:257).

Necesitamos averiguar, mds alld de las acciones, de las vivencias sentimenta-
les, llegar al modo como realmente soy como persona, mi personalidad. Y para
ello necesito un método o via que desde la realidad en la que estoy me conduzca a
mi realidad profunda mediante una probacién fisica de lo que he podido esbozar
de mi mismo. Insertar los esbozos (esbozos irreales) de posibilidades de lo que
puedo ser en el fondo de mi personalidad, en mi propia realidad. Insertar quiere
decir conducirme en mi intimidad conforme a lo esbozado. “Como decia San
Agustin, quaestio mihi factus sum, me he convertido en cuestién para mi mismo”

(Zubiri, IRA, 1983: 255).

Va mis alld del examen de conciencia y de un relato de mi mismo. Los relatos
ademds pueden seguir orientaciones distintas. No es lo mismo la confesién de
san Agustin en referencia a la presencia de Dios en su alma, que la confesién de
Rousseau a la bisqueda de un andlisis “natural” de su vida interior. Con todo,
mis alld del examen de conciencia y su relato, “conocerse a si mismo es probarse

en conformacién” (Zubiri, IRA, 1983: 257).

Insistimos que el conocimiento de si mismo no corresponde inicamente
a la modalidad experiencial de la conformacién. Uno mismo puede ser objeto
de experimentos en distintas vertientes de su naturaleza. O de comprobacién

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



72 JESUS ALBERDI SUDUPE

matemdtica. Y cémo no, puede someterse y de hecho se vincula de forma per-
manente en su vida a los avatares de la compenetracién con otras personas.

Otras personas que ya estdn presentes en uno mismo en su constitucion
genética en cuanto que es engendrado desde otras personas de las que mantiene
en si una parte de material genético. Otras personas que estdn inmersas dentro
de uno mismo desde los primeros cuidados que recibe al nacer, nifio o nina que
va elaborando su identidad en su establecerse en la recepcién de esos cuidados.
Y en mds tarde al acceso a la cultura, a la historia, y al lenguaje, en los que se va
constituyendo con mayor complejidad su propia identidad. Todo ello es parte
de uno mismo, actia desde “dentro” dentro de uno mismo®.

Desde “fuera”, en las relaciones interpersonales, lo que otras personas cono-
cen o esbozan de mi me lo pueden hacer saber, y eso pasa también a integrar mis
esbozos, los hago mios, o los rechazo, en inteleccién sentiente. O me los dan no
como un saber racional, sino que los recibo mds “vivencialmente”, en mi relacién
con ellos, sin palabras, “afectivamente”. Esbozos en sentimiento afectante', y en
voluntad tendente'.

Pero las peculiaridades de esta modalidad de conformacién hacen que sea
una modalidad experiencial humana muy destacable para Zubiri, y le dedica
especial atencién en su andlisis. Es una forma de conocimiento racional sobre si
mismo apoyada en una experiencia que no comparte su modo de darse, ni con
la experimentacién cientifica, ni con la comprobacién matemdtica, ni con la
compenetracién entre las personas. Estos modos de experiencia también aportan
cada uno sus cualidades al conocimiento de si mismo, pero la modalidad expe-
riencial de la conformacion tiene algunas caracteristicas que la hacen irreductible
a las anteriores.

Para san Agustin, el mundo griego ignora de alguna manera el conocimiento
de si misma que una persona puede alcanzar. El hombre griego se ignora a si
mismo en lo que es mds propio de si mismo y “mira” hacia fuera, para verse en
el reflejo de los demds. Pero conocerse desde las cosas y desde las personas, sélo

13 Zubiri, X. (1986). Sobre el hombre (SH), ed. de I. Ellacuria. Madrid: Alianza Editorial.

14 Zubiri X. (1992). Sobre el sentimiento y la voluntad (SSV), ed. de D. Gracia. Madrid:
Alianza Editorial: 321-391. Stein, E. (2004). Sobre el problema de la empatia. Madrid:
Trotta. Scheler, M. (1977). Esencia y formas de la simpatia. Buenos Aires: Losada.

15 Zubiri, SSV, 1992: 21-193.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



SOBRE LA MEMORIA Y LA EXPERIENCIA DE CONFORMACION EN EL SABER SOBRE SI MISMO... 73

desde fuera de si mismo, es en Gltima instancia un recurso incompleto y un

fracaso (Conill, 2008: 51).

Porque “no es el hombre (solamente) un trozo de la naturaleza, sino algo
consistente por si mismo” (Zubiri, SPFOE, 2002: 52). Como dice Zubiri: “El
hombre tiene dos modos de existir entre las cosas: Cuando vive en “olvido” (de si
mismo, sin mirarse hacia dentro de si), vive en las cosas al modo griego (siendo
asf una cosa més entre otras, con sus particularidades), y cuando vive en “recuer-
do” (pendiente de si interiormente), vive en el espiritu y es extrafio al universo”
(Zubiri, SPFOE, 2002: 67). Claro que aqui no se trata solamente de un saber
de si, sino de un modo de existencia para uno mismo, o de un saber como forma
de vida personal de cada cual.

Probablemente el concepto de “persona” sea decisivo a partir del cristianis-
mo, como una manera de recoger la perspectiva que se abre en la interioridad
de los hombres vueltos hacia si mismos. “Naturaleza y esencia (physis y ousia) no
se identifican con persona (hypdstasis). No basta decir “lo que” una cosa es; hay
que decir también en qué consiste el “quién”, de quién es aquello que la cosa es”

(Conill, 2008: 52-53).

Frente a los griegos, la entrada de la persona en su intimidad personal es una
situacién metafisica novedosa. “Nociones como las de “persona” y “espiritu”
que rebasan los conceptos de la metafisica griega desarrollada hasta entonces en
versién fisica y ontolégica” (Conill, 2008: 53).

A partir de Descartes, la modernidad y sobre todo su culminacién en el racio-
nalismo y después idealismo alemdn, es una entrada del Espiritu en si mismo, el
yo, el sujeto, radica de alguna manera en el saber sobre si mismo.

Repara en ti mismo; aparta tu mirada de todo lo que te rodea y dirigela hacia
tu interior; esa es la primera exigencia que la filosofia hace al principiante. No se
habla [aqui] de nada que esté fuera de ti, sino Gnicamente de ti mismo (Fichte,
Primera Introduccion a la Doctrina de la Ciencia, 1) (citado en Rivera de Rosales,

1994: 12).

Y esta persona en su interior, es proclive a la construccién de esbozos sobre
su realidad profunda, y al intento de insertarlos probatoriamente en su realidad
personal en su vida. Es la probacidn fisica de la conformacién de si mismo.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



74 JESUS ALBERDI SUDUPE

5. Conclusiones

A lo largo de su evolucién intelectual, hay que decir que Zubiri mantiene
que la idea l6gica y racional que nos hagamos finalmente de nosotros mismos es
una idea en gran medida “construida”. Pero construida a partir de una primaria
aprehension intelectiva de realidad de un “mi{”, “realidad mia” o “intimidad”
(Zubiri, IRE, 1984: 101-109).

Esas ideas construidas que elaboramos de los contenidos de mi mismo se
incluyen también en lo que es uno mismo, son parte de mi mismo en tanto que
actividad intelectiva que uno mismo estd realizando sobre si mismo.

Para Zubiri hay una inmediatez del alma o psique para s{ misma (como
pretendia Descartes y una buena parte de la filosofia posterior a €él), como la hay
también para el organismo o cuerpo. Pero una inmediatez de su formalidad de
realidad, sin una transparencia manifiesta a sus contenidos, solamente con un
acceso limitado a los contenidos y un camino dificil hacia ellos.

Y es parte de mi mismo también la idea que me hago de otras personas. Los
demids estdn en mi mismo, y yo estoy en los demds en la idea que los demds
se hacen de mi. El “m{” adquiere por tanto unas dimensiones que sobrepasan
ampliamente el solipsismo, ya en cuanto a su realidad primaria psico-orgdnica,
ya con las construcciones ideativas en las que se constituye secundariamente su
contenido.

Estrictamente no habria una anterioridad de lo individual a lo interpersonal y
a lo social, ni viceversa. Todas ellas son dimensiones que emergen de una primaria

realidad que las incluye o desde la que emergen (Zubiri, Tres dimensiones del ser
humano: individual, social, histérica (TDSH) 2006: 111).

Sobre una primera aprehensién de mi mismo como formalidad real, aprehen-
sién primordial de realidad, y para solventar la incompletitud de su contenido,
las personas se “figuran” cdmo “serfa’ y cémo “podria ser” este si mismo (o las
cosas o las personas aprehendidas en su caso) en cuanto a sus contenidos. Figura-
ciones irreales que tendrd que poner cada uno a prueba en un segundo momento
intelectivo en la experiencia de realidad (Zubiri, HRI, 2005: 158).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



SOBRE LA MEMORIA Y LA EXPERIENCIA DE CONFORMACION EN EL SABER SOBRE SI MISMO... 75

El logos analiza lo que las cosas aprehendidas son “en” la aprehensién, entre
otras cosas reales aprehendidas. La razdn se ocupa de lo que esas cosas son allen-
de la aprehension, “en la realidad”. “Pensar” es la actividad de la modalidad de
inteleccidn sentiente que lamamos razén (Zubiri, IRA, 1983: 25).

Es el paso de la realidad dada en impresién, en logos, a la realidad mds alld
de la aprehensién, en razén. Seguimos estando en la formalidad de realidad
aprehendida en aprehensién primordial.

A diferencia del pensar sobre las cosas y otras personas, las figuraciones sobre
si mismo pueden optar a un modo de experiencia que es sélo propio de la
vida interna de una persona, la conformacién. Bien es cierto que el saber sobre
mi mismo se obtiene en los experimentos cientificos, en las experiencias de las
ciencias del espiritu, en las comprobaciones matemdticas y estadisticas, en la
compenetracién con otras personas. Todas ellas son experiencias de un enorme
valor y alcance. Pero el modo de experiencia exclusivo de la vida interna de una
persona es la “conformacién” de su propia realidad.

Sélo el esbozo de lo que yo “podria ser” insertado en mi como conforma-
cién es lo que constituye la forma de conocerse a si mismo. Evidentemente, es
una conformacién en el orden de la actualizacién de mi propia realidad. Dificil
operacién este discernimiento de si mismo. Es discernimiento en probacién y

en conformacién (Zubiri, IRA, 1983: 257).

6. Agradecimientos

A los Directores de mi Tesis Doctoral, Prof. D. Jacinto Rivera de Rosales

Chacén, y Prof. D. Antonio Gonzélez Ferndndez, por la direccién de la misma'®,

en la que se apoya la investigacién de este escrito.

16 Alberdi Sudupe, Jests. Del saber sobre si mismo en Xavier Zubiri. En: http://e-spacio.
uned.es/fez/view/tesisuned:ED-Pg-Filosofia-Jalberdi. Consultado el 26-04-2021.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



76 JESUS ALBERDI SUDUPE

Bibliografia

CARRUTHERS, P (2011). The Opacity of Mind: An Integrative Theory of Self-Knowledge,
Oxford: Oxford University Press.

CoLiva, A. (2012). The Self and Self-Knowledge, Oxford: Oxford University Press.

Conivy, J. (1991). El enigma del animal fantdstico, Madrid: Tecnos.
— (1998). “Concepciones de la experiencia”’, en Dz’a’/ogo ﬁ/oso'ﬁm 41, 148-170.

— (2008). “Experiencia hermenéutica de la alteridad”, en En-Claves del pensamiento
I1, 4, 47-66.

Descarrtes, R. (1977). Meditaciones metafisicas con objeciones y respuestas, Madrid:
Alfaguara.

FERNANDEZ, J. (2013). Transparent Minds: A Sudy of Self-Knowledge, Oxford: Oxford

University Press.
Ferraz Favos, A. (1988). Zubiri: el realismo radical, Madrid: Cincel.

GoNzALEz, A. (1999). “La memoria: aproximacion filoséfica”, en Voces del tiempo 32,
13-18.

— (2013). Surgimiento. Hacia una ontologia de la praxis, Santafé de Bogotd: Edi-
ciones USTA.

— (2015). “Mismidad de acto: Aristdteles, Heidegger y Zubiri”, Pensamiento 71, 353-
367.

Gracia, D. (2007). “La realidad (El momento noemdtico de la aprehensién humana)”.
En: Gracia D. (2007). Voluntad de verdad (Para leer a Zubiri), Madrid: Triacas-
tela, 169-211.

LAPLANCHE, J., PoNTALs, J.-B. (1983). Diccionario de psicoandlisis, Barcelona: Labor.

MARQUINEZ ARGOTE, G. (2006). “Realidad, historia de una palabra desde sus origenes
latinos hasta Zubiri”, en Cuadernos salmantinos de filosofia 33, 145-180.

PintorR-Ramos, A. (21983). Génesis y formacion de la filosofia de Zubiri, Salamanca:
Publicaciones Universidad Pontificia de Salamanca.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



SOBRE LA MEMORIA Y LA EXPERIENCIA DE CONFORMACION EN EL SABER SOBRE SI MISMO... 77

—(1994). Ambito de la realidad en Zubiri, en: Pintor-Ramos, A. (1994). Realidad y
verdad. (Las bases de la filosofia de Zubiri), Salamanca: Publicaciones Universidad
Pontificia de Salamanca, 56-71.

RiCcOEUR, P (2003). La Memoria, la Historia, el Olvido, Madrid: Trotta.

Rivera DE RosaLEs, J. (1994). “Sujeto y realidad. Del Yo analitico substante al Yo
sintético transcendental”, en Daimon. Revista de Filosofia 9, 9-38.

ScHELER, M. (1977). Esencia y formas de la simpatia, Buenos Aires: Losada.
SteIN, E. (2004). Sobre el problema de la empatia, Madrid: Trotta.

Zusiry, X. (1984). Inteligencia sentiente. Inteligencia y realidad (IRE), Madrid:
Alianza Editorial.

— (1982). Inteligencia y logos (IL), Madrid: Alianza Editorial.

— (1983). Inteligencia y razén (IRA), Madrid: Alianza Editorial.

— (1984). El hombre y Dios (HD), ed. de 1. Ellacurfa, Madrid: Alianza Editorial.
— (1986). Sobre el hombre (SH), ed. de 1. Ellacuria, Madrid: Alianza Editorial.
— (1987), Naturaleza. Historia. Dios (NHD), Madrid: Alianza Editorial.

—(

1992). Sobre el sentimiento y la volicion (SSV), ed. de D. Gracia, Madrid: Alianza
Editorial.

— (2002). Sobre el problema de la filosofia y otros escritos (1932-1944) (SPFOE),
ed. de G. Marquinez Argote, Madrid: Alianza Editorial.

— (2005). El hombre: Lo real y lo irreal (HRI), ed. de J. Conill, Madrid: Alianza
Editorial.

— (2006). Tres dimensiones del ser humano: individual, social, historica (TDSH),
ed. de J. Corominas, Madrid: Alianza Editorial.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-

NoComercial-SinObraDerivada 4.0

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 47, 2021, pp. 57 - 77. UNED, Madrid



