
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

SUGERENCIAS SOBRE EL MODO DE COMBINAR 
LAS FORMAS PLATÓNICAS PARA SUPERAR 

LAS DIFICULTADES INTERPRETATIVAS DEL 
DIÁLOGO PARMÉNIDES. LA DISTINCIÓN 

ENTRE LA PARTICIPACIÓN INMEDIATA Y LA 
PARTICIPACIÓN RELACIONAL

SUGGESTIONS ON HOW TO COMBINE 
THE PLATONIC FORMS TO OVERCOME 

THE INTERPRETATIVE DIFFICULTIES OF 
PARMENIDES DIALOGUE. THE DISTINCTION 
BETWEEN IMMEDIATE PARTICIPATION AND 

RELATIONAL PARTICIPATION

Gerardo Óscar MATÍA CUBILLO*
Investigador independiente

Resumen: El presente trabajo pretende ser una referencia útil para los estudiosos 
de la filosofía de Platón. Aporta un enfoque original a la investigación de los procesos 
lógicos que condicionan que unas formas participen de otras. Con la introducción del 
concepto de participación relacional, abre una posible vía de solución a las distintas 
versiones del argumento del «tercer hombre». Puede resultar de interés asimismo el 
método de generación de los números a partir de lo par y lo impar, que se propone en 
la interpretación de Parménides 143e-144a. El escrito tiene continuidad en un segundo 
artículo acerca del ser y la verdad en Platón.

* Doctor en Filosofía por la Universidad de Valladolid. E-mail: matia333@yahoo.com



42 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

Palabras clave: Platón, Método dialéctico, Participación, Metafísica, Lógica, 
Filosofía de la Matemática.

Abstract: This article aims to be a useful reference for scholars of Plato’s philos-
ophy. It contributes a novel approach researching the logical processes that determine 
that some forms communicate with others. The introduction of the concept of relational 
participation opens up a possible solution to the different versions of the «third man» 
argument. The method for generating numbers based on odd and even, which is pro-
posed in the interpretation of Parmenides 143e-144a, may also be of interest. This text 
has its continuation, a second article about being and truth in Plato.

Keywords: Plato, Dialectical method, Participation, Metaphysics, Logic, Philos-
ophy of mathematics.

1. Introducción

Con mucha probabilidad, Platón se sirvió de algún sistema de notación 
simbólica que le permitió desarrollar la ciencia dialéctica. Tuvo que disponer 
de una expresión simplificada del modo en que se combinan unas formas con 
otras, representándolas mediante letras u otros signos. Se hace difícil entender de 
otra manera que llegase a crear el diálogo Parménides con la complejidad lógica 
que encierra. Escrito en la plenitud de su pensamiento, oculta su intención; 
enreda al lector, lo confunde con la multiplicidad de sentidos que toman las 
palabras; utiliza expresiones ambiguas y da pie a interpretaciones erradas. Casi 
veinticuatro siglos después, sigue resistiéndose a ser descifrado en su significado 
con suficiente trasparencia. En ausencia de datos y referencias fiables, es una 
tarea ardua la reconstrucción de los símbolos o diagramas que pudieron haberse 
empleado alguna vez.1 Los recursos lógicos que se van a proponer, sea verosímil o 
no la existencia de aquellos otros que hipotéticamente ideó Platón, aportan una 
 ventaja sustantiva en la comprensión de las oscuras argumentaciones del diálogo, 

1  De la lectura de los libros VI y VII de la República parece desprenderse que el uso de «imá-
genes de lo generado» confiere a los saberes matemáticos un valor inferior respecto a la dialéc-
tica; sería abusivo, sin embargo, incluir bajo esa expresión sistemas de notación simbólica y 
diagramas que trabajen con las formas en sí. Probablemente, la prevención de Platón hacia 
determinadas representaciones auxiliares esté motivada por la falta de rigor de algunos mate-
máticos. A través del análisis de Teeteto 147d-148b, en que se estudian las potencias incon-
mensurables con uno, Ofman (2014) ha mostrado cómo, en ausencia de métodos deductivos 
precisos, la utilización incorrecta de imágenes visuales podía conducir a errores y falsas 
demostraciones. La importancia de los sistemas técnicos de notación para el conocimiento 
humano en general es por lo demás innegable.



Sugerencias sobre el modo de combinar las formas platónicas para superar... 43

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

y contribuyen a preservar la consistencia del conjunto en los análisis. El objetivo 
del artículo es testar las nuevas herramientas en distintos pasajes, tratando de 
superar alguno de los problemas que otras interpretaciones no pueden solucionar.

2. Simbolización de las hipótesis centrales del diálogo

En el Parménides se discuten ocho hipótesis (u ocho grupos de deducciones) 
en relación a la investigación de lo uno. Cuatro de ellas, la primera, la cuarta, la 
sexta y la octava, ponen de relieve las limitaciones del pensamiento parmenídeo, 
mostrando las consecuencias contradictorias que se siguen de concebir un uno 
que no tenga partes ni sea un todo. Su función no es meramente crítica; a menu-
do clarifican la aplicación asertiva del método dialéctico que se lleva a cabo en las 
hipótesis restantes.2 Es en estas últimas donde se estudian las cuatro expresiones 
bien formadas a partir de los pares de formas contrarias y de gran generalidad o 
amplitud que son lo uno (u) y lo no uno ( ), y el ser (s) y el no ser (s): 

En la segunda hipótesis, lo uno se comunica con el ser formando «lo uno que 
tiene ser» (su); esta unión condiciona, en la tercera hipótesis, que lo no uno se 
entrelace con el no ser en «lo no uno que no es» (s ). En la quinta hipótesis, la 
combinación de lo uno y el no ser produce «lo uno que tiene no ser» (su); lo no 
uno queda al mismo tiempo ligado al ser en «lo no uno que es» ( ), estudiado 
en la séptima hipótesis. Las relaciones de mutua dependencia no terminan ahí. 
También se comunican entre sí «lo uno que es» de la segunda hipótesis y «lo uno 
que no es» de la quinta, así como «lo no uno que no es» de la tercera hipótesis y 
«lo no uno que es» de la séptima.3

En cada una de las sentencias básicas, su, s , su y , se conectan inme-
diatamente dos formas. Siguiendo el procedimiento dialéctico, hay que iden-
tificar otras formas opuestas presentes en estos agrupamientos que den lugar a 
su  partición, generando nuevos enunciados.4 Entre los «géneros mayores», las 

2  Cf. Parménides 142b-157b (segunda), 157b-159b (tercera), 160b-163b (quinta) y 
164b-165e (séptima). La organización de las hipótesis a partir de dos interpretaciones incom-
patibles de lo uno está presente en Cornford (1989: 174-181). Turnbull (1998: 47-50) es aún 
más explícito al hablar de una «versión parmenídea» y una «versión platónica» en la división 
de las ocho partes de la argumentación.
3  Cf. Parménides 136a-c.
4  Cf. Filebo 16c-19b.



44 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

formas de lo mismo o lo idéntico (m) y lo diferente o lo contrario (m) desempeñan 
ese papel;5 por su medio se deducen lógicamente ocho fórmulas: msu, ms u, 

su, ms su y m  Para hacerse una idea del valor de algunos de estos 
enunciados, conviene tomar aquella proposición principal sobre la que Platón 
proporciona mayor información, «lo uno que tiene ser» de la segunda hipótesis, 
y examinar las dos fórmulas que se derivan de ella.

La participación de «lo uno que tiene ser» en lo mismo determina que lo uno 
y el ser sean inseparables; se mezclan en tal medida que la fórmula msu constituye 
un «todo», cuya división no permite aislar ninguna forma singular:

«—Por lo tanto, lo que es uno es un todo y posee partes.

—En efecto.

— ¿Y qué ocurre con cada una de estas dos partes de lo uno que es, a 
saber «uno» y «que es»? ¿Acaso lo uno puede faltarle a la parte «que es» y el 
que es a la parte «uno»?

—No, no puede.

—Y entonces, cada una de estas partes contiene nuevamente tanto «uno» 
como «que es», y así resulta que la parte está compuesta, a su vez, por lo 
menos de dos partes; y, siguiendo este mismo razonamiento, todo lo que 
se constituye como parte contiene siempre esas dos partes; lo uno contiene 
siempre lo «que es» y lo que es contiene siempre a lo «uno»; de suerte que, 
necesariamente, al resultar siempre dos, no será jamás uno.

—Absolutamente cierto».6

5  Cf. Sofista 254d-255e.
6  Parménides 142d-143a, traducción de M. I. Santa Cruz, revisada por C. García Gual, en 
Platón (1988). En esta y en las demás citas literales de Platón, transcribo el texto en lengua 
griega siguiendo la edición de Burnet (1900-1907):



Sugerencias sobre el modo de combinar las formas platónicas para superar... 45

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

Cuando «lo uno que tiene ser» participa en cambio de la diferencia, es decir, en 
la sentencia msu, sí es factible la separación de las «partes» o las formas singulares 
que contiene:

«—Veamos, pues. Es necesario que una cosa sea el ser de lo uno, y otra 
diferente él mismo, puesto que lo uno no es ser, sino que, en tanto uno, 
participa del ser.

—Es necesario.

—Pero si una cosa es el ser y otra diferente es lo uno, no es por ser uno 
que lo uno es diferente del ser, ni es por ser ser que el ser es otro que lo uno, 
sino que difieren entre sí en virtud de lo diferente y de lo otro.

—Sí, en efecto».7

Al final del trabajo se explica cómo reagrupa Platón estas formas para dar lugar 
a lo par, a lo impar y al número, permitiendo establecer una aplicación biyectiva 
entre msu y msu, entre las «partes» y el «todo».8 Otras atribuciones de significado 
están igualmente abiertas al debate; la participación directa en el no ser podría 
referirse al pensamiento, que se auxilia de las palabras y otras representaciones,9 
y la participación en el ser a lo que es independientemente del pensamiento, el 
«objeto en sí, cognoscible y real». Esta interpretación sortearía una ontología con-
ceptualista en sentido fuerte, porque da carta de ciudadanía a  combinaciones de 

7  Parménides 143b, trad cit. Burnet (1900-1907):

8  Las aproximaciones al pensamiento platónico desde la mereología no recogen plenamente 
el sentido que adquieren las nociones de «partes» y «todo» en la anterior interpretación. Una 
discusión de los pasajes citados se encuentra en la monografía de Harte (2002: 78-83), que 
simpatizando con la mereología adopta una perspectiva más amplia al estudiar ambos con-
ceptos. La autora evita identificar la expresión «partes» con un agregado de lo diferente, el ser 
y lo uno, y no solo con cada una de estas formas por separado. En su afán por subrayar la 
dependencia de las «partes» respecto al «todo», no contempla lo diferente y lo mismo como 
nexos de fórmulas alternativas. 
Los dos términos considerados adquieren nuevos significados en otros contextos.
9  Es incomprensible que la innovadora idea sugerida por Marcos de Pinotti (1997: 62, 69, 
76, 80), aun con los matices que añade, no haya sido explorada desde el terreno de la Lógica.



46 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

formas que no participan inmediatamente del pensamiento o el no ser.10 Lamen-
tablemente, una investigación acerca de las formas que se articule en torno a 
la formulación lógica de sus diversas combinaciones válidas, introduce invaria-
blemente ambigüedades sobre el valor lingüístico y ontológico de esas formas. 
Lo que participa por sí mismo del ser, y no del no ser, tiene que seguir siendo 
denotado con alguna expresión lógica que permita trabajar con la agrupación 
de formas correspondiente (que, en todo caso, se conecta de modo coherente a 
otro enunciado que tiene no ser).

3. Distinción entre participación inmediata y participación 
 relacional. Aplicación a las formas de la identidad y la contrariedad 
en Parménides 147b

El concepto de participación es oscuro y polémico; afirmación que puede 
hacerse extensiva a los principales términos técnicos de la doctrina platónica. 
A largo del artículo, se ha empleado para designar, simplemente, los modos de 
comunicación de las formas o grupos de formas entre sí. Es razonable aplazar la 
consideración de las implicaciones gnoseológicas y ontológicas hasta el momento 
en que se tenga una comprensión más completa de los condicionantes lógicos 
que introduce el método dialéctico. 

En los enunciados msu, ms su, ms su y m  las formas se 
combinan entre sí sin establecer ninguna distinción entre variables y operadores 
lógicos, y sin incorporar ningún término interpuesto; una participación de este 
tipo se denomina «inmediata» o «directa». Cuando se toma la precaución de 
adscribir las fórmulas anteriores a las secciones inferiores de lo inmutable o de 

10  Este enfoque respaldaría los trabajos de Bossi (2005) y Helming (2007), opuestos a la 
interpretación conceptualista de Parménides 132b-c. En el pasaje indicado, Platón señala las 
aporías a que conduce la tesis de que las formas son solo pensamientos; hace ver, entre otras 
cosas, que bajo este supuesto cada forma es un pensamiento de otra forma-pensamiento en un 
regreso implícito al infinito. Como trataré de mostrar en otro lugar (Matía Cubillo (a)), prohi-
bir que las fórmulas pertenecientes a las secciones superiores de lo inmutable o de lo generado 
puedan participar por sí mismas de la forma del no ser bloquea esa versión del argumento del 
«tercer hombre» y da preeminencia ontológica al ser sobre el no ser. La regla a tener en cuenta 
en la formación de fórmulas es introducida por Platón bajo el manto de una aporía. 
Conviene advertir que Helming (2007: 323 n. 58) sostiene contra Rickless (2007: 75-80) 
que en el texto señalado no se contempla la posibilidad de que «una forma sea en realidad un 
pensamiento de una forma»; tampoco aprecia, en consecuencia, ningún «tercer hombre».



Sugerencias sobre el modo de combinar las formas platónicas para superar... 47

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

lo generado (previniendo así un regreso al infinito), admiten recombinarse nue-
vamente entre sí mediante las propias formas de lo idéntico y lo contrario. Dos 
enunciados pueden tomar parte, cada uno por medio del otro, en formas que se 
agrupen a su vez en fórmulas de rango más alto, pertenecientes a las secciones 
superiores de lo inmutable o lo generado; este tipo de participación recibe el 
nombre de «relacional», «mutua» o «mediata». (En la medida en que msu y msu 
se lleguen a deducir relacionalmente, habrá que decidir cuáles son los rangos 
del «todo» y las «partes» en el isomorfismo a que se ha hecho referencia en el 
epígrafe anterior). Es una idea con repercusiones en la doctrina general de las 
formas, porque evita la auto-referencia directa y elude las paradojas a que daría 
lugar. El enunciado que participa inmediatamente en una forma, no lo hace de 
nuevo en ella misma ni en su opuesta directamente; no obstante, por relación a 
otra sentencia puede, según el caso, participar de la misma forma (reflexividad 
relacional) o de su contraria (sin que se viole el principio de no-contradicción).11 

Esta distinción se halla detrás de afirmaciones como la siguiente:

«—Lo uno, pues, según parece, es tanto diferente de las demás cosas [m·ms
msu] como de sí mismo [m·ms ], y es lo mismo que ellas [m·ms ] y que 
él mismo [m·ms su]».12

11  La distinción de ambos tipos de participación permite mediar en las controversias acerca 
de los axiomas o principios de auto-predicación y de pureza (una forma no puede participar de 
su contraria). La auto-predicación no es aplicable a las formas en un uso inmediato o directo 
de la participación, pero sí lo es en ocasiones en un uso relacional. El axioma de pureza tiene 
siempre validez con la participación inmediata pero más raramente con la de tipo relacional. 
El principio de auto-predicación ha sido objeto de numerosos refinamientos en la bibliografía 
especializada de las últimas décadas. El deseo de salvar las contradicciones que supone su 
encaje en la filosofía de Platón ha ido unido a formulaciones con un creciente grado de com-
plejidad respecto a los supuestos de Vlastos (1981: 335-365; 1995: 215-222). Este autor ha 
sido responsable en buena medida de la importancia adquirida por el tema, especialmente en 
lo que afecta a las distintas versiones del argumento del «tercer hombre». Una buena panorá-
mica de las cuestiones más discutidas por la crítica en relación al Parménides es la de Rickless 
(Spring 2016).
La idea de la participación mediata o relacional quizás pueda reconducir un debate escleroti-
zado en algunos aspectos. Sostener que es un instrumento imprescindible para la investiga-
ción en Platón constituye una afirmación atrevida. Es indudable, en todo caso, que su utili-
zación provoca desajustes con el modo en que se abordan las dificultades interpretativas del 
diálogo en los estudios de referencia; incluso cuando existe coincidencia en las posiciones de 
fondo, su replanteamiento en términos nuevos produce roces. Se ha evitado, en general, 
entrar en polémicas.
12  Parménides 147b, trad. cit. Burnet (1900-1907): 



48 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

Omito la discusión de los razonamientos que conducen a esa conclusión; 
con auxilio de las tablas de verdad que se presentan más adelante, el lector puede 
confirmar su consistencia. Se han completado con símbolos entre corchetes los 
vacíos que quedaban abiertos en el significado de la oración. Platón evita precisar 
a qué «uno» se está refiriendo en cada ocasión, si al «uno que tiene ser» o al «uno 
que tiene no ser»; tampoco informa sobre su participación en lo mismo o en lo 
diferente, y procede igual con «las otras cosas» o con «lo no uno». Es una manera 
deliberada de jugar con las ambigüedades del lenguaje para, sin incurrir en con-
tradicciones, escamotear los datos necesarios y producir perplejidad. Matizar más 
las expresiones haría, sin embargo, que el escrito de Platón adquiriese un tono 
literario difícil de evaluar. Quiero decir, desde un punto de vista estilístico, ¿no 
es preferible señalar simplemente que «lo uno es diferente de las demás cosas» en 
lugar de precisar que «lo uno que es, en tanto que tiene alteridad, es contrario a 
lo no uno que no es en su participación en la mismidad»? Obsérvese cómo queda 
la frase completa de Platón en una traducción libre al lenguaje más riguroso:

—Pues, lo uno que es, según parece, en tanto que tiene diferencia, se 
opone a lo no uno que no es en su participación en lo mismo (m·ms su), 
mientras que al tener mismidad es contrario a lo uno que no es en su alte-
ridad (m·ms ); además, ese uno que es, cuando participa de lo mismo, 
resulta ser idéntico a lo no uno que, no siendo, tiene diferencia (m·ms ), 
y, por el contrario, cuando participa de la alteridad es idéntico a lo uno que 
no es en su mismidad (m·ms su).

El uso relacional de la participación propicia que se superpongan diversos 
significados en una misma forma, circunstancia que Platón aprovecha con 
habilidad en el diálogo para crear confusión.

4. Consideraciones sobre la lógica dialéctica. Posibilidad de ela-
borar tablas de verdad adaptadas a la simbolización

Las formas de lo idéntico y lo contrario son fundamentales en el entretejido 
conceptual del Parménides como enlaces principales de las fórmulas. No convie-
ne avanzar en la trama del diálogo sin hacer antes algunas aclaraciones sobre la 
lógica que subyace a la dialéctica. Los procedimientos de que se sirve, distan en 
ocasiones de los que se han estandarizado en la Lógica.



Sugerencias sobre el modo de combinar las formas platónicas para superar... 49

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

4.1 El no ser es una forma y no una conectiva. Formas contrarias. 
Fórmulas con valores de verdad opuestos

En la doctrina platónica, el no ser es una forma singular:

«—Y bien: nosotros demostramos no solo que existe lo que no es, sino 
que pusimos en evidencia la existencia de la forma que corresponde al no-
ser».13

El no ser no es lo «contrario» del ser en el sentido que tiene esta palabra en la más 
simple lógica de enunciados; no se trata de una fórmula proposicional obtenida 
por derivación a partir del ser mediante el operador negación.14 (Esto sería obvio 
aceptando en la interpretación la oposición entre lo que existe como pensamiento 
o lenguaje y lo que es separado de él). 

A pesar de lo que hayan podido sugerir los símbolos que se han venido 
empleando, ninguna forma platónica aislada es asimilable a una variable pro-
posicional del cálculo de enunciados con dos, o más, valores de verdad. Esa es 
una formalización errónea del lenguaje del Parménides que ha resultado extre-
madamente dañina en los diversos acercamientos a la obra emprendidos con el 
instrumental de la Lógica. Los distintos valores de verdad deben atribuirse a las 
combinaciones de formas. Tanto el no ser como el ser tienen que entrelazarse con 
otras formas para producir sentencias que puedan tener en algún caso valores de 
verdad opuestos. (Es posible que, en la interpretación que se haga, las fórmulas 
contrarias no se excluyan entre sí en un sentido absoluto; de ese modo, sería 
lógicamente viable decir algo falso acerca de algo que es, o expresar una opinión 
verdadera sobre algo que deviene o está en movimiento).

En la dialéctica platónica, el hecho de que dos formas sean «contrarias» (el 
ser y el no ser, lo uno y lo no uno, lo mismo y lo diferente, etc.) impide que se 

13  Sofista 258d, traducción de N. L. Cordero, revisada por F. García Romero, en Platón 
(1988). Burnet (1900-1907): 

14  Fine (1993: 108-110, 112-116, 113 n. 53, 114 n. 55) distingue los «opuestos» de las 
«negaciones»; considera que los primeros son formas o propiedades («genuinos rasgos de la 
realidad»), mientras que los segundos solo son «complementos de propiedades de clases». Fine 
admite que para Platón el no ser es una forma en sentido propio, pero, en tanto no encuentra 
una función que la singularice, acepta la extendida interpretación que la asimila a lo diferente 
como una y la misma forma.   



50 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

combinen directamente en las proposiciones. En algunos casos, los enunciados 
derivados admiten participar mutua o relacionalmente de la contrariedad (por 
ejemplo, msu participa respecto a msu de m), pudiéndoseles asignar valores de 
verdad opuestos aunque la interpretación no sea excluyente. En otros casos, con 
determinadas hipótesis, la oposición parece adquirir un valor más restrictivo en 
su interpretación. Probablemente para evitar regresos al infinito, Platón afirma 
—esta vez sí en el sentido más convencional de la Lógica— que «lo uno que tiene 
no ser» (su) es absolutamente lo contrario de «lo no uno que tiene no ser» (su :

«— ¿Qué tipo de hipótesis es esta: «si lo uno no es»? ¿Acaso difiere en 
algo de esta otra: «si lo no uno no es»?

—Difiere, en efecto. 

— ¿Solo difiere o, aún más, decir «si lo no uno no es» es todo lo contra-
rio de decir «si lo uno no es»?

—Todo lo contrario».15

De modo similar, «el uno que tiene ser» (su) de la segunda hipótesis y «lo 
no uno que tiene ser» ( ) de la séptima, también son la negación uno del otro. 
Conocer las hipótesis opuestas será de utilidad para construir las tablas de verdad.

4.2 Justificación de los símbolos utilizados 

Es arriesgado emplear un lenguaje lógico estándar en el examen de las deduc-
ciones del Parménides; puede desvirtuar la concepción platónica de las formas. 
Es lo que ocurre, por ejemplo, en una formalización lógica convencional de lo 
idéntico: ¿Continúa siendo una forma en sí o se transforma en un operador o 
conector lógico como el bicondicional? ¿Es suficiente una lógica de primer orden 
para distinguir la función que desempeña en un «todo»? ¿Debe sustituirse por un 
cuantificador universal? Otro tanto habría que decir de su contrario, lo diferente, 
que se haría corresponder con la disyunción exclusiva y generaría dificultades con 
el operador negación; también sería problemática la noción de «partes» que se le 

15  Parménides 160b-c, trad. cit. Burnet (1900-1907): 



Sugerencias sobre el modo de combinar las formas platónicas para superar... 51

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

asocia, que podría conducir al cuantificador existencial. Es prematuro decidir el 
valor lógico que hay que dar a las formas dentro de los lenguajes estándar. 

He tratado de obviar las dificultades mediante una notación absolutamente 
simple e intuitiva. Cada forma se representa por una letra. Para diferenciar formas 
opuestas se emplea la misma letra con o sin una raya encima. Las formas admiten 
unirse creando fórmulas; estas a su vez pueden combinarse en nuevas fórmulas 
o expresiones relacionales de rango superior, reconocibles en la notación por 
un simple punto centrado tras ellas. En caso de considerarlas separadamente se 
advierte de manera expresa, pero no se produce confusión cuando cada fórmula 
comprende inmediatamente el suficiente número de formas. (La construcción de 
las tablas de verdad de unas fórmulas y otras tendrá que mostrar que pertenecen 
a clases de equivalencia distintas).

El uso de las letras del alfabeto y sus combinaciones posibles como ejemplo o 
modelo con que ilustrar los procedimientos dialécticos es recurrente en los diálo-
gos platónicos.16 La notación numérica griega no disponía en general de signos 
propios, sino que empleaba los del alfabeto. No es impensable que a partir de 
las tablas de contrarios vinculadas al pitagorismo, e inspirándose en los sistemas 
de representación numérica, se idearan combinaciones de letras para denotar las 
esencias de las cosas.

Las aporías de la primera mitad del Parménides son interpretables como un 
modo oscuro de señalar las reglas que es necesario seguir en la combinación de 
las formas (partiendo de lo que no se puede hacer resulta más fácil definir lo que 
se debe hacer). En este sentido, recrear el simbolismo más básico que hipotética-
mente pudo emplear Platón en su tiempo —acomodado al alfabeto latino y a la 
numeración arábiga—, constituye la mejor estrategia con que afrontar las dificul-
tades del diálogo. Una vez se conozcan esas reglas, será oportuno investigar si la 
dialéctica es compatible con un sistema lógico y una teoría, entendiendo ambos 
conceptos en el sentido más estricto que adquieren hoy en día en la Lógica. 

16  Cf., entre otros, Teeteto 203a-204a, Sofista 252e-253a, Político 277e-278e y Filebo 17b.



52 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

4.3 Tablas de verdad de las fórmulas pertenecientes a las secciones 
inferiores de lo inmutable y de lo generado

Las peculiaridades de la filosofía de Platón no impiden comprobar mediante 
tablas de verdad —adaptadas mínimamente— la consistencia de la lectura del 
Parménides que se viene proponiendo. Se debe, sencillamente, evitar tratar a cada 
forma singular como una variable proposicional; hay que ser consciente de que 
una forma que se combina con otras, aunque introduzca implícitamente un cier-
to operador, no se reduce a él; y hay que procurar no confundir en las sentencias 
básicas los valores de verdad que toman dentro de ellas las fórmulas derivadas en 
función de la partición efectuada. En la Tabla 1 se muestran los valores de verdad 
de los cuatro enunciados principales y de los ocho derivados. En su elaboración 
se han tenido en cuenta las hipótesis que son contrarias entre sí; también la doc-
trina ampliamente expuesta en el Sofista acerca de que lo diferente del ser es algo 
del no ser,17 con la que se identifican las fórmulas que pertenecen a una misma 
clase de equivalencia: 

Tabla 1: Valores de verdad de las fórmulas en las 
 secciones  inferiores de lo inmutable y de lo generado

2.ª Hipótesis 3.ª Hipótesis 7.ª Hipótesis 5.ª Hipótesis
   su    s    su

msu msu ms ms msu msu msu

V

F

V

F

V

F

F

V

F

V

F

V

F

V

V

F

17  Cf. Sofista 256d-259d. Hacia el final del pasaje se precisa que lo mismo en cierto sentido es 
diferente y lo diferente lo mismo, estando uno de los dos afectado por lo que se dice. La asimilación 
del no ser a lo que se enuncia en palabras es oportuna.



Sugerencias sobre el modo de combinar las formas platónicas para superar... 53

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

Las expresiones lógicas de la Tabla 1 se corresponden con las secciones infe-
riores de lo inmutable y de lo generado; solo en ellas son identificables fórmulas 
o hipótesis con valores de verdad contrarios. (En un segundo trabajo al que ya se 
ha hecho referencia, se deducen relacionalmente los enunciados correspondientes 
a las secciones superiores y sus tablas de verdad; se fijan también los criterios para 
distinguir qué relaciones se refieren a lo inmutable y cuáles a lo generado). Con 
la asignación de valores de verdad a las fórmulas, se dispone de un instrumento 
eficaz en la aplicación del método dialéctico, procedimiento que, a través de 
particiones, analiza sistemáticamente las relaciones de identidad y contrariedad 
existentes entre las sentencias básicas. Las tablas de verdad se convierten en un 
artilugio valioso a la hora de afrontar la infinidad de enredos y equívocos que 
recorren el Parménides. 

A lo largo de todo el diálogo, Platón respeta tácita y escrupulosamente ciertas 
reglas que ponen límites a los dos tipos de participación diferenciados. Se han 
señalado parcialmente con anterioridad: Ninguna forma debe unirse inmedia-
tamente con ella misma o con su contraria. Las fórmulas derivadas que pueden 
enlazarse entre sí, y participar mutuamente de una forma o de una agrupación de 
formas de rango superior, están sujetas a una restricción similar. Solo se comu-
nican entre sí las fórmulas que participan inmediatamente de lo mismo con las 
que participan por sí mismas de la alteridad, debiendo pertenecer además, unas 
y otras, a hipótesis distintas pero no opuestas. (Se puede comprobar en múltiples 
pasajes cómo Platón relaciona fórmulas contrarias que conectan el ser con el no 
ser, pero en las secciones inferiores parece evitar comunicar entre sí las fórmulas 
surgidas de las particiones de «lo uno que es» (su) y de «lo no uno que es» ( ); 
rehúye también combinar las fórmulas pertenecientes a «lo uno que no es» (su) 
y a «lo no uno que no es» (s ) mutuamente).

5. Uso de la participación mediata e inmediata con las formas de 
lo semejante y lo desemejante en Parménides 148c-d. Superación del 
«tercer hombre» relativo a la semejanza (Parménides 132d-133a)

Las fórmulas contenidas en la Tabla 1 están bien formadas; envuelven la 
participación de las formas que las componen directamente entre sí, evitando 
unir inmediatamente cada forma consigo misma o con su contraria. Es posi-
ble, no obstante, que un enunciado participe de una forma (o de una fórmula) 
respecto a otro distinto. Se han visto algunos ejemplos de este modo relacional 



54 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

de  participación en el caso de lo mismo y lo diferente; las proposiciones que se 
enlazaban tenían un valor veritativo idéntico o contrario. Sucede algo similar 
con las formas opuestas de lo semejante (e) y lo desemejante ( ), en las que las 
fórmulas admiten una participación no solo inmediata sino mutua o relacional. 
En la segunda hipótesis del Parménides se utilizan las propiedades de lo mismo y 
lo diferente para identificar las relaciones de semejanza y desemejanza. —Nueva-
mente es la calculada ambigüedad del texto, y la ausencia de un lenguaje formal 
expreso, lo que produce perplejidad al lector—:

«—En consecuencia, lo uno, por ser lo mismo que las otras cosas y 
porque es diferente de ellas, será, conforme a ambas afecciones y a cada una 
de ellas por separado, tanto semejante como desemejante a las otras cosas 
[ s ·ems su].

—En efecto.

—Y del mismo modo, en consecuencia, ya que se mostró tanto diferente 
de sí mismo cuanto lo mismo que sí mismo, conforme a ambas afecciones 
y a cada una de ellas por separado, ¿se mostrará tanto semejante como dese-
mejante a sí mismo [ ·ems ]?

—Es necesario».18

El significado de las oraciones se completa con los símbolos entre corchetes. 
Son las mismas fórmulas obtenidas anteriormente al considerar lo idéntico y lo 
contrario, a las que se incorporan ahora las formas de lo semejante y lo  desemejante. 
Es evidente la necesidad de la simbolización. Lo que se está afirmando, en la 
 traducción libre a un lenguaje menos ambiguo, es lo siguiente:

—En consecuencia, lo uno que tiene ser en su alteridad, y lo no uno que 
tiene no ser en su mismidad, tendrán cada uno por sí mismo semejanza al 
participar recíprocamente de lo diferente (m·ems su). Y si la mismidad 
afecta a lo uno que tiene ser y la alteridad a lo no uno que tiene no ser, serán 
entonces separadamente desemejantes por participar entre sí de la forma 

18  Parménides 148c-d, trad. cit. Burnet (1900-1907): 



Sugerencias sobre el modo de combinar las formas platónicas para superar... 55

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

opuesta a la diferencia ( s ). Pero en tanto lo uno y lo no uno se 
junten como cosas idénticas serán mutuamente semejantes por ello (em·ms
msu), mientras que serán relacionalmente desemejantes cuando se agreguen 
como cosas contrarias o diversas entre sí ( ·ms su).

—En efecto.

—De igual modo, ya que lo uno que es, en su mismidad, y lo uno que 
no es, en su alteridad, se mostraron mutuamente contrarios, ¿no tendrán 
semejanza cada uno por sí mismo (m·ems )? Y lo uno que tiene ser en 
su alteridad y lo uno que tiene no ser en su mismidad, ¿no serán desemejan-
tes separadamente al afectarles recíprocamente la identidad ( su)? 
Además, según la otra circunstancia que debe darse, es decir, que posean 
semejanza o desemejanza relacionalmente, ¿no tendrá lo uno semejanza res-
pecto a sí mismo en el caso en que lo que se reúne sea idéntico (em·ms su) 
y desemejanza cuando sea diverso ( ·ms )?

—Es necesario.

Las fórmulas derivadas que, en las secciones inferiores, participan por sí 
mismas en lo semejante son relacionalmente desemejantes, y las que tienen 
 desemejanza separadamente resultan mutuamente semejantes. A pesar del modo 
enrevesado en que Platón presenta esta idea —entrecruzando los usos directo 
y relacional de la participación en las formas de lo mismo y lo diferente, y en lo 
semejante y lo desemejante—, constituye una respuesta relativamente simple a la 
aporía planteada en Parménides 132d-133a, en la parte propedéutica del diálogo: 

«— […] estas Formas, a la manera de modelos, permanecen en la natu-
raleza; las demás cosas se les parecen y son sus semejanzas, y la participación 
misma que ellas tienen de las Formas no consiste, sino en estar hechas a 
imagen de las Formas.

—Si, pues —continuó—, algo se parece a la Forma, ¿es posible que esa 
Forma no sea semejante a aquello que está hecho a su imagen, en la medida 
en que se le asemeja? ¿O hay algún medio por el cual lo semejante no sea 
semejante a su semejante?



56 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

—No lo hay.

—Y lo semejante y su semejante, ¿acaso no es de gran necesidad que 
participen de una y la misma Forma?

—Es necesario.

—Y aquello por participación de lo cual las cosas semejantes son seme-
jantes, ¿no será la Forma misma?

—Sí, efectivamente.

—En consecuencia, no es posible que algo sea semejante a la Forma ni 
que la Forma sea semejante a otra cosa; porque, en tal caso, junto a la Forma 
aparecerá siempre otra Forma, y si aquella fuese semejante a algo, aparecerá 
a su vez otra Forma, y jamás dejará de surgir otra Forma siempre nueva, si 
la Forma se vuelve semejante a lo que de ella participa.

—Es del todo cierto».19

La forma de la semejanza comparte con la cosa que es semejante una nueva 
forma de la semejanza, distinta a la inicial, en virtud de la cual se asemejan. Si 
hay algo, a su vez, que participe en la forma de la semejanza que acaba de emer-
ger, dará origen junto a ella, relacionalmente, a otra forma de la semejanza de 
nivel superior; el proceso se continúa indefinidamente. Este círculo vicioso de 
bucle infinito constituye una de las versiones del argumento del «tercer hombre». 
Platón la desactiva exigiendo que las fórmulas que se asemejan entre sí tengan 
separadamente desemejanza; y lo contrario cuando tengan mutua desemejanza. 
Con la introducción de esta regla, bloquea de hecho la posibilidad de que la 

19  Parménides 132d-133a, trad. cit. Burnet (1900-1907): 

’

’ ’



Sugerencias sobre el modo de combinar las formas platónicas para superar... 57

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

propiedad de la semejanza sea utilizada de manera auto-referente, ni siquiera 
relacionalmente, que es lo que producía el regreso al infinito en la aporía.20 

La solución técnica propuesta adquirirá mayor relevancia a medida que haya 
ocasión real de examinar fórmulas más completas deducidas de modo relacio-
nal, pertenecientes a las secciones superiores de lo inmutable o de lo generado. 
(Si se obtienen relacionalmente, msu y  participarán inmediatamente de 
lo semejante, mientras que msu y m lo harán en lo desemejante). Cuando se 
disponga de una visión más amplia del entramado formal, será oportuno buscar 
su aplicación a situaciones de la vida cotidiana en las que se hable, en el lenguaje 
natural, de cosas que son semejantes o desemejantes. Tendrá especial interés 
examinar  entonces los ejemplos que se proponen al respecto en el diálogo Lisis, 
cuyo tema es la amistad, así como los principios presocráticos que en él se dis-
cuten («lo semejante siempre tiene que ser amigo de lo semejante» versus «lo 
semejante es lo más enemigo de lo semejante»);21 habrá que averiguar si admiten 
una interpretación en la simbolización que contribuya a resolver las aparentes 
contradicciones con que se cierra la obra. 

La distinción entre un uso relacional y otro directo de la participación oca-
siona aporías específicas para algunas de las formas más generales; eso es lo que, 
por encima de todo, se muestra en la primera parte del Parménides. Es necesario 
fijar reglas estrictas que eviten las paradojas ligadas a la auto-referencia. De modo 
similar a como se ha actuado con las formas de lo semejante y lo desemejante, hay 
que considerar las peculiaridades, entre otros, del ser y el no ser, de lo igual y lo 
desigual, y de lo grande y lo pequeño, esquivando previsibles objeciones. 

20  Los elementos que permiten gestionar el argumento se circunscriben a la identificación de 
las expresiones bien formadas a partir de las singularidades de cada forma y de los tipos de 
participación. Los valores de verdad no se asignan a las formas aisladas, solo a sus agrupacio-
nes. En el tratamiento de la aporía no ha sido necesario, por tanto, diferenciar la forma 
(F-ness o, también, F) de su uso como predicado (F). Una distinción que Vlastos (1995: 
167 n. 5, 183 n. 39), en su estudio ya clásico del «tercer hombre», consideraba lógica y onto-
lógicamente crucial en la comprensión del pasaje. Planteamientos más recientes como los de 
Pelletier y Zalta (2000: 167, 181-185) mantienen esa separación en la notación lógica al 
objeto de impedir paradojas similares a las de Russell.
21  Lisis 214b y 215 c, traducción de E. Lledó, revisada por C. García y P. Bádenas, en Platón 
(1981). Burnet (1900-1907): 



58 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

6. Aplicación de los modos de participación a la generación de los 
números en Parménides 143e-144a

El desarrollo de la tesis avanzada en el párrafo anterior queda aplazado a 
próximos trabajos. Entretanto, abordaré un último texto del Parménides en el 
que resulta nuevamente funcional la distinción entre participación mediata e 
inmediata. Difícil y a veces ignorado, el comienzo de la segunda hipótesis afronta 
el problema de la formación de los números. Cuando se considera «lo uno que 
es» en su participación de la diferencia (msu), las formas del ser, de lo uno y de lo 
diferente son separables, y admiten reagruparse en un número de términos par o 
impar.22 Sorprendentemente, Platón parece defender la existencia de algún tipo 
de correspondencia entre las combinaciones de lo par y de lo impar y cada uno 
de los números:

«—En consecuencia, habrá pares en un número de veces par e impares 
en un número de veces impar, y pares en un número de veces impar e impa-
res en un número de veces par.

—Así es.

—Entonces, si esto es así, ¿crees que queda algún número que no deba 
ser necesariamente?

—De ningún modo».23

22  Cf. Parménides 143a-d.
23  Parménides 143e-144a, trad. cit. Burnet (1900-1907): 

Es una lástima que Leuz (2009) no tenga en cuenta este texto cuando trata de formalizar los 
supuestos básicos de la aritmética griega en un lenguaje mereológico. Particularmente si su 
deseo era emplear todo el arsenal conceptual de que podían disponer matemáticos y filósofos 
en la Antigüedad. El olvido parece tener su origen en la monografía de Pritchard (1995), con 
la que Leuz se declara profundamente en deuda; en ella tampoco se cita el pasaje ni una sola 
vez. Es extraño dada la larga tradición que lo relaciona con la generación de los números, que 
se remonta a Aristóteles (cf. Metafísica 987b). Con argumentos en buena medida filológicos, 
Allen (1997: 265-267) ha defendido que Platón no está hablando de la generación de los 
números, sino de probar que existen y de su clasificación (en la que no incluye a los primos). 
Ni Pritchard ni Leuz mencionan la tesis de Allen (recogida ya en la edición de 1984 de su 
libro y en escritos anteriores).
En la aportación de Turnbull (1998: 73-79) al problema de la generación de los números, se 
emplea la fórmula msu, asimilable a lo que llama la «máquina del tres», para obtener la 



Sugerencias sobre el modo de combinar las formas platónicas para superar... 59

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

El significado que comúnmente se atribuye a las expresiones «par en un 
número de veces par», «impar en un número de veces par», «par en un número 
de veces impar» e «impar en un número de veces impar», es el que aparece reco-
gido en las definiciones 8 a 11 del libro VII de los Elementos de Euclides: En 
la definición 8 se establece que «un número parmente par es el medido por un 
número par según un número par».24 Se trata de los números que son producto 
de dos pares, es decir, la serie 4, 8, 12, 16,… Según la definición 9, «parmente 
impar es el medido por un número par según un número impar».25 Se incluye 
aquí, en principio, todo producto de un número par por otro impar; pero en la 
proposición IX 33 se especifica que el número es solo «parmente impar» (y no, 
además, «parmente par») si es el doble de un número impar; se obtiene así la serie 
6, 10, 14, 18,… La definición 10 del «número imparmente par» se considera una 
interpolación posterior en el tiempo a los Elementos, y no se utiliza en ningún 
lugar de la obra; suele pensarse que designa a cierto tipo de números pares. De 
ser esto cierto, se vuelve problemática la definición 11: «Un número imparmente 
impar es el medido por un número impar según un número impar».26 Se cree que 
Euclides se refiere de esta manera al producto de dos números impares, o lo que 
es lo mismo, a los impares compuestos. La definición, de la que tampoco se hace 
uso a lo largo de los Elementos, no permite completar la totalidad de los números 
al dejar fuera a los primos. Y esto es evidentemente un problema porque, tal y 
como se recoge en el texto del Parménides citado, Platón afirma que, una vez se 
conocen las distintas especies de lo par y de lo impar, no queda ningún número que 
no deba ser necesariamente. 

secuencia de diadas o parejas 3, 9, 27, etc., pero se precisa también de la fórmula msu, la 
«máquina del dos», para producir la serie de elementos de parejas 2, 4, 8, etc.; mediante 
diversos arreglos combinatorios de las dos «máquinas» llega a construir los demás números 
como diadas. En su solución no todos los números quedan determinados de modo unívoco. 
Lo mismo sucede en la contribución de Scolnicov (2003: 105-106), que propone obtener los 
primos mayores que tres por sustracción a partir de los pares.
24  Euclides (1994), Elementos VII def. 8. Sigo la traducción de M. L. Puertas Castaños, revi-
sada por P. Ortiz. Transcribo asimismo el texto griego original por la edición de Heiberg y 
Menge (1888): 

25  Euclides (1994), Elementos VII def. 9, trad. cit. Heiberg y Menge (1888): 

26  Euclides (1994), Elementos VII def. 11, trad. cit. Heiberg y Menge (1888): 



60 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

Interpretar lo que quiere decir Platón a partir del significado que se da a 
expresiones semejantes a las suyas en la obra de Euclides, que es posterior en el 
tiempo, puede ser desafortunado. En Platón, lo par ( ) y lo impar (o) designan 
formas contrarias que, por tanto, no son combinables directamente, sino solo 
de modo relacional; además nombran a los objetos que caen bajo esas formas, 
que son los números, los cuales sí son generables entre sí.27 Se podrá aducir que 
lo «par» señala a «la mitad entera de los números», y lo «impar» a «la otra mitad 
entera», comprendiendo ya la totalidad de los números. La verdadera dificultad 
reside, sin embargo, en determinar unívocamente cada número a partir de lo 
par y de lo impar, permitiendo que las dos formas contrarias se comuniquen 
relacionalmente pero no directa o inmediatamente. ¿De qué manera hacerlo? 

Si de la mitad entera de los números que es par se separa el primero de ellos, 
los otros números pares se pueden reunir nuevamente diferenciando una serie 
«par en un número de veces par» y otra «par en un número de veces impar», 
según la posición que ocupan, par o impar, respecto del primer número par. Solo 
resta aplicar la misma regla de división en cada rama que se vaya obteniendo. Tras 
el primer término de la serie «par en un número de veces par», los otros términos 
de esta serie se reagrupan en lo «par en un número de veces par, par» o en lo «par 
en un número de veces par, impar», y así sucesivamente. Se procede del mismo 
modo con los números impares; a partir del primero, los demás se disponen en 
un orden par o impar, y cada uno de ellos da lugar, contando desde él, a posicio-
nes nuevamente pares o impares. La Tabla 2 contiene las primeras series.

27  Cf. Fedón 103a y ss.



Sugerencias sobre el modo de combinar las formas platónicas para superar... 61

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

Tabla 2: Series numéricas de las primeras especies de lo par y de lo impar

(2

(4

(8

(12

(6

(10

(14

o

(3

(5

(9

(13

(7

(11

(15

Observando la Tabla 2, es sencillo identificar los primeros términos de las 
series. Si se toma el 2 como primer número «par», lo «par en un número de veces 
par» señala al número 4; lo «par en un número de veces impar», al 6; lo «par en 
un número de veces par, par», al 8, etc. Y, si se toma el 3 como primer impar, lo 
«impar en un número de veces par» apunta al número 5; lo «impar en un número 
de veces impar», al 7; lo «impar en un número de veces par, par», al 9, etc. Los 
números, por tanto, participan de lo par o de lo impar por sí mismos y en sus 
relaciones mutuas.28 Esta explicación facilita significativamente el tratamiento 

28  Cf. Aristóteles, Metafísica 1004b.



62 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

formal, tanto desde la teoría de conjuntos como desde la mereología, de la noción 
platónica de número: La cantidad de series es la misma que la de números natu-
rales. La división recursiva de los números pares en series pares e impares, e igual 
en el caso de los impares, permite definir una correspondencia biunívoca entre 
el primer término de cada serie y el número natural inmediatamente anterior.29 
Conviene recordar asimismo que los elementos en que se divide msu siguen el 
patrón 2n (recorriendo n la serie natural sin el cero) y constituyen un conjunto 
infinito numerable. Se puede establecer, por tanto, una aplicación biyectiva entre 
los términos de msu y de msu, entre las «partes» y el «todo». La demostración, 
trivial en la matemática conjuntista, se vuelve densa y laboriosa con los medios 
de que dispone Platón.30 

La lectura del Parménides propuesta permite generar todos los números, 
incluidos aquellos que quedaban fuera de las definiciones de Euclides, sin tener 
que introducir supuestos ajenos a la filosofía de Platón. En particular, hace inne-
cesario recurrir a una fuente lejana del platonismo como es Teón de Esmirna, que 
concibe ya el 1 como un número impar y considera «imparmente impares» a los 
primos («una vez 5 es 5, una vez 7 es 7, y una vez 11 es 11»).31 Esa explicación 
se acomoda malamente a las palabras de Platón; y contradice su costumbre de 
tratar al uno como principio o parte del número, e identificar este último con 
lo múltiple. 

La interpretación que se ha defendido facilita un acercamiento crítico a los 
testimonios que se conservan de las llamadas «doctrinas no escritas» de Platón, 
en lo que se refieren a la confusa distinción entre «números ideales» y «números 
matemáticos». Tal vez se indique de esa manera la presencia de la fórmula msu (y, 
por tanto, de los números) en una sección u otra de lo inmutable o de lo genera-
do; es posible también que los «números ideales» nombren a lo par y lo impar y 

29  Las series señaladas tienen separadamente el mismo cardinal; constituyen conjuntos infi-
nitos numerables: En el caso de los números pares, se puede hacer corresponder a cada núme-
ro natural su doble, y viceversa, a cada número par su mitad. En la serie «parmente par», la 
aplicación biyectiva se establece entre los números naturales y su producto por cuatro; siem-
pre es posible algo parecido en las demás series. En este punto, es inevitable traer a la memo-
ria el hotel de capacidad infinita de D. Hilbert; por complicada que se vuelva la demostración, 
la totalidad de los términos de la totalidad de las series, por muchas veces que se repitan, 
constituye también un conjunto infinito y numerable.
30  Cf. Parménides 142d-145a
31  Theon of Smyrna (1979: 15).



Sugerencias sobre el modo de combinar las formas platónicas para superar... 63

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

a sus distintas especies, o a los principios de estas, y los «números matemáticos» 
a los términos de las series que caen bajo aquellos. 

Hay muchas cuestiones colindantes con la Matemática que sería interesante 
considerar en una relectura del Parménides: Los intentos de atajar las paradojas 
ligadas a la teoría de conjuntos han conducido a la elaboración de diversas nocio-
nes de clase. El argumento del «tercer hombre» guarda una estrecha semejanza 
con varias de esas paradojas. La estrategia con que Platón se enfrenta a él, fijando 
reglas estrictas en el uso inmediato y en el uso relacional de la participación, 
merece que se le preste mayor atención. (De manera concomitante habría que 
examinar la distinción entre el «todo» y las «partes» en relación con la noción de 
conjunto). También sería valioso explorar, entre otros, el problema de las magni-
tudes inconmensurables y del infinito matemático desde la perspectiva de lo que 
sobre él se plantea en la séptima hipótesis del Parménides: Una vez tomado como 
supuesto que «lo uno no es», al analizar las consecuencias lógicas para «lo no uno 
que es», Platón sostiene que ninguna pluralidad tiene entonces verdadera unidad 
ni número. Esta aseveración adquiere un mayor relieve matemático si se tiene 
presente que en esa hipótesis se habla de ciertas «masas ilimitadas en pluralidad» 
que aparentan tener unidad y reunirse unas con otras según el número, e incluso 
limitarse entre sí aunque no tienen extremos.32

7. Conclusiones

Las herramientas lógicas desarrolladas a lo largo del artículo hacen posible 
una lectura más comprensiva del entramado de hipótesis del Parménides. Se ha 
probado su potencial y eficacia en distintos pasajes, dando respuesta a problemas 
que otras interpretaciones no pueden solucionar. Son buenas razones a su favor. 
Sobre todo, si se tiene en cuenta el premeditado esfuerzo de Platón por burlar 
toda evidencia textual inequívoca que permita atribuir un significado claro a 
sus argumentaciones, y al diálogo en general; esta cuestión no siempre ha sido 
valorada debidamente, a pesar de estar en el origen de la escasez de acuerdos en 

32  El diálogo Parménides puede aportar fundamentación a alguna de las tesis sostenidas por 
Alonso Álvarez (2012: 50-58) acerca de los números reales. La reiteración de la operación que 
conduce a calcular un número de infinitos decimales proporciona sucesivos intervalos abier-
tos que se van estrechando ilimitadamente; si se prescinde de la unidad que comparten por 
ser falsa (según parece desprenderse de los razonamientos de la séptima hipótesis del Parmé-
nides), desaparece el número.



64 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

la bibliografía especializada.33 El examen filológico detallado de los textos no 
es capaz de desenmarañar por sí mismo los enredos del lenguaje orientados a 
alterar y confundir la razón. Reconstruir técnicamente el ejercicio del método 
dialéctico que se ofrece como modelo en la obra, habría de anteponerse a 
otras consideraciones. El aparato lógico abre en este sentido un gran abanico 
de posibilidades, haciéndose imprescindible para franquear la infinidad de 
deducciones que integran el Parménides; particularmente si se supone la 
consistencia del conjunto.

Bibliografía

Allen, Reginald E. (1997). Plato’s Parmenides. Translated with Comment by R. E. 
Allen, edición revisada. New Haven and London: Yale University Press.

Alonso Álvarez, Ángel (2012). Idolatría de las matemáticas. Instituto de Automática 
y Fabricación (Cognomática) de la Universidad de León, edición exclusiva de difícil 
acceso (agradezco a su autor que me obsequiase con un ejemplar). León: Printed 
2000. 

Aristóteles (1990). Metafísica. Edición trilingüe de V. García Yebra, segunda edición 
revisada. Madrid: Editorial Gredos.

Bossi, Beatriz Cecilia (2005). “Is Socrates Really Defending Conceptualism in Par-
menides, 132b3–d4?”. Plato’s Parmenides. Proceedings of the Fourth Symposium 
Platonicum Pragense. Eds. Havlíček, A. y Karfík, F. Prague: Oikoymenh, pp. 58-74.

Burnet, John (Ed.) (1900-1907). Platonis Opera, Recognovit Brevique Adnotatione Cri-
tica Instruxit. Londres: Oxonii E Typographeo Clarendoniano.

Cornford, Francis Macdonald (1989). Platón y Parménides. Madrid: Visor.

Euclides (1994). Elementos. Libros V-IX, Madrid: Editorial Gredos.

Fine, Gail (1993). On Ideas: Aristotle’s Criticism of Plato’s Theory of Forms. Oxford: 
Clarendon Press.

Harte, Verity (2002). Plato on Parts and Wholes, The Metaphysics of Structure. Oxford: 
Clarendon Press.

Heiberg, Johan Ludvig y Menge, Henricus (Eds.) (1888). Euclidis Elementa. 
 Leipzig, Teubner: Perseus Digital Library Universidad de Tufts.

33  Cf. Rickless (Spring 2016).



Sugerencias sobre el modo de combinar las formas platónicas para superar... 65

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

Helmig, Christoph (2007). “Plato’s Arguments Against Conceptualism. Parmenides 
132b3-c11 Reconsidered”. Elenchos 28, pp. 303-333. 

<https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/10115/1.pdf?sequence=1>

Leuz, Holger A. (2009). “On the Foundatios of Greek Arithmetic”. Logical Analysis 
and History of Philosophy Vol. 12, pp. 13-47.

Marcos de Pinotti, Graciela Elena (1997). “Discurso y no ser en Platón (Sofista 
260a-263d)”. Synthesis Vol. 4, pp. 61-83.

<http://www.fuentesmemoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.2602/pr.2602.pdf>

Matía Cubillo, Gerardo Óscar (a). “Método dialéctico y verdad en el Parménides de 
Platón”, pendiente de evaluación.

Ofman, Salomon (2014). “Comprendre Les Mathématiques Pour Comprendre Pla-
ton - Théétète (147d-148b)”. Lato Sensu, revue de la Société de philosophie des scien-
cies Vol. 1(1), pp. 71-80. 

<DOI: http://dx.doi.org/10.20416/lsrsps.v1i1.53>

<hal-01305361>

Pelletier, Francis Jeffry y Zalta, Edward N. (2000). “How to Say Goodbye to the 
Third Man”. Noûs 34/2, pp. 165-202.

Platón (1981). Diálogos. I, Madrid: Editorial Gredos. 

— (1986a). Diálogos. III, Madrid: Editorial Gredos. 

— (1986b). Diálogos. IV, Madrid: Editorial Gredos. 

— (1988). Diálogos. V, Madrid: Editorial Gredos. 

— (1992). Diálogos. VI, Madrid: Editorial Gredos. 

Pritchard, Paul (1995). Plato’s Philosophy of Mathematics. Sankt Augustin: Academia 
Verlag.

Rickless, Samuel C. (2007). Plato’s Forms in Transition. A Reading of the Parmenides. 
New York: Cambridge University Press.

— (Spring 2016). “Plato’s Parmenides”. The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Ed. Zal-
ta, E. N.

<https://plato.stanford.edu/archives/spr2016/entries/plato-parmenides/>

Scolnicov, Samuel (2003). Plato’s Parmenides Translated with Introduction and Com-
mentary by Samuel Scolnicov. Berkeley, Los Angeles, London: University of Califor-
nia Press. 

Theon Of Smyrna (1979). Mathematics Useful for Understanding Plato. San Diego: 
Wizards Bookshelf.



66 Gerardo Óscar Matía Cubillo

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 41 - 66. UNED, Madrid

Turnbull, Robert G. (1998). The Parmenides and Plato’ s Late Philosophy, Translation 
of and Commentary on the Parmenides with Interpretative Chapters on the Timaeus, 
the Theaetetus, the Sophist, and the Philebus. Toronto: University of Toronto Press.

Vlastos, Gregory (1981). “Self-Predication and Self-Participation in Plato’s Later 
Period”. Platonic Studies, segunda edición, Princeton, New Jersey: Princeton Uni-
versity Press, pp. 335-365.

— (1995). “The Third Man Argument in the Parmenides” y “On a Proposed Redefini-
tion of “Self-Predication” in Plato”. Studies in Greek Philosophy, Volume II: Socrates, 
Plato, and Their Tradition. Ed. Graham, D. W. Princeton, New Jersey: Princeton 
University Press, pp. 166-190, 215-222.

Recibido: 31/07/2018

Aceptado: 12/10/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 


