
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 - 169. UNED, Madrid

NOMADISMO Y ESPÍRITU LIBRE. 
LA NOCIÓN DE FREISINNIGKEIT EN EL 

PENSAMIENTO POLÍTICO NIETZSCHEANO

NOMADISM AND FREE SPIRIT.
THE NOTION OF FREISINNIGKEIT IN 
NIETZSCHE´S POLITICAL THINKING

Óscar QUEJIDO ALONSO*

Universidad Complutense de Madrid

Resumen: En diferentes ocasiones a lo largo de su obra, F. Nietzsche utiliza el 
término Freisinnigkeit para referirse a una cierta «liberalidad de espíritu». Esta noción 
se relaciona directamente con la de espíritu libre, así como con el planteamiento nietzs-
cheano del nomadismo y, más particularmente, con el de la diáspora judía. En este 
artículo mostraremos cómo, por medio de estas nociones, Nietzsche genera un espacio 
para la reflexión política en el que es posible integrar cuestiones tales como su radical 
crítica al nacionalismo.

Palabras clave: filosofía política, nomadismo, espíritu libre, judíos, nacionalismo.

Abstract: On different occasions throughout his work, Nietzsche uses the term 
Freisinnigkeit to refer to a certain “liberality of spirit.” This notion is directly related to 
that of the free spirit, as well as to the Nietzschean approach to nomadism and, more 
particularly, to that of the Jewish diaspora. In this text we will show how, through these 
notions, Nietzsche generates a space for political reflection in which issues such as his 
radical criticism of nationalism can be integrated.

Keywords: political philosophy, nomadism, free spirit, Jews, nationalism.

* Profesor Ayudante Doctor, Departamento de Filosofía y Sociedad, Facultad de Filosofía de 
la Universidad Complutense de Madrid UCM, Ciudad universitaria s/n, 28040 Madrid-
España, oquejido@ucm.es.



156 Óscar Quejido Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 -169. UNED, Madrid

1. Introducción 

La filosofía política de Nietzsche, a pesar de las diferentes lecturas realizadas 
en los últimos años, sigue siendo considerada aún como un terreno pantanoso, 
especialmente difícil de aislar y de articular dentro de la esfera más general de 
su pensamiento1. Esta dificultad se debe, entre otras cosas, a que lo político –al 
igual que lo moral–, se conforma en Nietzsche como un medio dentro del cual 
elaborar su proyecto crítico-antropológico de “elevación del tipo humano”. En 
sentido amplio, la filosofía política nietzscheana reflexiona de manera crítica 
sobre las condiciones que hasta ahora han impedido esta “elevación del tipo”, a 
la vez que pretende, aunque de forma más difusa, exponer algunas características 
de un nuevo contexto político-social en el que una verdadera superación de lo 
humano pueda cobrar forma. 

A medida que va quedando atrás la polémica sobre la adscripción política del 
pensamiento de Nietzsche, se va consolidando la pregunta por la relevancia y la 
utilidad que algunas de las nociones y planteamientos presentes en su pensamien-
to puedan tener para la actual reflexión política. De esta manera, desde hace ya 
algunos años, varios autores han trabajado este tema desde diferentes perspecti-
vas, pero siempre tratando de vincular los principios de la filosofía nietzscheana 
en general, y de su pensamiento político más particularmente, con elementos 
de la reflexión política actual2. Este tipo de trabajos tratan de profundizar en las 

1  Para la cuestión de la influencia del pensamiento político de Nietzsche, véase: Lemm, 
Vanessa (2013). Nietzsche y el pensamiento político contemporáneo, Santiago de Chile: Fondo 
de Cultura Económica; Siemens, Herman & Roodt, Vasti. (Eds.) (2008). Nietzsche, Power 
and Politics Rethinking. Nietzsche’s Legacy for Political Thought, Berlín /N.Y: Walter de 
Gruyter; Conway, Daniel W. (1997). Nietzsche & the Political, Berlin/ NY/ London: 
Routledge; Portales, Gonzalo (2002). Filosofía y catástrofe: Nietzsche y la devastación de la 
política, Santiago de Chile: Universidad Arcis; Conill, Jesús (2014). “El sentido de la «Gran 
política» nietzscheana”, en Guía Comares de Nietzsche, pp. 247-270, Granada: Ed. de Jesús 
Conill y Diego Sánchez Meca.
2  Además de la conocida repercusión en la obra de Gilles Deleuze y Félix Guattari de 
cuestiones como las del nomadismo o la geofilosofía, o los estudios biopolíticos iniciados por 
Michael Foucault, se pueden citar nociones como la de agonismo, que ha sido fundamental 
en el pensamiento de Herman Siemens o William Connelly, y que, a su vez, sirve de base 
para la reflexión sobre la noción de «multitud», que tanta importancia ha tenido en autores 
como Toni Negri y Michael Hard. Podemos también mencionar los planteamientos de Judith 
Butler sobre la performatividad, fundamentales para el desarrollo de los “grupos queer”, y que 
pueden vincularse al pensamiento nietzscheano a partir de la des-esencialización y el 
constructivismo implícitos en éste.



Nomadismo y espíritu libre. la noción de Freisinnigkeit... 157

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 - 169. UNED, Madrid

condiciones que harían posible la creación de un nuevo contexto político realmente 
plural, generado a partir del desarrollo del proyecto crítico-antropológico de 
Nietzsche. Un nuevo espacio de reflexión política que no elimina, sin embargo, 
los mecanismos de identificación cultural, sino que reconsidera su importancia 
real en la construcción de una identidad, repensando, con ello, los dispositivos 
que históricamente los han generado. 

El concepto de diáspora y el nomadismo que ésta conlleva han cobrado en los 
últimos años, tanto en las ciencias sociales como en la filosofía política, especial 
relevancia cuando se trata de pensar procesos como los de la globalización, el 
multiculturalismo o la conformación de identidades transculturales. En este sen-
tido podemos preguntarnos: ¿qué puede aportar la cuestión de la diáspora judía, 
tal y como la pensó Nietzsche, a la discusión política actual sobre el escenario 
pluricultural de las democracias modernas? Es decir, si entendemos la diáspora 
judía como un caso particular de una categoría más general, como es la de las 
actuales comunidades deslocalizadas, entonces ¿qué caracteres y consecuencias 
podemos extraer de ésta que nos ayuden a comprender dichos fenómenos en la 
conformación política multicultural y globalizada actual?

En este sentido, tal y como acabamos de señalar, la caracterización nietzs-
cheana de la diáspora judía destacaría, por una parte, por la manera en que ésta 
se articula y sustenta sobre algunas nociones básicas de su pensamiento y, por 
otra parte, porque muestra qué representa ésta, más particularmente, dentro 
de su reflexión política, es decir, por su importancia a la hora de generar un 
nuevo espacio para lo político como el que se requiere para la elevación del tipo 
humano.

2. La noción de «liberalidad espiritual» [Freisinnigkeit] en el 
pensamiento nietzscheano.

Los primeros usos, en la obra juvenil de Nietzsche, de la noción de «libe-
ralidad espiritual» [Freisinnigkeit] se remontan a un apunte póstumo de 1875, 
y se circunscriben al ámbito del agonismo griego como dispositivo de control 
de las pulsiones, en oposición a la “moral” y, más claramente, al Estado como 
estructura política:



158 Óscar Quejido Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 -169. UNED, Madrid

[…] El placer de la embriaguez, el placer de la astucia, de la venganza, 
la envidia, el insulto, la obscenidad –todo esto fue reconocido por los grie-
gos como algo humano, y por ello debidamente incorporado al edificio de 
la sociedad y las costumbres. La sabiduría de sus instituciones reside en la 
ausencia de separación entre bueno y malo, blanco y negro. La naturaleza, 
tal como ésta se muestra, no fue negada, sino sólo debidamente incorporada, 
circunscrita a determinados cultos y días. Esta es la raíz de toda la liberalidad 
de espíritu [Freisinnigkeit] de la Antigüedad; para las fuerzas naturales se 
buscaba una descarga mesurada, en lugar de una aniquilación y negación de 
las mismas. El sistema conjunto del nuevo orden es, por tanto, el Estado3.

Estas anotaciones acabarían formando finalmente parte de la segunda parte 
de Humano, demasiado humano. En Opiniones y sentencias varias Nietzsche reto-
ma el tema de los griegos de la siguiente manera4:

No negaban el instinto natural que se expresa en las malas cualidades, 
sino que lo integraban y lo limitaban a determinados cultos y días, después 
de haber ideado las suficientes medidas precautorias para poder dar a esas 
aguas bravas un curso lo más inofensivo posible. Esta es la raíz de toda la 
liberalidad moralista [moralistischen Freisinnigkeit] de la antigüedad. A lo 
malo y desasosegante, a los restos de animalidad, así como a lo bárbaro, 
prehelénico y asiático que todavía vivía en el fondo de la esencia griega, se le 
permitía una descarga moderada, sin aspirar a su completa aniquilación. El 
Estado, que no estaba construido sobre individuos o sobre castas singulares, 
sino sobre las cualidades humanas habituales, abarcaba todo el sistema de 
tales ordenanzas. En su armazón muestran los griegos ese admirable sentido 
para lo típico-fáctico que más tarde les capacitó para convertirse en natu-
ralistas, historiadores, geógrafos y filósofos. No era una ley moral limitada, 
sacerdotal o de casta, la que tenía que decidir en la constitución del Estado 

3  NIETZSCHE, Friedrich (2008) Fragmentos póstumos. vol. III. 5 [146]. Ed. dirigida por 
Diego Sánchez Meca, Madrid: Tecnos (A partir de ahora, FP, seguido del volumen).
4  La primera parte del póstumo aparece en HDH, I, 62 en referencia a Homero y el carácter 
panhelénico.



Nomadismo y espíritu libre. la noción de Freisinnigkeit... 159

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 - 169. UNED, Madrid

y del culto del Estado, sino las más comprehensiva consideración respecto a 
la realidad de todo lo humano5.

Esta primera acepción de Freisinnigkeit aparece en relación directa con la 
estructura sociopolítica del mundo griego. Tal y como señala el apunte póstumo, 
la Freisinnigkeit, la liberalidad de espíritu, se reflejaría en “la sabiduría de sus ins-
tituciones”, y residiría en “la ausencia de separación entre bueno y malo”6. A su 
vez, unas líneas más abajo, Nietzsche relaciona esta cuestión con cierto “sentido 
para lo real”, o cierto “gusto para las realidades particulares de toda clase”, propio 
del carácter esencial de la poesía y los poetas. Este “sentido para la realidad” en 
tanto que plural, diversa, –que es el origen y el carácter de la “liberalidad” del 
mundo griego pre-platónico–, además, comprende el mal (la apariencia) como 
un componente fundamental de dicha realidad y no pretende en ningún caso su 
eliminación, -que supondría, en último término, la eliminación de la realidad-, 
sino que únicamente pretende su adecuada administración: “matizarlo de modo 
que no acabe con todo lo demás”7, en la idea de que ninguna fuerza puede pre-
tender la eliminación radical de sus opuestos, sino que debe buscar su control y 
dominio. Nietzsche nos presenta esta manera de pensar, propia de poetas, como 
análoga a la de “los fundadores griegos de Estados”8.

Fue este modo de afrontar la realidad el que guió en último término la orga-
nización del Estado griego, que asumía también como propias de la naturaleza 
humana las cualidades denominadas malas, gestionándolas y administrándolas 
mediante determinadas prácticas sociales por medio de sus instituciones. Por 
tanto, para Nietzsche, en Grecia la entera condición humana “no fue negada, 
sino sólo debidamente incorporada”9.  

5  NIETZSCHE, Friedrich. Obras completas Volumen III: Obras de madurez I (A partir de 
ahora, OC, seguido del volumen correspondiente y de la obra); Humano, demasiado humano, 
II, 220 (A partir de ahora, HDH).
6  Esta “ausencia de separación” tiene el mismo sentido que la crítica que hace Nietzsche a los 
errores de los filósofos cuando en Más allá del bien y del mal, 2, éste se refiere al “prejuicio 
de las antítesis”.
7  FP, vol. II, 5 [146].
8  HDH, II, 220. 
9  FP, vol. II, 5 [146]. 



160 Óscar Quejido Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 -169. UNED, Madrid

De esta manera, la noción de la liberalidad de espíritu, la Freisinnigkeit, tal y 
como aparece en estos textos, es caracterizada como una noción práctica –Nietzs-
che añade la palabra “moral” para referirse a ella en el aforismo 220 de Opiniones 
y sentencias varias–, pero vinculada directamente, por una parte, a una propuesta 
teórico-interpretativa de la realidad que pretende ser crítica o sustitutiva de la 
propuesta metafísica tradicional y, por otra, a una alternativa de orden político. 
Se puede decir que se trata de un concepto puente entre la crítica a la metafísica 
llevada a cabo por Nietzsche, y su crítica de la cultura y el orden social.      

3. Freisinnigkeit y espíritu libre

En el aforismo 44 de Más allá del bien y del mal10, así como en la corres-
pondiente anotación en sus cuadernos, Nietzsche discute de manera crítica las 
diferencias entre las figuras del espíritu libre y el librepensador.

Lo que me separa de ellos son las estimaciones de valor: porque todas 
ellas forman parte del movimiento democrático y quieren derechos iguales 
para todos, ven en las formas de la antigua sociedad las causas de las defi-
ciencias y degeneraciones humanas, se entusiasman con la quiebra de estas 
formas: y entretanto les parece que lo más humano que pueden hacer es 
procurar a todos los hombres su nivel de liberalidad espiritual [Freisinni-
gkeit]. En suma, forman parte de los «niveladores», de aquella especie de 
hombres que me repugna en cualquier sentido al gusto y todavía más a la 
razón. Quiero, incluso en las cosas del espíritu, guerra y contraposiciones; y 
más guerra que nunca, más «contraposiciones» que nunca11. 

Si bien es cierto que en el aforismo 44 no se conservó directamente el tér-
mino Freisinnigkeit, sí que se mantiene en él el sentido dado en la anotación. 
En particular, cabe destacar que el problema de los librepensadores no es tanto, 
a juicio de Nietzsche, que traten de traspasar a “todos los hombres su nivel 
de liberalidad espiritual [Freisinnigkeit]”, sino el modo de hacerlo, nivelador y 
democrático; dicho modo considera la liberalidad de espíritu como un derecho, 

10  OC, IV; Más allá del bien y del mal, 44 (A partir de ahora, MBM).
11  FP, vol. III, 36 [17]. 



Nomadismo y espíritu libre. la noción de Freisinnigkeit... 161

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 - 169. UNED, Madrid

olvidando que son las condiciones adversas las que permiten la elevación del 
tipo. La verdadera “amplitud de espíritu” de los verdaderos espíritus libres se 
caracteriza por no aceptar “que las formas de la vieja sociedad existente hasta 
hoy son más o menos la causa de toda miseria y fracaso humanos”, o lo que es 
lo mismo, por no querer “derechos iguales para todos” ni tener “compasión con 
todo lo que sufre”12. Esta falta de igualdad y de compasión es, precisamente, la 
que ha hecho crecer más vigorosamente a la “planta hombre”.  

Por tanto, Nietzsche reivindica como notas esenciales de la Freisinnigkeit, de 
la liberalidad de espíritu, tanto la “jerarquía” entre los hombres, como la perma-
nente superación de “prejuicios” que conlleva el quedarse fijo en una determinada 
posición intelectual. De esta manera, profundizar en la noción de Freisinnigkeit 
supone revisar estas diferencias específicas. Freisinnigkeit y nomadismo quedan 
así unidos en el planteamiento nietzscheano. 

Hemos tenido nuestra casa, o al menos nuestra hospedería, en muchos 
países del espíritu; hemos escapado una y otra vez de los enmohecidos y 
agradables rincones en que el amor y el odio preconcebidos, la juventud, la 
ascendencia, el azar de hombres y libros, e incluso las fatigas de la peregri-
nación parecían confinarnos13.

Como veremos a continuación, Nietzsche encuentra estas dos condiciones 
en la diáspora judía. En varios lugares de su obra destacó el papel de los judíos 
en el futuro político de Europa, vinculándolos, como ahora veremos, a esta 
liberalidad de espíritu.

4. Nietzsche y los judíos. La Freisinnigkeit y su importancia política

Más allá de su juvenil antisemitismo, vinculado a su relación con Wagner, y 
de las críticas que posteriormente dirigirá al entorno de los “sacerdotes judíos” 
y a la forma en que estos han expresado su fe, Nietzsche se muestra interesado 

12  MBM, 44. 
13  Ibid.



162 Óscar Quejido Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 -169. UNED, Madrid

por la “diáspora judía” en términos políticos. Las diferentes maneras en las que 
se refiere a los judíos en sus obras han sido analizadas por diferentes autores, 
mostrándose que la relación entre la cuestión judía y la «filosofía» de Nietzsche 
puede ser tratada dejando a un lado los diferentes usos ideológicos que se hayan 
podido realizar.

Por su parte, Yovel ha afirmado que, para superar la aparente “ambivalencia” 
nietzscheana con respecto a la cuestión judía (a su posible antisemitismo), hay 
que observar que Nietzsche distingue tres momentos dentro de la experiencia 
hebrea, manifestándose siempre favorable respecto al judaísmo bíblico y al desa-
rrollado en la denominada «diáspora judía», al mismo tiempo que muy crítico 
con el judaísmo sacerdotal por medio del que “la revolución de la «moral de los 
esclavos» tomó forma, la más importante desnaturalización e inversión de los 
valores que dio paso al cristianismo” 14. 

Sin embargo, establecer las relaciones internas entre estos tres tipos de judaís-
mo propuestos por Yovel a lo largo de la obra de Nietzsche no es sencillo, y 
parece que esta afirmación debe ser matizada si queremos entender en toda su 
profundidad el papel que desempeña la diáspora judía y las nociones que se 
articulan en torno a ella en el pensamiento nietzscheano. 

Aunque, en cierto sentido, la diáspora judía puede ser considerada como una 
forma de resistencia contra el poder establecido, ésta no se ha caracterizado histó-
ricamente por ser un elemento especialmente crítico con la autoridad. Nietzsche, 
sin embargo, va a desvelar el papel fundamental de la diáspora; primero, en la 
conformación y desarrollo del judaísmo sacerdotal y, segundo, al convertirse en 
referencia directa del cristianismo por medio de la figura de Pablo. No obstante, 
Nietzsche considera que la manera en que se han desarrollado ambos fenómenos 
culturales supone, de hecho, una destrucción de las condiciones que han hecho, 

14  YOVEL, Yimiryahu (1997). «Sublimity and Ressentiment: Hegel, Nietzsche, and the 
Jews», en Jewish social studies. Indiana: Indiana University Press; (1997) Nietzsche and jewish 
culture. NY- London: Routledge, pág. 14. Ed. de Jacob Golomb.



Nomadismo y espíritu libre. la noción de Freisinnigkeit... 163

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 - 169. UNED, Madrid

a su juicio, de los judíos “[…] sin ninguna duda, la raza más fuerte, más tenaz y 
más pura que vive ahora en Europa”15. 

De esta manera, la figura de la diáspora judía gana en la filosofía política de 
Nietzsche una potencia crítica con respecto al desarrollo de la cultura occidental, 
ya que ve en ella la conservación de ciertos caracteres que va a considerar decisi-
vos para el futuro político de Europa.16

        
Ya en HDH, Nietzsche anticipa un futuro político y social para Europa en 

el que según escribe:

El rápido cambio de lugar y de paisaje, la actual vida nómada de los que 
no poseen tierras […] comportan necesariamente un debilitamiento y, por 
último, una destrucción de las naciones, al menos de las europeas: de modo 
que de ellas debe nacer, como consecuencia de los continuos cruces, una raza 
mixta la del hombre europeo17. 

Es en este contexto sociopolítico en el que la diáspora judía tiene interés para 
Nietzsche y en el que, como veremos, a su vez, su reflexión sobre ella puede tener 
interés para la filosofía política actual: «Un pensador que tenga sobre su concien-
cia el futuro de Europa –escribe Nietzsche– contará, en todos los proyectos que 
trace en su interior sobre ese futuro, con los judíos»18. 

15  MBM, 251. 
16  FREY, Herbert (2005). “Politeísmo versus monoteísmo: el desarrollo a la crítica a la 
religión cristiana”, en Revista mexicana de sociología, 67, n. 3, pp. 513-541, México, D.F., 
julio-septiembre 2005. Muestra cómo el punto de conexión entre la religión y la política lo 
establece Nietzsche a partir de la noción de “resentimiento”. 
17  HDH, I, 475. 
18  MBM, 251.



164 Óscar Quejido Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 -169. UNED, Madrid

El aforismo 205 de Aurora relata las terribles condiciones en las que han 
vivido los judíos y cómo éstas han supuesto “una escuela de dieciocho siglos”, 
cuyas consecuencias permiten afirmar que:

[…] entre los actuales judíos, los recursos anímicos y espirituales son 
extraordinarios. […]. Cualquier judío encuentra en la historia de su padre 
y de su abuelo un manantial de ejemplos de razonamiento frío y de perse-
verancia en situaciones terribles, del más ingenioso aprovechamiento de la 
desgracia y la casualidad19.

Estos “recursos del alma”, este carácter distintivo de la “inteligencia” de los 
judíos a los que se refiere Nietzsche han sido ejemplos de prudencia y perse-
verancia para aprovechar ingeniosamente la desgracia, para convertir, de esta 
manera, la miseria en grandeza, haciendo de la necesidad, virtud. Los judíos han 
incorporado estas experiencias a su vida, aumentado así su capacidad de adap-
tabilidad en un entorno cambiante como el que se ha visto obligada a vivir la 
diáspora. Pero como no hay que olvidar que la capacidad de adaptación que han 
ido adquiriendo a lo largo de los siglos tenía como fin último la conservación de 
la comunidad en un entorno cambiante, la adaptabilidad y la flexibilidad deben 
ser entendidas como medios para la conservación. No obstante, la conservación 
no puede ser considerada tampoco como un fin en sí misma, sino únicamente 
como la consecuencia derivada de la fortaleza del organismo, de su capacidad 
para crecer, en el doble sentido implícito en la noción de voluntad de poder, tal 
y como lo hemos presentado. En un apunte de 1888 Nietzsche escribe: 

Los judíos son, en una Europa insegura, la raza más fuerte: pues, por lo 
prolongado de su evolución, son superiores al resto. Su organización presu-
pone un devenir más rico, una carrera más peligrosa, un número mayor de 
etapas que aquéllos que todos los otros pueblos pueden reivindicar. Y esto es 
prácticamente la fórmula de la superioridad. — Una raza, como cualquier 
otra formación orgánica, no puede sino crecer o perecer; no hay ningún 
momento de reposo. Una raza que no haya perecido es una raza que no ha 
cesado de crecer. Crecer significa ir perfeccionándose. La duración de la 

19  OC, III, Aurora (a partir de ahora, M), 205.



Nomadismo y espíritu libre. la noción de Freisinnigkeit... 165

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 - 169. UNED, Madrid

existencia de una raza decide con necesidad sobre el nivel de su evolución: 
la más antigua tiene que ser la más elevada20.

Todos los mecanismos que garantizan la identidad cultural de una comu-
nidad suelen ser entendidos como imposiciones a los individuos con el fin de 
conservar dicha organización. Por el contrario, para Nietzsche la cultura en tanto 
que define una unidad y sirve de referente para la identidad cultural de los indi-
viduos, es vista como el lugar donde “almacenar” y generar un superávit de ener-
gía, de fuerza, que permita a la comunidad ponerse en juego (y no únicamente 
conservarse) para, de esta manera, o bien crecer, o bien perecer. Los mecanismos 
de identificación cultural en Nietzsche no son válidos si no son vistos bajo la 
perspectiva de la guerra, del enfrentamiento: si conservamos algo, lo hacemos 
siempre para poder arriesgarlo. El discurso moderno que ha privilegiado la iden-
tidad no es eliminado por Nietzsche, pero sí es desplazado a un lugar secundario. 
La diáspora judía en su existencia nómada ha arriesgado en cada movimiento, 
en cada cambio, su identidad; su «fortaleza de espíritu» se debe a que, más que 
nadie, ha sabido conservar y acumular lo conseguido; pero la identidad es en 
este sentido secundaria, una consecuencia de la conservación, no entendida ésta 
última como un fin en sí mismo, sino siempre como un compromiso de mayores 
garantías de éxito en una nueva guerra.

Nietzsche caracteriza a la comunidad judía de la diáspora como una herra-
mienta crítica del sistema político, social y moral europeos. El éxito de los judíos 
se encuentra en “ciertas virtudes que hoy a la gente le gusta tildar de vicios”21. 
A lo largo de la historia “se les ha querido hacer despreciables, por lo que se les 
ha tratado con desprecio durante cerca de dos mil años”22 y, sin embargo, la 
sobreestimación propia del fuerte les es propia: los judíos “han sabido crearse un 
sentimiento de poder y de venganza eterna” necesario para la propia estimación 
de sí mismos; es decir, la diáspora judía ha conservado en su interior uno de los 
elementos más polémicos de la filosofía nietzscheana: la jerarquía. 

20  FP, vol. IV, 18 [3]. 
21  MBM, 251.
22  A, 205. 



166 Óscar Quejido Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 -169. UNED, Madrid

Si bien es cierto que los judíos han cedido su posición dominante dentro de 
la jerarquía del orden político europeo y que han permanecido en una posición 
de subordinación con respecto a su Dios en el plano religioso, sin embargo, no 
es menos cierto que se consideran a sí mismos el pueblo elegido por Dios. En 
este sentido, mantienen una posición superior frente a todos los demás pueblos. 
Todo el imaginario de los judíos se ha desplazado hacia su estructura organiza-
tiva: «El modo que tienen de honrar a sus padres y a sus hijos, la sensatez de sus 
matrimonios y costumbres conyugales los distinguen de todos los europeos».23 

Sobre estas maneras y costumbres de las que, como indicamos más arriba, 
Pablo va a tomar su aportación para la construcción del cristianismo, Nietzsche 
escribe:

     
La realidad sobre la que pudo construirse el cristianismo fue la pequeña 

familia judía de la diáspora, con su calidez y su ternura, con su disposición, 
inaudita […] a ayudar, a solidarizarse unos con otros, con su orgullo de 
«elegidos» oculto y disfrazado de humildad, con su más íntimo decir no 
sin envidia a todo lo que está por encima y tiene para sí esplendor y poder. 
Haber reconocido esto como poder, haber reconocido que este estado anímico 
era comunicable, seductor, contagioso también para los paganos — es el 
genio de Pablo24. 

Ahora bien, el elemento que va a diferenciar, a juicio de Nietzsche, el desa-
rrollo histórico del cristianismo y, como veremos a continuación, del naciona-
lismo –en un contexto político–, aparece en este texto bajo la expresión “decir 
no sin envidia” que caracteriza a la existencia del judío. Del mismo modo y con 
la misma intención en Aurora, escribe Nietzsche:

Con todo, su venganza no ha ido demasiado lejos, pues poseen esa libe-
ralidad intelectual [Freisinnigkeit] y de alma, en la que se educa el hom-
bre que cambia frecuentemente de lugar y de clima y tiene contacto con 

23  Ibíd. 
24  FP, vol. IV, 10 [181] (278).



Nomadismo y espíritu libre. la noción de Freisinnigkeit... 167

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 - 169. UNED, Madrid

las  costumbres de vecinos y opresores; han llegado a alcanzar una enorme 
experiencia en lo que a relaciones humanas se refiere, y hasta en sus pasio-
nes aprovechan la prudencia proporcionada por esta experiencia; están tan 
seguros de su flexibilidad intelectual y de su habilidad que nunca, ni en los 
momentos más difíciles, tienen necesidad de ganarse el pan con el esfuerzo 
físico como, por ejemplo, en trabajos rudos como mozo de cuerda o sega-
dor25. 

Esta noción de Freisinnigkeit es la que mejor caracteriza, por tanto, a esa 
inteligencia judía. Una flexibilidad intelectual, propia de aquellos hombres que 
“cambian frecuentemente de lugar y de clima” y que tienen contacto con las 
costumbres de “vecinos y opresores”. Es en este carácter flexible que, al mismo 
tiempo, es capaz de conservar lo conseguido, donde realmente podemos encon-
trar la fuerza de la comunidad judía, y del que deriva su identidad. Este es el 
verdadero antídoto contra el nacionalismo.

Realmente, para Nietzsche, la diáspora supone un modelo de estructuración 
social y cultural que adquiere sentido pleno bajo una concepción de lo político 
opuesta al modelo nacionalista tradicional en el que se han forjado los Estados-
nación. A diferencia del modelo nacionalista en el que la identidad se relaciona 
con la esencia, como hemos visto, la propuesta nietzscheana aparece como expre-
sión del crecimiento, en el contexto de la hipótesis de la voluntad de poder. En 
el ámbito de la política, esto supone una superación de la política tradicional de 
las naciones (de los Estados-nación), caracterizada por su vinculación al territorio 
y, por tanto, esencialista y fija. Así, escribe Nietzsche:

A los judíos su inteligencia les impide volverse locos a nuestra manera: por 
ejemplo, nacionalistas. Parece que se hubieran vacunado demasiado bien en otro 
tiempo, incluso de manera un poco sangrienta, y esto, entre todas las naciones 
[…] Hoy son incluso un antídoto contra esta última enfermedad de la razón 
europea26.

25  A, 205.
26  FP, vol. IV, 18 [3].



168 Óscar Quejido Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 -169. UNED, Madrid

La respuesta nacionalista –que Nietzsche va a denunciar, ante los inevitables 
cambios que conducen hacia una Europa transnacional–, suele presentarse en la 
forma de los “anti”, incluido el antisemitismo. Esos, escribe Nietzsche,

[…] pequeños ataques de estupidizamiento: por ejemplo, entre los ale-
manes de hoy, unas veces la estupidez antifrancesa, otras la antijudía, otras 
la antipolaca, otras la cristiano-romántica.[…etc] Y, ante todo, cerrar las 
puertas […] eso es lo que ordena el instinto de un pueblo cuya naturaleza 
es todavía débil e indeterminada, de modo que con facilidad se la podría 
hacer desaparecer, con facilidad podría ser borrada por una raza más fuerte27.

Esta forma que moldea la política en torno a los “anti” es para Nietzsche la 
expresión de la debilidad de un pueblo que no es capaz de digerir la potencia 
cultural de otra forma de pensamiento, la de aquellos que entienden la identidad 
cultural en términos de una esencia nacional, fija e inmutable. A lo que habría 
que añadir la idea que hemos mencionado más arriba, de que los cambios en 
Europa se suceden con demasiada rapidez, impidiendo cualquier posibilidad de 
acumulación que garantice una adecuada autoconservación de los rasgos cultu-
rales. 

5. Conclusiones

En conclusión, podemos afirmar que la propuesta nietzscheana sobre el con-
texto de lo político, en la que el significado asignado a la diáspora judía desempe-
ña un papel fundamental, tiene sentido principalmente dentro de una determi-
nada manera de entender el contexto transnacional o postnacional. A juicio de 
Nietzsche, el proceso de surgimiento tanto del cristianismo como del judaísmo 
sacerdotal, así como el del contexto que permite el desarrollo de una política 
que culmina con el nacionalismo, –en la medida en que podemos relacionarlos 
con la diáspora judía–, consiste en un proceso de “desnaturalización”. Además 
de las cuestiones que acabamos de señalar sobre la identidad cultural o el resenti-
miento, vinculadas al análisis nietzscheano de este proceso de desnaturalización, 

27  MBM, 251.



Nomadismo y espíritu libre. la noción de Freisinnigkeit... 169

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2017, pp. 155 - 169. UNED, Madrid

irán apareciendo en su pensamiento otras nociones y desarrollos fundamentales 
que, desde un punto de vista crítico, se muestran fundamentales para corrientes 
actuales de pensamiento como la biopolítica o los estudios postcoloniales o los 
culturales en general. 

Bibliografía 

Frey, Herbert (2005). “Politeísmo versus monoteísmo: el desarrollo a la crítica a la 
religión cristiana”. Revista mexicana de sociología, 67, n. 3, pp. 513-541.

Lemm, Vanessa (2013). Nietzsche y el pensamiento político contemporáneo, Santiago de 
Chile: Fondo de Cultura Económica.

Nietzsche, Friedrich. (2008). Fragmentos póstumos. Vol. III. Ed. dirigida por D. Sán-
chez Meca, Madrid: Tecnos.

 - (2014). Obras completas. Vol. III: Obras de madurez I. Ed. dirigida por D. Sánchez 
Meca, Madrid: Tecnos.

Portales, Gonzalo (2002). Filosofía y catástrofe: Nietzsche y la devastación de la políti-
ca, Santiago de Chile: Universidad Arcis.

Siemens, Herman & V. Roodt, Vasti (Eds.) (2008). Nietzsche, Power and Politics 
Rethinking. Nietzsche’s Legacy for Political Thought, Berlín/N.Y: Walter de Gruyter.

Yovel, Yirmiyahu (1997). “Sublimity and Ressentiment: Hegel, Nietzsche, and the 
Jews”. Jewish social studies. Indiana: Indiana University Press.

- (1997). Nietzsche and jewish culture. NY/London: Routledge, Ed. de Jacob Golomb.

Recibido: 5/06/2018
Aceptado: 25/01/2019

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 




