TUCIDIDES Y LA VIA PARMENIDEA DE LA
VERDAD

THUCYDIDES AND PARMENIDES” WAY OF
TRUTH

César SIERRA MARTIN*

UNIVERSITAT AUTONOMA DE BARCELONA

RESUMEN: en el presente articulo exploramos el contexto filoséfico de la obra de
Tucidides. A través del andlisis de la verdad en la obra de Tucidides definimos una
conexién intelectual con filésofos presocrdticos como Parménides de Elea y Gorgias
de Leontinos.

PALABRAS CLAVE: historiografia, filosofia presocrdtica, posverdad, sofistica.

ABSTRACT: the aim of this paper is to analyze the philosophical context of Thucy-
dides’ work. By analyzing the idea of Truth, we will define the intellectual link between
Thucydides and pre-Socratic philosophers such as Parmenides of Elea and Gorgias of
Leontini.

Keyworps: Historiography, pre-Socratic Philosophy, Post-truth, Sophistics.

"Articulo realizado en el marco del proyecto HAR2016-76940-P, dirigido por el prof. Anto-
nio Dupld (UPV). Direccién postal del autor: Departament de Ciencies de I'Antiguitat i
de ’Edat Mitjana, Campus UAB, 08193 Bellaterra (Barcelona). Correo electrdnico: cesar.
sierra@e-campus.uab.cat.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 19 - 40. UNED, Madrid



20 CESAR SIERRA MARTIN

1. Los maestros de la verdad antes de la historiografia

Al inicio de Los maestros de la verdad en la Grecia arcaica, Marcel Detienne
sopesaba una definicién de la verdad segtin dos niveles: 1) conformidad con unos
principios légicos 2) conformidad o ajuste con la realidad y, por ende, inseparable
de las ideas de demostracién, verificacién y experimentacién'. En la era de la
posverdad no osarfamos definirla Gnicamente bajo estos pardmetros y, quizds,
afadirfamos que la verdad depende también del punto de vista de quien la obser-
va (o la interpreta). Aunque no todo valga®. No obstante, la propuesta de Marcel
Detienne resulta en muchos aspectos iluminadora pues muestra el progreso y
evolucién de la verdad en la historia de las mentalidades®. Asi, en el contexto del
arcaismo, tres figuras se ocuparon de gestionar y transmitir la verdad: el aedo, el
adivino y el rey que imparte justicia®. Son los maestros de la verdad.

No cabe duda de que la asimilacién entre verdad y realidad parte en la litera-
tura griega de sus cimientos mds profundos. Por ejemplo, en la Odisea, Ulises y
Eumeo mantienen una conversacién sobre la suerte del rey en Troya con el 4nimo
de ofrecer alguna noticia. Naturalmente Ulises no ha revelado su identidad. A
todo esto Eumeo comenta que muchos llegaban a la isla hablando sobre el con-
flicto de Troya y la suerte de sus participantes. Lo hace en los siguientes términos:

Esos hombres errantes y faltos de todo llegan siempre contando embus-
teras historias; no hay forma de que digan la verdad y el que en Ttaca aborda,
a mi duena [Penélope] suele ir refiriendo patranas; acégele ella y le brinda
hospedaje, la va preguntando mil cosas y, sumida en el dolor de sus ojos
deslizase el llanto [...]

Hom. Od. XIV. 125-130°

' Detienne 2004 (1967): 47.

2 Al respecto véanse las atinadas impresiones de Camps 2017: 91.

> Ademis sitta la voluntad de obtener la verdad (decirla y escucharla) en la Grecia arcaica;
Bosch-Veciana 2010: 242.

* Véase sintesis en el capitulo introductorio Detienne 2004 (1967): 9-32.

5 Traduccién de Pabén J. M. 2000: Homero. Odisea, Madrid: Editorial Gredos.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 19 -40. UNED, Madrid



TUCIDIDES Y LA VIA PARMENIDEA DE LA VERDAD 21

La verdad (anotado en el texto mediante el adjetivo 6An6nc) cobra un fuerte
protagonismo como sinénimo de lo que realmente pasd, de la realidad. Aquellos
hombres errantes que llegaban a fraca y relataban los sucesos de la guerra de Troya
s6lo estaban interesados en obtener acogida en palacio. Se plantea de soslayo
que los aedos, o quizds quienes se hacfan pasar por ellos, utilizaban la palabra
para enganar al publico y contarles lo que querian oir sin atender a la verdad.
A través de las palabras se alcanzaba la mentira que se presenta en una relacién
polar con la verdad®. Bajo esta polaridad no resulta extrafio que Hesfodo, desde
una perspectiva moral, presente a su hermano Perses dos caminos a seguir en la
vida: rectitud y deshonestidad (Hes. Op. 12-20)". No deja de ser interesante la
forma en que Hesiodo introduce la reflexién acerca de los caminos de la mora-
lidad humana:

Préstame oidos ti [Zeus] que todo lo ves y escuchas; restablece las leyes
divinas mediante tu justicia, que yo trataré de poner a Perses en aviso de la

verdad.

Hes. Op. 9-11°

En esta ocasidn, la verdad se anota mediante el epiteto en forma poética
(¢mtopog), aunque el valor moral del mensaje enlaza con el anterior testimonio
de Homero. En otros términos, hay una forma recta de proceder que se aparta de
la mentira y constituye la via de la verdad. En el caso que analizamos, la justicia
emana de la divinidad pero la verdad pertenece al dmbito de lo humano. Mds
adelante Hesiodo profundiza sobre esta doble via en la conocida como fibula
del halcén y el ruisefior (Hes. Op. 203 ss). Aqui el poeta habla de la conducta

humana como un camino (636¢) que las personas pueden escoger a voluntad (no

¢ La polaridad y la analogfa son dos recursos argumentativos muy socorridos por el
pensamiento griego, como sugirié tiempo atrds Lloyd 1987 (1966): 12-13. Véase también
Guthrie 2000 (1962): 78 ss.

7 En concreto Hesfodo plantea de forma poética la existencia de dos Erides: una buena que
estimula el trabajo y la rectitud moral y otra mala, que propicia la discordia y la guerra.
Hemos optado por mostrar de forma sintética la esencia de la propuesta hesiédica.

8 Traduccién de Pérez Jiménez, A. 2000: Hesiodo. Obras y fragmentos, Madrid: Editorial Gre-
dos.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 19 - 40. UNED, Madrid



22 CESAR SIERRA MARTIN

es impuesto). De nuevo la eleccién se presenta de forma polar pudiendo escoger
entre el camino de la honradez o el de la maldad: o una cosa o la otra, no hay
tercera via. Ademds, la reflexién moral anterior tiene una evidente lectura politica
que merece la pena recordar con detalle:

Preferible el camino que, en otra direccién, conduce hacia el recto pro-
ceder; la justicia termina prevaleciendo sobre la violencia y el necio aprende
con el sufrimiento. Pues al instante corre el Juramento tras los veredictos
torcidos; cuando la Dike es violada, se oye un murmullo alli donde la dis-
tribuyen los hombres devoradores de regalos e interpretan las normas con
veredictos torcidos.

Hes. Op. 217-223

Los famosos ‘reyes devoradores de regalos’ (Smpogdyot Baciifig), ampliamente
utilizados como eslogan historiografico, responden a un modelo de gobernante
deshonesto’. La reflexién que presenta Hesiodo centra la atencién en la voluntad
de presentar juicios torticeros, lo cual constituye la via de la mentira y la injus-
ticia. En el caso contrario encontramos al gobernante justo que presenta unas
caracteristicas y virtudes opuestas.

Pese a lo mostrado en la conversacién entre Odiseo y su porquero, debemos
retener que los aedos habitualmente eran considerados personas de palabra. Su
arte estaba inspirado por las musas las cuales les transmitian la verdad'®. De
hecho, su labor se desarrollaba gracias en parte a mantener una adecuada repu-
tacién publica que les conferfa una cierta autoridad moral''. Sin embargo, la
idea de una verdad transmitida al aedo por mediacién de la divinidad comienza

9 Mds ejemplos de esta figura: Hes. Op. 38-39; 248-251; 263-264. Véanse algunas objeciones
a la utilizacién de los ‘reyes devoradores de regalos’ como etiqueta que sintetiza la politica
griega pre-tirdnica; Sierra 2014: 58-59.

19 En la tradicién intelectual occidental, poetas y adivinos no se consideran constructores del
conocimiento. Desde nuestro punto de vista se debe a una forma de entender la verdad vin-
culada a la observacién y la comprobacién empirica, que tiene su raiz también en el
pensamiento griego. Al respecto, véase una interesante reflexiéon en Fowler 2008: 5-6.

' Cumpliendo una funcién educadora como sugiri6 Jaeger 2012 (1933): 52.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 19 -40. UNED, Madrid



TUCIDIDES Y LA VIA PARMENIDEA DE LA VERDAD 23

su declive conforme nos aproximamos a época cldsica (siglo V a.C. en adelan-
te). Desde la lirica coral comienzan a verse fisuras en la nocién de una verdad
absoluta asi como en el modelo hesiédico de rectitud moral. Sobre este tltimo,
el poeta Siménides de Ceos (s. VI a.C.) matiz6 las ideas que Hesiodo verti6 en
Trabajos y dias con la intencién de proponer una situacién flexible:

Por eso yo no voy tras de lo que
no puede ser que sea,
ni entregaré el destino de mi vida
a la esperanza vana e irreal
de un hombre irreprochable entre los muchos
que comemos el fruto de la tierra.
Ya os lo diré, si me lo encuentro; en tanto
alabo y quiero a aquel
que no se empena, voluntariamente,
en nada feo (a la necesidad
nadie se le resiste, ni los dioses).

Simon. fr. 20'?

La propuesta es sustancialmente diferente en cuanto a la recepcion de un
modelo determinado por la estricta rectitud moral. El fragmento de Siménides
viene a decir que la perfeccién moral es una utopia y que los seres humanos
deben plegarse a las circunstancias que la necesidad (dvéykn) impone. Ello qui-
ere decir que, en algunas ocasiones, los seres humanos no pueden escoger el
camino a seguir y deben adaptarse. No hay maldad si no hay voluntad de prac-
ticarla. De la misma forma Siménides propondrd el binomio verdad/engafo
(dBer/amén) bajo un nuevo prisma mds versdtil. Se trata de una verdad menos
nitida que la considerada hasta el momento. Por ejemplo, en el fragmento 55
el poeta contrapone la verdad (6An6ew) con la creencia o suposicion (6knoig),

12 Traduccién de Ferraté, J. 2000: Liricos griegos arcaicos, Barcelona: Acantilado.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 19 - 40. UNED, Madrid



24 CESAR SIERRA MARTIN

introduciendo asi el célebre binomio dA0e0/d6&a que tendrd un extraordinario
recorrido en la historia del pensamiento'®. Mencién aparte de este conocido
fragmento nos resulta mds sintético y diddctico reproducir el siguiente aforismo:
“La apariencia fuerza incluso a la verdad (fr. 40)”“. Se trata de una verdad que
todavia no estd bajo los pardmetros de la filosofia pero que, en cualquier caso,
tampoco sigue la tradicién poética que hemos considerado.

Nuestro objetivo con esta pequefa introduccion acerca de la progresion de la
verdad en la historia de las mentalidades es mostrar cémo se pasé de la equiva-
lencia entre verdad y realidad hasta una concepcién laxa. Una imagen que llega,
cuanto menos, hasta finales del arcaismo. La intencién Gltima que albergamos
es abordar la cuestién de la verdad en la historiografia griega y, en concreto, en
Tucidides. Para ello en las siguientes lineas daremos unas breves pinceladas a la
cuestién de la verdad en la filosoffa presocratica, particularmente en la escuela
eledtica y en la sofistica, con especial atencién a Gorgias de Leontinos. Todo
ello bajo la premisa de que ambas lineas de trabajo, en principio antagdnicas,
fundamentaron una historiografia de la verdad que serd modélica durante toda
la historia de la historiografia.

2. Lo que es y lo que no es ni puede existir: historiografia y
ontologia

No cabe duda de que la investigacién sobre la verdad toma una direccién par-
ticular y fecunda con el inicio de la filosofia. En el sur de Italia hacia finales del
siglo VI a.C. florece el pensamiento de Parménides de Elea', quien desarroll6 en
Sobre la naturaleza una potente teorfa sobre la idea del ente (10 6v)'°. Se trata de
una obra escrita en verso que sienta las bases del concepto del Ser, convirtiéndose

13 La situacién estd particularmente bien trabajada en Detienne 2004 (1967): 83 ss.

1 To Sokeiv kai tév Ghddeiav Buatar Seguimos la edicién de Ferraté (fr. 40).

15 No se tienen muchos datos sobre la vida de Parménides, fundador de la escuela eldtica.
Naci6 hacia mitad del siglo VI a.C. y murié durante la primera mitad del siglo V a.C. Como
miembro de una familia noble intervino en politica como legislador de su ciudad. Por otro
lado, no hay evidencias histéricas de que Parménides visitara Atenas como sugiere Platén en
su Parménides, se tratarfa pues de una ficcién literaria. Véanse mds detalles en Bernabé 2012
(1988): 143-154; Reale 2001: 11 ss.; Cordero 2004: 8-11.

16 Se trata de un poema en hexdmetros conservado en gran medida gracias al testimonio de
Simplicio (s. VI d.C.). Se ha conservado entero el proemio, casi toda la primera parte donde
el filésofo habla de la verdad y no disponemos de la segunda parte, que trataba sobre la opi-
nién, v. Mondolfo 1970 (1927): 74; Bernabé 2012 (1988): 144.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 19 -40. UNED, Madrid



TUCIDIDES Y LA VIA PARMENIDEA DE LA VERDAD 25

en un referente para la posterior filosofia que, de una forma u otra, partird de
Parménides'’. En esta misma obra se analiza y reformula en profundidad la idea
de verdad desde una perspectiva que actualmente asociariamos con la teorfa del
conocimiento. Desde nuestro punto de vista y para no desviarnos en exceso de
nuestro objetivo, merece especial interés el prélogo y los fragmentos iniciales
donde se presenta al propio Parménides en un carro guiado por las hijas del Sol
que le lleva en presencia de la Justicia. Gracias a la persuasién de las conductoras
lograron franquear los portones que, en lo alto del éter, custodiaban la Noche
y el Dia. Alli, Parménides es recibido por la Justicia que le dirige las siguientes
palabras:

Joven acompanante de aurigas inmortales,

llegado con las yeguas que te traen a nuestra casa,

salud; que no fue un hado malo quien te impulsé a tomar

este camino (pues de cierto que estd fuera de lo hollado por hombres)
sino ley y justicia. Preciso es que te enteres de todo:

tanto del corazén imperturbable de la verdad bien redonda

como de las opiniones de los mortales en que no cabe creencia verdadera.
Aun asi, también aprenderds cémo es preciso

que las opiniones sean en apariencia, entrando todas a través de todo.
Parm. fr. 1. 24-33'%

Entre el lenguaje poético el lector percibe enseguida las dos vias que serdn
sefia de identidad del pensamiento de Parménides en relacién con la nocién
de verdad: la via de la apariencia y la via de la verdad. Destaca por encima de
todo la verdad bien redonda (6An6eing evkviAéog), garantia de conocimiento,
contrapuesta a la opinién (86&a) propias de los mortales de las cuales resulta
imposible llegar a una creencia verdadera (niotic An0rg). Se trata de una verdad
que emana de la divinidad pero accesible al ser humano, no al comun de los seres

17 Como es sabido, Zenén de Elea y Meliso de Samos seguirdn las doctrinas de Parménides
mientras Empédocles, Anaxdgoras y los atomistas se opondrdn; Reale 2001: 32. Mencién
aparte en esta cuestion merece Platén, que aborda sus ideas en Téetero y Parménides, véase al
respecto Casertano 2015.

'8 Traduccién de Bernabé, A. 2012 (1988): Fragmentos presocrdticos. De Tales a Demdcrito,
Madrid: Editorial Alianza. Hemos modificado ligeramente la métrica del poema por econo-
mia del espacio disponible.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 19 - 40. UNED, Madrid



26 CESAR SIERRA MARTIN

humanos pero si a los dispuestos a recorrer el camino. Todavia mds interesante
resulta el segundo fragmento donde la diosa concreta las dos vias de forma precisa
anadiendo interesantes apuntes sobre cémo alcanzar el conocimiento'. Merece
la pena entrar en el detalle:

Ea pues, que yo voy a contarte (y presta ti atencién al relato
que me oigas)

los tinicos caminos de busqueda que cabe concebir;

el uno, el que es y no es posible que no sea,

es ruta de Persuasién, pues acompana a la verdad;

el otro, el de que no es y el de que es preciso que no sea.

éste te aseguro que es sendero totalmente inescrutable.

Y es que no podrias conocer lo que no es — no es alcanzable —
ni tomarlo en consideracién.

Parm. fr. 2

La propuesta en cierta medida vuelve sobre la inveterada asociacién entre
verdad y realidad® porque lo que es (¢011) queda asimilado a lo real mientras lo
que no es (odk £ott) se plantea como un camino inescrutable (o imposible de
recorrer)®'. Interesante resulta detenerse en el sustantivo ‘busqueda’ (en el texto
ditnoig) que remite hacia una verdad que debe ser desentrafiada, investigada, y
por ello aquel que quiera alcanzar dicha verdad necesita recorrer un camino. Lo
anterior apunta importantes cuestiones pues no se trata de una verdad revelada
sino descubierta por el ser humano a través de la investigacién. Sea como fuere,
segun Parménides lo que no existe no es real (ni verdadero) y por consiguiente
tampoco se puede conocer, investigar y comunicar. El argumento anterior marca

19 Sobre la transmision textual de este fragmento véase Cordero 2004: 37.

2 Muy bien advertido en Calogero 1977 (1932): 4.

I Enfatizamos la problemdtica en torno a la utilizacién del verbo ser (§o11) en Parménides
que tanta discusién y bibliografia han generado. Por nuestra parte destacamos la asociacién
entre verdad y realidad pero el debate y la problemdtica son mucho mds amplios. Véanse a
modo de ejemplo: Calogero 1977 (1932): 3 ss.; Cornford 2015 (1939): 69-116; Zubiri 1981
(1942): 176 ss.; Jaeger 2011 (1947): 93-110; Guthrie 2000 (1962): 431 ss.; Lloyd 1987
(1966): 103; Curd 2006: 36 ss. y Casertano 2015.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 19 -40. UNED, Madrid



TUCIDIDES Y LA VIA PARMENIDEA DE LA VERDAD 27

claramente los limites del conocimiento, dejando poco margen a las posibilidades
que pueda ofrecer la imaginacién humana como creadora de un saber propio?.

En cambio, para la venidera historiografia la separacién entre via de la verdad
y via de la apariencia (o via de la opinién) resulta interesante. Los historiadores
planteardn esta dicotomia para reforzar sus argumentos frente a las opiniones de
los demds. Asf, la dicotomia 6A0e10/86&0 que ahora vemos claramente definida,
cimentard el discurso historiografico donde, a menudo, la historia debe oponerse
a otras disciplinas que tratan de ofrecer una versién sobre el pasado: los poetas, la
tradicién, los logégrafos®. En el mismo poema de Parménides queda muy claro
qué tipo de personas seguian la via de la apariencia:

Mas también de esta otra cosa, por la que de cierto mortales que nada
saben

andan errantes, como con dos cabezas, pues la incapacidad que anida
en sus pechos torna derecho un pensamiento descarriado.

Y ellos se ven arrastrados sordos y ciegos a un tiempo, estupefactos,
horda sin discernimiento,

a quienes de ordinario ser y no ser les parece lo mismo

y no lo mismo, y de todas las cosas es regresivo el camino.
Parm. fr. 6. 4 ss.*

La via de la apariencia se presenta como un camino falso y esclavo de los
sentidos, incapaz de generar conocimiento®. El comun de los mortales la sigue
pero no asi el sabio, que debe distinguir correctamente entre verdad y opinién;
entre lo que es y lo que no es ni puede existir’. En adelante se denunciard en el

2 Serd una de las debilidades del pensamiento parmenideo que posteriormente serd rebatida;
Mondolfo 1970 (1927): 75.

# En esta problemdtica la Persuasion (ITet0d) serd un elemento importante que vertebrard la
retorica.

2 De nuevo hemos alterado minimamente la métrica del poema.

» Aspecto bien abordado en Calogero 1977 (1932): 37-38.

% Se podria afadir una tercera via consistente en el recorrido del sabio por la senda de la
apariencia una vez ha experimentado el camino de la verdad. Esta tercera via, implicita en el
poema de Parménides, ha sido defendida por K. Reinhardt y E M. Cornford mientras la
existencia tinicamente de dos vias la sostiene N. Cordero, entre otros. Véase una sintesis de
este interesante debate en Ferrari 2010: 39.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 19 - 40. UNED, Madrid



28 CESAR SIERRA MARTIN

poema que se nombre falsamente (y por convenio) a todo aquello interpretado
como verdad (Parm. fr. 8. 39-40). La labilidad del lenguaje que aqui se apunta
es una cuestién del todo punto interesante tanto para la sofistica que estaba por
venir como para la posverdad actual”’. Asimismo, no debemos perder de vista
que la nocién de verdad y las vias opuestas que Parménides expone suponen una
vuelta a los postulados hesiédicos. En otros términos, la idea de una doble via
y la propuesta de una verdad con valor taxativo®® no eran novedades sino que

respondian a una tradicién anterior®.

Las posturas de Parménides alrededor de la verdad, el conocimiento y, en
definitiva, sus postulados ontoldgicos tuvieron un fuerte impacto. Estas ideas
llegardn a la Atenas cldsica a través de los sofistas que, en la mayoria de casos,
desarrollardn una linea de pensamiento contraria. El caso de Gorgias es paradig-
midtico puesto que en 427 a.C. fue enviado como embajador desde su Leontinos
natal, en Sicilia, hasta Atenas para tratar sobre una alianza militar contra su
vecina Siracusa®. Su visita caus6 sensacién en la pdlis del Atica debido a su extra-
ordinaria oratoria, convirtiéndose en un ejemplo de triunfo de la sofistica. Pero
la cuestién que nos ocupa ahora nos conduce a sefialar que, con Gorgias y otros,
llegaron ideas propias de las escuelas filoséficas de la Magna Grecia. En este sen-
tido, conocemos las objeciones de Gorgias al pensamiento de Parménides sobre
todo en relacién al conocimiento derivado del no-Ser (de lo que no es ni puede
ser)’!. Sobre este particular, Gorgias replic que una persona podia imaginar un
hombre volador o un carro corriendo sobre el agua, lo cual era imposible y no
podia ser®. En relacién a la verdad la cuestién adquiere una nueva dimensién.
Para Gorgias, la verdad iba ligada a la calidad del discurso, a la persuasién del
mismo y las evidencias que lo componian. En su renombrado Encomio a Helena
se aborda la cuestién de la verdad a través del relato sobre los motivos del viaje
de Helena a Troya®. Al respecto, Gorgias escogié un caso conocido por el gran

¥ Asunto muy bien trabajado en Casertano 2015: 45 ss. Sobre el paralelismo entre sofistica
y posverdad véase Camps 2017: 97 ss.

%O reducida a lo absoluto del ser puro como indica Calogero 1977 (1932): 35-36.

¥ Asunto muy bien observado en Jaeger 2011 (1947): 96 ss.

30 M4s detalles en Melero Bellido 2002: 57 ss.

31 No en vano una de las obras de Gorgias llevaba como titulo Sobre el no-ser o De la natura-
leza, que tenfa la intencién de ser una critica a la escuela eledtica. Sobre la naturaleza ontolé-
gica (o irénica) de esta obra véase Albisu 2006: 17.

32 Pero la inteligencia humana y su imaginacién podian crearlo; véanse las interesantes
reflexiones de Mondolfo 1970 (1927): 76 ss.

3 Acerca de la datacién e informacién sobre el contenido del Encomio a Helena véase Giom-
bini 2016: 33 ss.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 19 -40. UNED, Madrid



TUCIDIDES Y LA VIA PARMENIDEA DE LA VERDAD 29

publico griego, que tenia una opinién preconcebida sobre el mismo. Asi pues,
el sofista de Leontinos present6 las diferentes posibilidades que explicaban el
hecho de que Helena terminara en Troya, reduciéndolas a cuatro: 1) cedié a la
voluntad divina, 2) fue secuestrada, 3) la persuadieron y 4) se enamoré de Paris
(Gorg. Hel. 5)*. A partir de aqui, desarrolla cada una de las causas mostrando
su l6gica con la declarada intencién de librar a Helena de su inmerecida fama
(Gorg. Hel. 2). Por tanto se trata de una defensa de la reputacién de Helena que,
segiin Gorgias, fue maltratada por la tradicién (éxor). El planteamiento gorgiano
propuesto en Encomio a Helena no pasard desapercibido a la historiografia. En
concreto y como tendremos ocasion de abordar, nos parece una referencia para

la obra de Tucidides.

Retomando nuestro argumento, el ejemplo de Gorgias supone introducir
la verdad dentro de una dimensidn lingiiistica y comunicativa®. Digamos den-
tro del discurso. Tal situacién toma forma explicita en Defensa de Palamedes
(Gorg. Pal. 5) cuando Palamedes quiere demostrar que no traiciond a los griegos
mediante argumentos que conducen a la verdad. Se trata de una verdad flexible,
que depende de las habilidades comunicativas del orador para transmitirla. En
cualquier caso, no se trata de un rechazo frontal de las dos vias de Parménides
puesto que la dicotomia entre verdad y opinién emerge en los mismos términos:

[...] Sin embargo, no se debe dar crédito a los que hacen suposiciones,
sino a los que saben, ni considerar mds digna de fe a la opinién que a la
verdad, sino, al contrario, a la verdad que a la opinién.

Gor. Pal. 243°

En definitiva, la estructura 6A0g10/86&e permanece pero se otorga un valor
superior a la persuasién mediante la palabra. Lo anterior lleva a un concepto de
verdad flexible (o interpretable) propio del relativismo de la sofistica. Pero en
suma, tanto la estructura (verdad/apariencia) concebida por Parménides como

3% Al respecto resulta muy (til para fijar ideas el trabajo de Casertano 2015: 69-70.

% Integréndose en el género epidictico como ha indicado Giombini 2016: 31.

3¢ Traduccién de Melero Bellido, A. 2002: Sofistas. Testimonios y fragmentos, Madrid: Edito-
rial Gredos.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 19 - 40. UNED, Madrid



30 CESAR SIERRA MARTIN

la importancia de la palabra otorgada por Gorgias serdn de suma importancia
capital para la naciente historiografia.

3. La causa mas verdadera y otros relatos: la recepcion de
Parménides en Tucidides

En un trabajo reciente de Breno Battistin se explica con gran acierto que,
en la obra de Tucidides, la dAr|0<10 es una cuestién basilar®’. En este sentido,
tenemos multitud de ejemplos que nos acercan a la centralidad que adquiere el
binomio dABew/86&n pero quizds el caso mds conocido sea la reflexion sobre las
causas que condujeron a la guerra del Peloponeso:

La causa mds verdadera, aunque la que menos se manifiesta en las decla-
raciones, pienso que la constituye el hecho de que los atenienses al hacerse
poderosos e inspirar miedo a los lacedemonios les obligaron a luchar. Pero
las razones declaradas pablicamente, por las cuales rompieron el tratado y
entraron en guerra, fueron las siguientes por parte de cada bando.

Th. I. 23. 6%

La causa mds verdadera (1] akecOéotote npdgacic) era el miedo (9oPoc) de
Esparta a perder la hegemonia ante el creciente potencial ateniense®. Aunque
este pasaje haya inspirado rios de tinta pensamos que no se ha conectado adecus
adamente con la tradicién en torno al tdindem dA0e10/56Ea. Para comenzar, el
historiador muestra con claridad dos vias: 1) la labor y método del historiador
conducen a la verdad; frente a 2) la via de la apariencia que siguen aquellos que
buscan un subterfugio para iniciar la guerra®®. Esta doble via no se presenta

37 Sebastiani 2017: 75 ss.

38 Traduccién de Torres Esbarranch, J. J. 2000: Tucidides. Historia de la guerra del Peloponeso,
Madrid: Editorial Gredos.

39 En relacién a los términos causales aitio y mpégacic en Tucidides todavia resultan muy
ttiles los trabajos de Pearson 1952 y Sealey 1957.

0 Se trata de la causa mds verdadera frente a las razones declaradas publicamente y que, por
supuesto, nutren una via de la apariencia.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 19 -40. UNED, Madrid



TUCIDIDES Y LA VIA PARMENIDEA DE LA VERDAD 31

exclusivamente en el anterior pasaje sino que resulta evidente en la digresién
conocida como arqueologfa (Th. I. 2-22)%. Aqui el historiador abandona su
época para ofrecer una interpretacion de la historia remota de Grecia que abar-
ca desde la formacién de la Hélade (en época pre-homérica) hasta el fin de las
guerras médicas*. La reconstruccién se lleva a cabo mediante el andlisis empirico
y la recopilacién de indicios, habitualmente anotados con los términos: semeion,
martyrion'y tekmérion. Estas evidencias constituyen axiomas a partir de los cuales
se elabora un discurso historiogrifico sélido que, pretendidamente, persigue la
verdad. En este proceso, la utilizacién de las fuentes que conforman la tradi-
cién oral (dxon) resulta peculiar y tendenciosa hasta un cierto punto. El caso
paradigmadtico es Homero que en diversos pasajes recibe el calificativo de poco
fiable, ajeno a la verdad y tendente a embellecer los hechos. Veamos el detalle en
relacién a la aportacién naval de Agamendn al contingente griego:

Es evidente, en efecto, que fue él quien llegd con el mayor nimero de
naves, y que también proporciond algunas a los arcadios, tal como Homero
lo demuestra, si su testimonio se considera valido.

Th.1.9.4

Resulta algo turbador pero significativo de la nocién de verdad en Tucidi-
des que el pasaje comience con un: es evidente o claro (aiverar yap) para acto
seguido decir que Homero lo demuestra (dg ‘Opnpog todto dednlokev) y termi-
nar desacreditando la fuente que demuestra la evidencia. Bajo nuestro punto
de vista se trata de una cuestién de credibilidad. El asunto se retoma a renglén
seguido cuando el historiador compara la Micenas homérica con la de su época.
Para Tucidides un observador no utilizarfa un indicio exacto o preciso (dxpipnc)
si extrapolara la Micenas cldsica a la grandeza de la ciudad de Agamenén. La
reflexién queda glosada de la siguiente forma:

41 Véase una introduccién a la arqueologfa tucididea con bibliografia actualizada en Sierra
2017: 13-23.

%2 Necesariamente debemos proceder de forma quirdrgica para no perder de vista nuestro
objetivo.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 19 - 40. UNED, Madrid



32 CESAR SIERRA MARTIN

No hay razén, pues, para plantear dudas ni para prestar mds atencién a

las apariencias de las ciudades que a sus fuerzas reales, sino que hay que creer
y
que aquella expedicién [a Troya] fue mds importante que las anteriores, aun-
que inferior a las de ahora, si es que también en este caso debemos confiar en
los versos de Homero, quien, aunque es verosimil que, como poeta, la pon-
derara para engrandecerla, aun asi, sin embargo, deja clara su inferioridad.
g g

Th.1.10.3

Se trata de un pasaje de lectura e interpretacién compleja. Por una parte,
Tucidides declara a Homero definitivamente como fuente no fiable y ello queda
asociado a su condicién de poeta (romtrg). Por tanto, se puede decir que el his-
toriador no ataca s6lo a Homero sino a todos los poetas, cuya labor se aleja de
la bsqueda de la verdad para entrar en el campo de la estética o el ornamento.
Lejos quedan los maestros de la verdad quienes, inspirados por las musas, no
podian decir otra cosa que no fuera la verdad. No hay duda de que la labor del
historiador y la del poeta entran en una relacién agonal®. De hecho, la labor
del historiador es la que ayuda a desentranar la verdad que la épica atesora en su
narracién de los sucesos. En otros términos, la cuestion principal para utilizar
a los poetas como fuente de informacién consiste en separar el dato cierto del
artificio poético.

Al final de la arqueologia la cuestién toma un cariz parmenideo cuando
Tucidides reflexiona sobre su labor retrospectiva. Aqui, el historiador admite
serias dificultades en el manejo de la tradicién oral como fuente primaria pero,
en cualquier caso, define su trabajo como sigue:

Sin embargo, no se equivocard quien, de acuerdo con los indicios expues-
tos, crea que los hechos a los que me he referido fueron poco mds o menos
como he dicho y no dé mis fe a lo que sobre estos hechos, embelleciéndolos
para engrandecerlos, han cantado los poetas, ni a lo que los logégrafos han
compuesto, mds atentos a cautivar a su auditorio que a la verdad, pues son

# Un paralelismo: en el escrito hipocratico Sobre la medicina Antigua (= VM) el autor postu-
la que quien desee conocer la verdad (GA1) Og1a) sobre la naturaleza humana y el arte de curar
debfa atender a la medicina frente a lo que dijeran fildsofos y otros sanadores. Véase Lara-Na-
va 2004.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 19 -40. UNED, Madrid



TUCIDIDES Y LA VIA PARMENIDEA DE LA VERDAD 33

hechos sin pruebas y, en su mayor parte, debido al paso del tiempo, increi-
bles e inmersos en el mito.

Th. 1. 21

La tendencia que sigue el historiador es muy firme en cuanto a la critica de
la tradicién se refiere. Los indicios (texpnpiewa) que se barajan en la digresion
son los tnicos dignos de crédito y, ademds, han sido compilados y analizados
por alguien cuyo tnico objetivo es mostrar la verdad*. Esta verdad se presenta
en relacién polar al mito®. En adicién a todo lo anterior, el pasaje destaca por
recrear la conciencia de un hipotético lector que debe escoger entre la version de
Tucidides, la verdad, o la espuria interpretacién de poetas y logégrafos*. Note-
mos que la cuestién no se reduce a una sencilla pugna entre intelectuales que,
de una forma u otra, gestionan el pasado y la memoria colectiva. En sintesis,
Tucidides construye dos vias desde el esquema propuesto por Parménides: una via
de la verdad y una via de la apariencia. La ‘historiografia de la apariencia’ estaria
compuesta por los tradicionales maestros de la verdad arcaicos (los poetas) y por
los logégrafos (gedgrafos, historiadores locales, etc.)”’. En la historiografia de la
verdad estaria el propio Tucidides y el lector debe decidir entre ambas opciones.

Asi pues, aquellos que dirigian sus pasos por la senda de la verdad (tinica real)
lograban sobreponerse a la opinién (86&a) propia del comun de los mortales.
Lo anterior resulta especialmente palmario en la interpretacién sobre la caida
de la tiranfa en Atenas. Segtn el historiador, la tradicién popular aseveraba que
Hiparco era el tirano cuando los tiranicidas atenienses, Harmodio y Aristogitdn,
le dieron muerte con el apoyo popular (Th. I. 20. 2). En realidad, las investiga-
ciones y los datos en posesién de Tucidides apuntaban hacia una versién distinta

de los hechos:

# Fl argumento no es muy sélido porque se equiparan los indicios a las pruebas. Véase Con-
nor 1984: 28.

# Pero es evidente que el historiador no pudo renunciar al mito por lo que estamos ante una
declaracién de intenciones; Sierra 2017: 77-88.

4 El término logégrafo fue acufiado precisamente por Tucidides en este pasaje y ha gozado
de notable éxito en la historia de la historiografia. Véase Loraux 1986: 141 ss.

47 Mds datos sobre la amplitud de las figuras intelectuales englobadas en este término en
Hornblower 1991: 58-59.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 19 - 40. UNED, Madrid



34 CESAR SIERRA MARTIN

El pueblo sabia por tradicién que la tiranfa de Pisistrato y de sus hijos
habia terminado por resultar insoportable y que, ademds, no habia sido
derribada por ellos y por Harmodio, sino por obra de los lacedemonios, y
por ello vivia siempre en el temor y lo miraba todo con suspicacia.

Th. VI. 53. 3

La tradicién de nuevo conduce a la ignorancia si no resulta interpretada
adecuadamente. El pueblo necesita un intérprete, el historiador, que le ayude a
desentranar la verdad de los sucesos y, de este modo, acceder al conocimiento
histérico. Por si mismos no serfan capaces en opinién de Tucidides. Ello vuelve
a tomar forma cuando el ateniense realiza una reflexién previa a la expedicion a
Sicilia, denunciando que la poblacién no tenia ningtin dato sobre la isla:

La mayor parte de ellos [los atenienses] ignoraba la extensién de la isla
y el nimero de sus habitantes, griegos y bédrbaros, asi como que acometian
una guerra de importancia escasamente inferior a la de la guerra contra los
peloponesios.

Th. VL. 1.1

Considerando los dos tltimos pasajes no sélo apreciamos la definicién de
una via de la verdad frente a un via de la apariencia sino que, retomando el sexto
y séptimo fragmento de Parménides, identificamos al comin de los mortales
que vagan desorientados por el camino de la apariencia: a los sordos (kwgoti) y
esttipidos (tenmoteg) que ahora identificamos con el propio pueblo ateniense®®.
Todo nos conduce de nuevo a valorar la idea de verdad en Tucidides como
sinénimo de realidad, tal cual vefamos en Homero. Por tanto, la poblacién vivia
a espaldas de la realidad y, digamos, en un mundo de ignorancia que posterior-
mente tendrd un desarrollo muy interesante en Platén y sus posiciones sobre el

mundo de las Ideas. La manipulacién de la opinién publica era una preocupacion

# Como Herdclito, Tucidides no tenfa un gran aprecio por la masa; Shanske 2007: 133.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 19 -40. UNED, Madrid



TUCIDIDES Y LA VIA PARMENIDEA DE LA VERDAD 35

constante para los politicos honestos, como Nicias, quien incluso envi6 una car-
ta a los atenienses para informar de primera mano sobre el asedio que estaban
sufriendo en Sicilia. La opinién de Tucidides al respecto es muy reveladora del
habito de distorsionar la realidad que tenia la politica ateniense:

Ante el temor de que los enviados, bien por incapacidad oratoria, bien
porque les fallara la memoria o por querer presentar un relato que agradara
el pueblo, no expusieran la realidad de la situacién, escribi6 una carta, pen-
sando que de esta manera los atenienses se enterarian de la mejor forma de
su opinién personal, sin que fuera desfigurada por el mensajero, y que asi
deliberarian sobre la verdadera situacién.

Th. VII. 8. 2

Sin duda el tema que plantea Tucidides es de gran actualidad en cuanto a
la manipulacién de la informacién y la opinién publica se refiere. Un colectivo
que vive desinformado bajo mensajes deformados (daview) de los politicos y
que no pueden alcanzar la verdad de la situacién. En este curioso ejemplo Nicias
debe prescindir de la palabra hablada como vehiculo de comunicacién para
utilizar la escritura, una situacién peculiar en una cultura eminentemente oral.
Que la solucién a los discursos torticeros pase por el mensaje escrito, quizds sea
una solucién un tanto bisofa.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 19 - 40. UNED, Madrid



36 CESAR SIERRA MARTIN

4. Consideraciones finales

Tradicionalmente el contexto intelectual de la obra de Tucidides se ha vincu-
lado a figuras como Heréclito, Gorgias de Leontinos o Protdgoras. En efecto es
asi en lo que se refiere a la utilizacidn de los discursos y en la presencia del Loyog
como eje central de la reflexién tucididea®. La relacién con Gorgias resulta espe-
cialmente intensa en el famoso didlogo de Melos (Th. V. 85-113) donde Tucidi-
des aborda la cuestién de la justicia desde el punto de vista del derecho natural
del mds fuerte sobre el débil*’. Sin embargo, el trato que Tucidides y Gorgias
hacen de la verdad difiere en gran medida: para el primero se trata de una verdad
taxativa (parmenidea) mientras que Gorgias ofrece una interpretacion flexible
y relativista’. Recordemos sobre este particular que Aristéfanes representaba a
los sofistas como embaucadores que se dedicaban a fortalecer el argumento més
débil (Arist. Nubes 882-885)°%. Este asunto fue advertido con nitidez por Tuci-
dides al detectar que las palabras podian retorcer los hechos hasta vehicular el
discurso por el camino del engafio. Nos referimos a la perovopasio o ‘cambio de
nombre’ que en especial practicaban los politicos para emitir juicios deformados
de la realidad. Encontramos un caso paradigmadtico en la descripcién de la guerra
civil en Corcira y en cémo los responsables de uno y otro bando manipulaban
la informacién en pos de avivar el conflicto:

Cambiaron incluso el significado normal de las palabras en relacién con
los hechos, para adecuarlas a su interpretacion de los mismos. La audacia
irreflexiva pasé a ser considerada valor fundado en la lealtad al partido, la
vacilaciéon prudente se consideré cobardia disfrazada, la moderacién, mdscara
para encubrir la falta de hombria, y la inteligencia capaz de entenderlo todo
incapacidad total para la accién.

Th. II1. 82. 4

% Consideramos especialmente bien tratado este asunto en Shanske 2007: 23 ss. En relacién
a los discursos nos parecen muy interesantes las opiniones de Iglesias Zoido 2011.

%0 Véase una sintesis de esta cuestién en Thomas 2006: 89-91, con bibliografia.

51 Quizds ello se deba a que la verdad valida el trabajo del historiador como ha sefialado Ber-
mejo Barrera 2004: 161.

52 En el fondo no se trata de hacer fuerte el argumento débil (o injusto) sino de la superacién
de dos verdades opuestas; Gallego 2006.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 19 -40. UNED, Madrid



TUCIDIDES Y LA VIA PARMENIDEA DE LA VERDAD 37

Asistimos a la creacién de un lenguaje politico orientado a la generacién de
corrientes de opinién publica. Dichas corrientes responden a intereses particu-
laristas y operan al margen de la verdad. Asi, aspectos cardinales para la cultura
griega como ser inteligente (cuvetdg) o moderado (cdepwv) se ven superados
por la inmoralidad de un clima prebélico. Con todo, no debemos distraer la
atencién sobre el retorno a una moralidad genuinamente hesiédica. Al respecto,
vefamos al inicio de la presente reflexién los mandatos morales propuestos en
Trabajos y dias; dirigidos todos ellos contra el pérfido Perses. Asimismo, lo justo
y lo torticero eran calificativos que daban forma a sendas practicas judiciales y
politicas. Por consiguiente, la moral alrededor de la verdad y el engano que pro-
pone Tucidides parte de una idea taxativa, contrariamente a Gorgias, y remite
a una moralidad tradicional fundamentada en Hesiodo. Con la debida cautela
que merece, Tucidides no serfa un reformador de la moral griega (o ateniense)
mds bien al contrario; estarfamos ante un retorno a la moral arcaica pero bajo el
paraguas de la historiografia.

Delineadas las conexiones entre Tucidides y la filosofia eledtica en torno a
la idea de verdad, sélo anadiremos que debe tomarse en consideracién al his-
toriador como puntal en la teoria del conocimiento de la época. La cuestién
principal desde un punto de vista historiografico es que Tucidides logré conferir
autoridad a la historia gracias a la construccién de la verdad. Bajo el abrigo del
anterior argumento no resulta extrano entender la fijacién de la historiografia
cientifica alemana por Tucidides™. En cierta medida se trata de trasladar a un
publico la ficcién de reconstruir los sucesos como realmente pasaron, utilizando
terminologfa rankiana. Quizds todo ello deba considerarse como una ficcién o
una impostura; una apariencia de veracidad. Ante tal circunstancia, valgan las
afirmaciones del profesor Ricardo Martinez Lacy: “La busqueda de la verdad en
historiografia estd plagada de mentiras™*.

53 Bermejo Barrera 2009: 196 ss.
> Martinez Lacy 2004: 61 ss.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 19 - 40. UNED, Madrid



38 CESAR SIERRA MARTIN

Bibliografia

Arsisu, M. (2006). “Parménides y Gorgias: una lectura”, 7hémata 36, pp. 11-28.

BErMEjO BARRERA, J. C. (2004). “Los historiadores y la busqueda de la certeza”, Agom.
Papeles de Filosofia 23(1), pp. 161-181.

—(2009). Introduccion a la historia tedrica, Madrid: Akal.

BErNABE, A. (2012) [1988]. “Parménides. Introduccidn”, en: Fragmentos presocriticos.
De Tales a Demdcrito, Madrid: Alianza, pp. 143-154.

BoscH VEcIaNA, A. (2010). “Veritat i viure en la veritat segons Plat6”, en: Puig i Tar-
rech, A. (ed.), La Veritat i la Mentida, Barcelona: Publicacions de ’Abadia de Mont-
serrat, pp. 235-289.

CALOGERO, G. (1977) [1932]. Studi sull’Eleatismo, Firenze: La Nuova Italia.

Camps, V. (2017). “Posverdad, la nueva sofistica”, en: Ibdfiez Fanés, J. (ed.), En la Era
de la Posverdad. 14 ensayos, Barcelona: Calambus, pp. 91-100.

CASERTANO, G. (2015). “Da Parmenide di Elea al Parmenide di Platone”, en: Gam-
botti, F; Giombini, S. (eds.), Eleatica 2011: Da Parmenide di Elea al Parmenide di
Platone, Academia Verlag, pp. 45-125.

ConnNor, W. R. (1984). Thucydides, Princeton: Princeton University Press.

Corpkro, N. L. (2004). By being, It is. The Thesis of Parmenides, Las Vegas: Parmenides
Publishing.

Cornrorp, E M. (2015) [1939]. Platén y Parménides, Madrid: La balsa de Medusa.

Curp, P. (2006). “Parmenides and after: Unity and Plurality”, en: Gill, M. L.; Pellegrin,
P (eds.), A Companion to Ancient Philosophy, Oxford: Blackwell, pp. 34-55.

DETIENNE, M. (2004) [1967]. Los maestros de la verdad en la Grecia arcaica, México:
Sexto Piso.

FerrARL, E (2010). 1] migliore dei mondi impossibili. Parmenide e il cosmo dei Presocratici,
Roma: Aracne.

FowLer, M. A. (2008). 7he Seer in Ancient Greece, Berkeley: University of California
Press.

GALLEGO, J. (2000). “Los dissoi légoi en las Nubes de Aristéfanes. Esquema formal y
punto de detencién de la proliferacién discursiva”, Circe de Clisicos y Modernos 10
(ed. on-line)

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 19 -40. UNED, Madrid



TUCIDIDES Y LA VIA PARMENIDEA DE LA VERDAD 39

GromBINg, S. (2016). “H4 algo novo na Helena de Gérgias?”, Nuntius Antiguus 12 (1),
pp. 27-45.

Gurarig, W. K. C. (2000) [1962]. A History of Greek Philosophy, v. 1, Cambridge:
Cambridge University Press.

HoRNBLOWER, S. (1991). A Commentary on Thucydides, v. 1, Oxford: Oxford Univer-
sity Press.

IcLEs1As Zo1po, J. C. (2011). El legado de Tucidides en la cultura occidental. Discursos e
historia, Coimbra: Centro de Estudos Classicos e Humanisticos.

JAEGER, W. (2012) [1933]. Paideia: los ideales de la cultura griega, México: Fondo de
Cultura Econémica.

—(2011) [1947]. La teologia de los primeros fildsofos griegos, México: Fondo de Cultura

Econdémica.
Lara Nava, M. D. (2004). “El prestigio del médico hipocritico”, CFC(g) 14, pp. 45-58.

Loraux, N. (1986). “Thucydide a ¢crit la Guerre du Péloponnese”, Mezis 1, pp. 139-
161.

Martingz Lacy, R. (2004). Historiadores ¢ historiografia de la antigiiedad cldsica,
México: Fondo de Cultura Econdmica.

MeLErO BELLIDO, A. (2002). “Introduccidn. Gorgias”, en: Sofistas. Testimonios y frag-
mentos, Madrid: Gredos, pp. 57-60.

Monbotro, R. (1970) [1927]. Il pensiero antico. Storia della Filosofia Greco-Romana,
Firenze: La Nuova Italia.

Lroyp, G. E. R. (1987) [1966]. Polaridad y analogia. Dos tipos de argumentacion en los
albores del pensamiento griego, Madrid: Taurus.

Pearson, L. (1952). “Prophasis and Aitia”, 7TAPhA 83, pp. 205-223.

Reate, G. (2001). “Introduzione”, en: Parmenide. Sulla natura, Milano: Bompiani, pp.
11-36.

SHANSKE, D. (2007). Thucydides and the Philosophical Origins of History, Cambridge:
Cambridge University Press.

SeaLEy, R. (1957). “Thucydides, Herodotus, and the Causes of the War”, CQ 7(1), pp.
1-12.

SEBASTIANI, B. (2017). Fracaso e verdade na recepedo de Polibio e Tucidides, Coimbra.

SiERRA, C. (2014). “La ‘Edad de los tiranos’: una aproximacién a las ambigiiedades de
la tiranfa arcaica”, Geridn 32, pp. 57-77.

—(2017). Tucidides archaiologikds. Grecia antes de la guerra del Peloponeso, Zaragoza:
Pértico.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 19 - 40. UNED, Madrid



40 CESAR SIERRA MARTIN

Taomas, R. (2006). “Thucydides” Intellectual Milieu and the Plague”, en: Rengakos,
A.; Tsakmakis, A. (eds.), Brills Companion to Thucydides, Leiden: Brill, pp. 87-108.

ZuBiry, X. (1981) [1942]. Naturaleza, Historia, Dios, Madrid: Editora Nacional.
Recibido: 6/05/2018

Aceptado: 6/07/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0

@O0

EY MG HD

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 19 -40. UNED, Madrid



