DUALISMO ONTOLOGICO Y MONISMO
GNOSEOLOGICO EN LAS REGULAE AD
DIRECTIONEM INGENII DE R. DESCARTES

ONTOLOGICAL DUALISM AND GNOSEOLOGICAL
MONISM IN THE REGULAE AD DIRECTIONEM
INGENII OF R. DESCARTES

Rodolfo LEva®
Universidad de Ciencias Empresariales y Sociales (UCES)

ResuMeN: En el presente articulo analizaremos cdmo se produce un primer momen-
to del giro subjetivo cartesiano a partir de la necesidad de dar una respuesta unitaria (es
decir, monista) en el plano del conocimiento a una realidad ontoldgica irreductiblemen-
te dualista, es decir, cémo se concibe un monismo gnoseolégico a partir de un dualismo
ontoldgico. A tal fin analizaremos cémo su mathesis universalis expresa el proyecto origi-
nario de las Regulae y establece las condiciones generales para su interpretacién. Luego,
cémo esta mathesis, comprendida como exigencia epistémica, tiene como correlato
gnoseoldgico una psicologia en la que la percepcién y la facultad cognitiva conforman
un mecanismo integral distinguible, ontoldgicamente, en cuerpo/mente. Finalmente
analizaremos cémo este dualismo ontoldgico encubre un verdadero monismo gnoseo-
légico en el que toda la realidad es reducida a una dimensién cognoscente en el que la
corporalidad asume el papel de «corporalidad ideal».

" Docente e Investigador de la Facultad de Psicologia y Ciencias Sociales, Universidad de
Ciencias Empresariales y Sociales (UCES), Sede San Francisco, Cérdoba, Republica Argenti-
na. Direccién postal: San Juan 3070 10-01, Rosario, Republica Argentina. E-mail: solamen-
terodolfo@gmail.com. El presente trabajo forma parte del Proyecto de Investigacién «El
sujeto en cuestién: sobre la constitucién y destitucién del sujeto moderno» radicado en el
Departamento de Investigacién de la Universidad de Ciencias Empresariales y Sociales

(UCES).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid



92 RoDOLFO LEIVA

PaLaBras cLave: Descartes, Regulae ad directionem ingenii, dualismo ontolégico,
monismo gnoseoldgico, giro subjetivo.

ABsTRACT: In this paper we will analyze how a first moment of the Cartesian sub-
jective turn occurs based on the need to give a unitary (ie, monist) response on the level
of knowledge to an irreducibly dualistic ontological reality; that is, how to conceive a
gnoseological monism based on an ontological dualism. To this end, we will analyze
how Descartes’ mathesis universalis expresses the original project of the Regulae and esta-
blishes the general conditions for its interpretation. Then, we will see how this mathesis,
understood as an epistemic requirement has as a gnoseological correlate, a psychology
in which perception and the cognitive faculty make up an integral mechanism that can
be ontologically distinguished in body/mind. Finally, we will analyze how this onto-
logical dualism conceals a true gnoseological monism in which all reality is reduced
to a cognitive dimension in which corporality takes on the role of “ideal corporality”.

Keyworps: Descartes, Regulae ad directionem ingenii, ontological dualism, gnoseo-
logical monism, subjective turn.

1. La Regla IV-B (1619): la mathesis universalis como exigencia
epistémica

Hace unos cincuenta anos, un pequeno articulo publicado en la Revue philo-
sophique de la France et de ['etranger titulado Sur la composition de la Regulae IV de
Descartes', revolucioné el modo de comprender el desarrollo intelectual del joven
Descartes. Su autor, Jean-Paul Weber, luego de un detallado anilisis filolégico y
conceptual de las Regulae concluia que (por motivos de redaccién, temdtica, com-
paracién de conceptos, etc.) en la Regla IV conviven dos textos independientes
pertenecientes a épocas diferentes: el texto denominado IV-A que se inicia con
el titulo de la Regla IV en AT X 371 hasta AT X 374, 15 que perteneceria a la
familia de las primeras reglas (al menos de laIala V) y el texto IV-B que abarca
desde AT X 374, 16 hasta el final de la Regla IV que habria sido redactado antes
del texto IV-A (y por ende de las primeras reglas) y que datarfa aproximadamente
de entre abril y septiembre de 1619. Mis alld de que el momento preciso de su
redaccidn es sélo estimable, lo importante de esta digresion filoldgica es que nos
permite observar cémo en este fragmento temprano (invierno de 1619-1620)
se encuentra el ntcleo problemdtico de la obra, asi como las condiciones de su
solucién, la mathesis universalis.

' Weber (1964), pp. 1-20.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid



DUALISMO ONTOLOGICO Y MONISMO GNOSEOLOGICO EN LAS REGULAE... 93

Cuenta alli Descartes que el estudio de los diversos fenémenos «particu-
lares» en sus primeros ensayos cientificos (el movimiento de los flujos, la caida
de los cuerpos, la refraccién de la luz, etc.) lo condujo a una cierta «investi-
gacion general de la Mathesis» (AT X 377), es decir, una investigacion sobre
los procedimientos que, abordando distintos objetos (la astronomia y éptica
geométricas, la aritmética de las relaciones musicales, etc.), estudian las mismas
relaciones y cuantificaciones. En dicha investigacién encontré que

solamente aquellas [disciplinas] en las que se estudia cierto orden y medi-
da hacen referencia a la Mathesis [ad Mathesim referri], y que no importa
si tal medida ha de buscarse en los niimeros, en las figuras, en los astros,
en los sonidos o en cualquier otro objeto; y que por lo tanto, debe haber
una ciencia [esse debere scientiam)] general que explique todo lo que puede
buscarse acerca del orden y la medida no adscrito a una materia especial, y
que es llamada, no con un nombre adoptado, sino ya antiguo y recibido por
el uso, Mathesis Universalis, ya que en ésta se contiene todo aquello por lo
que las otras ciencias son llamadas partes de la Matemdtica (AT X 377-8).

La simplicidad y veracidad de la Aritmética y la Geometria (AT X 374-
375) son s6lo «un camino para [comprender] las demids [ciencias]» (AT X 375)
en «las que se estudia cierto orden y medida», ciencias que, a su vez, «refieren
a la Mathesis [ad Mathesim referri]». Descartes concibe la mathesis universalis,
en principio, como aquello a lo que «refieren [referri]» las ciencias que estu-
dian cierto orden y medida e indica que esta referencia constituye un deber
ser: «debe haber una ciencia [esse debere scientiam] general que explique todo
lo que puede buscarse acerca del orden y la medida», y poco antes afirmaba
del mismo modo las condiciones que «<suponemos debe haber en la verdadera

Mathesis [qualem in vera Mathesi esse debere supponimus)» (AT X 377, 30).

Situada en un plano trascendente (aquello a lo que refieren las ciencias)
y como un deber ser [esse debere scientiam], la mathesis universalis represen-
ta entonces una exigencia que concierne a todas las disciplinas «en la que
se estudia cierto orden y medida», es decir, una exigencia epistemolégica de
toda ciencia que aspire a fundar sus principios «con suma claridad y facilidad

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid



94 RoDOLFO LEIVA

(perspicuitas et facilitas summal» (AT X 377), y que expresa claramente el anhe-
lo cartesiano de una «unificacién de todas las ciencias» (AT X 184).

2. La experientia cartesiana

Para dar respuesta a esta exigencia epistemoldgica, Descartes dedicé los
siguientes diez afos a elaborar y reelaborar sus Regulae ad directionen ingenii,
en cuya primera Regla encontramos trazado el horizonte general en el que ha
de emprenderse, como rezaba posiblemente su titulo original, la «recherche de
la Vérité» (AT X 9)* frente a la tradicién aristotélico escoldstica que sostenia la
especificidad de los procedimientos cientificos en virtud de la naturaleza diversa
de sus objetos, afirma la unidad de la sabiduria humana |humana sapientia) (AT
X 360), la unidad de la Razén® representada en el «buen sentido» [bona mens] (AT
X 360) o en la dluz de la razén» [fux rationis] (AT X 368), que nos permite distin-
guir, en todos los 6rdenes, lo verdadero de lo falso (AT VI 2). Descartes admite
que existen ciertos dominios que exigen un determinado ejercicio o destreza de
quién las practica (denominado «hdbito» [habitus, éxis]), pero este dominio es el
de las artes (tekhnes). Las ciencias, en cambio, no son «otra cosa que la sabiduria
humana [humana sapientia] que permanece siempre una y la misma aunque
aplicada a diferentes objetos» (AT X 360), de modo que el principal objetivo de
la obra serd «la direccién del espiritu [ingenii directio] con el fin de que emita
juicios s6lidos y verdaderos de todo lo que se le presente» (AT X 359).

La primera tarea de la filosofia natural ha de ser entonces, no ya la bisqueda
de los principios y las causas que gobiernan los objetos sino mds bien la investiga-
cién acerca de cémo los conocemos, pues «consideramos aqui la serie de las cosas
en cuanto han de ser conocidas y no a la naturaleza de cada una de ellas» (AT X
383). Al plantear que la filosofia natural debe investigar ante todo la naturaleza
de nuestros mecanismos senso-cognitivos con la finalidad de dirigir adecuada-
mente nuestra bona mens o lux rationis, no sélo propone un cambio radical en
el plano epistemoldgico, sino fundamentalmente Descartes da inicio a su giro
subjetivo al plantear al problema de la ciencia como un problema gnoseolégico.

2 Asi figura en el Inventario de Estocolmo, «Régles utiles et claires pour la direction de l'esprit

en la recherche de la vérité». Del mismo modo, el Manuscrito de Hannover titula Regulae de
inquirenda veritate.
% Para mayo desarrollo sobre la unidad de la razén, cf. Beck (1952, pp.14ss).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid



DUALISMO ONTOLOGICO Y MONISMO GNOSEOLOGICO EN LAS REGULAE... 95

Por esta razén, la Regla II se propone establecer el modo en que el espiritu
se relaciona con los objetos y sefiala que «llegamos al conocimiento de las cosas
por dos caminos, a saber, por experiencia [per experientiam] o por deduccién
[vel deductionem]» (AT X 365-366). Lo que entiende Descartes por experientia
es materia de debate, fundamentalmente porque el propio autor padece de cierta
ambigiiedad al utilizarla, aunque existen ciertos elementos y rasgos que parecen
definir al menos los contornos del término: en principio, la experientia puede
ser falaz (AT X 366), pues a diferencia de la deductio, que consiste meramente
en «una inferencia de una cosa a partir de otra» (AT X 360), la experientia intro-
duce elementos nuevos en los razonamientos, con lo cual, si «se admiten ciertas
experiencias poco comprendidas... [o si] se emiten juicios precipitadamente y sin
fundamentos» (AT X 365) se puede caer en el error. La experientia constituye
entonces el origen y la fuente de todo el conocimiento propiamente humano (las
«bestias» no pueden nunca equivocarse, AT X 365) desde el cual es posible luego
realizar inferencias o deducciones. Descartes utiliza asi el término experientia para
describir varias actividades el ingenium, tales como la intuitus, el conocimiento
derivado de la relacién con los objetos (las ideas adventicias de las Meditationes),
las impresiones de los sentidos, etc., es decir, indica toda actividad del ingenium
que le proporciona un conocimiento nuevo, aunque no necesariamente sea ver-
dadero. La deductio, por su parte, como facultad de encadenar razonamientos es
infalible, pues procede de una verdad a otra en un «movimiento o sucesién» (AT
X 370) del pensamiento que por ser meramente formal conserva su certeza. Por
esta razon, a la par de su certeza Descartes destaca su inutilidad para las ciencias?,
como indtil es la ciencia silogistica de los escoldsticos (AT X 363) pues no ofrece
nunca una nueva verdad sino una mera inferencia a partir de algo ya conocido.

La investigacién de la verdad deberd centrarse entonces en el modo en que
es posible una experiencia verdadera, cuya forma mds pura y simple serd la intui-
tus purus, aquella «concepcidn [conceprus] de una mente pura y atenta tan ficil
y distinta, que nace de la sola luz de la razén y que por ser mds simple, es mds
cierta que la misma deduccién» (AT X 368). Sin embargo, reconoce que no son
muchas las verdades que se aprenden por este medio (AT X 383), sélo aquellas
verdades o naturalezas que por ser claras'y simples son reconocidas como eviden-
tes inmediatamente por el espiritu. Por esta razdn es preciso analizar cémo son

4 «[S]on muy poco ttiles aquellos encadenamientos de los dialécticos, con los cuales ellos

piensan regir la razén humana aun cuando no niego que sean muy apropiados para otros

usos» (AT X 365), tales como las disputas y el ejercicio de «los espiritus de los jévenes» (AT X
364).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid



96 RoODOLFO LEIVA

posibles estas experiencias con el fin de establecer el grado de certeza que nos
pueden brindar.

3. La psicologia de la Regla XII. El dualismo

Dejando de lado la deductio, en virtud de que no proporciona ninguna ver-
dad nueva, afirmébamos que la busqueda de la verdad deberd emprenderse por
via de la experientia, y que entre ellas, existen algunas, las naturalezas simples,
que son aprehendidas de inmediato como verdades evidentes al ser insuidas por
el espiritu. Sin embargo, no son muchas las verdades a las que podemos acce-
der por esa via, y menos aun en el terreno de las ciencias naturales, razén por
la cual la investigacién de la verdad deberd atender al modo en que otros tipos
de experientia pueden brindarnos un conocimiento cierto. J-L. Marion, en su
traduccién de las Reguale, nos ofrece un breve sumario de tales experiencias’: [i]
por reflexion, con la intuitus purus a la cabeza, como experiencia pura y simple
del espiritu cuyas verdades serdn siempre claras y evidentes, [ii] la experiencia
procedente de ideas adventicias, [iii] la experiencia «por sensacién», procedente
de los sentidos y [iv] la experiencia «de oidas [par oui-dire]». Como podemos ver,
el propio Descartes no utiliza el término experientia en un sentido técnico y tras
ella encontramos una amplia gama de relaciones posibles con los objetos, desde
las mds inmediatas y ciertas (como la intuitus purus) como aquello que apenas
comprendemos par oui-dire. Sin embargo, como hemos visto anteriormente (Cf.
2), lo que unifica toda posible diversidad de experiencias es nuestra propia natu-
raleza cognoscente, razén por la cual dedica un extenso pasaje de su Regla XII a
reflexionar sobre el modo en que percibimos, cémo se trasmite esa informacién
al cerebro y cémo el espiritu se relaciona con la corporalidad.

La Regla XII estd dividida en dos grandes partes, una dedicada a «nosotros
que conocemos y [otra a] las cosas mismas que deben ser conocidas [nos scilicet
qui cognoscimus, et res ipsae cognoscendael» (AT X 411); la primera remite a la
psicologia cartesiana y procura establecer «qué es la mente humana [mens homi-
nis], qué el cuerpo [corpus], como este es informado por aquella, cudles son en
todo el compuesto las facultades que sirven para conocer las cosas y qué hace
cada una de ellas» (AT X 411), mientras que en la segunda parte desarrollara su
“metafisica’ de las naturalezas simples.

5 Descartes (1977), n.10, p. 106.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid



DUALISMO ONTOLOGICO Y MONISMO GNOSEOLOGICO EN LAS REGULAE... 97

El planteo cartesiano es, desde el inicio, de un irreductible dualismo mente/
cuerpo y en varios pasajes repite la férmula, como cuando afirma que «el alma
racional no es corpérea» (AT X 390) ni puede ser referida a cosa corporal alguna,
que el entendimiento es «puramente espiritual y ...distinto de todo el cuerpo»
(AT X 415), incluso en un pasaje que anticipa a su cogito en el que afirma
«entiendo, luego tengo un alma distinta del cuerpo [inzelligo, ergo mentem habeo
a corpore distinctam]» (AT X 422), entre otros. En este marco, y siguiendo de
cerca el De anima aristotélico, elabora una psicologia propia que integra estas
dimensiones [a] cuerpo/[b] mente en la que distingue: [a.a] un sentido externo,
[a.b] un sentido interno y [b] el espiritu o mente®, cuya sintesis podemos obser-
var en el siguiente Cuadro:

[a] cuerpo

[a.a] sentido externo: vista, tacto, oido, olfato, gusto

[a.b] sentido interno o sentido comun

[Pl memoria Ambito de

— lo corporal

[a] fantasia o imaginacién

[0..0] imaginacién puramente corporal. [B-0] memoria

Percepcién corporal
[0..B] imaginacién que compone y que [B.B] memoria ]
concibe intelectual Ambito de

“Entender” Intellectus purus [ lo mental

[b] mente o espiritu

Cuadro 1

Estas facultades senso cognitivas serdn objeto de numerosas reelaboraciones
y resignificaciones a lo largo de la extensa produccién cartesiana y un anilisis
detallado del decurso de cada una de ellas excede con mucho los propésitos

¢ Para ordenar la exposicién, utilizaremos los siguientes apartados para distinguir: lo perte-

neciente a [a] el cuerpo y [b] la mente. Subsiguientemente, [a.a], [a.b] como partes inte-
grantes de la corporalidad y [b.a], [b.b], etc. como partes de lo espiritual o mental. Del mis-
mo modo, de [a], [B], etc. expresan elementos pertenecientes a estos sub-grupos.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid



98 RoODOLFO LEIVA

del presente trabajo. Expondremos, en cambio a continuacién, cémo concibe
Descartes a dichas facultades en las Regulae, con la finalidad de establecer los
mecanismos gnoseoldgicos implicados y sus consecuencias ontoldgicas, objeto
del presente estudio, a sabiendas de que dicho andlisis no agota las complejas
derivaciones que tienen, por ejemplo, el concepto de intelecto, imaginacién, etc.
para el sistema cartesiano observado en su conjunto.

4. Los sentidos externos

[a.a] los sentidos externos: como «partes del cuerpo...sienten por pasion,
del mismo modo que la cera recibe la figura del sello [gua cera recipit figuram a
sigillo]. Y [aclara] no se ha de pensar que esto se dice por analogia, sino que se
debe concebir absolutamente del mismo modo que la figura externa del cuerpo
sintiente [figuram extemam corporis sentientis] es realmente modificada por el
objeto, como la que hay en la superficie de la cera es modificada por el sello» (AT
X 412). Tomando el ejemplo del De anima (1, 412, a23) explica que los sentidos
externos reciben la impresién de los objetos externos del mismo modo que una
cera recibe del sello su figura y, precisamente, en este término reside la clave de
la solucién cartesiana de su dualismo ontolégico: lo que los sentidos reciben y
transmiten (mecdnicamente) a la mente son frguras.

En efecto, més adelante (AT X 418) cuando presenta sus naturalezas simples,
explicando que su simplicidad no radica en su propia naturaleza sino en nuestro
modo de conocerlas (Cf. 2, AT X 383), toma precisamente como ejemplo la
nocién de «cuerpo», que compuesto por dos nociones distintas pero insepa-
rables’, extension y figura, en «su realidad [es] uno y simple» (AT X 418). Las
resonancias con el sinolo hilemérfico aristotélico son evidentes, la extensién es
el lugar, el 4mbito (sustrato) donde tiene lugar la determinacién figurativa; sin
embargo, «materia» no es lo mismo que «extensién», aquella supone la pregunta
metafisica sobre el «qué es» [#0 o7] (la estatua puede ser de bronce o de made-
ra, pero debe ser de «algo»), mientras que en la extensién cartesiana opera una
reduccidn a las categorias geométricas ancho-alto-largo que deja en suspenso
la pregunta metafisica acerca del «qué es». La determinacioén cualitativa (cémo
es) no puede proceder de la naturaleza espacial de la extension ni puede, como

7 Es imposible (=no se puede pensar) la extensién sin figura ni la figura sin extensién (AT X

418).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid



DUALISMO ONTOLOGICO Y MONISMO GNOSEOLOGICO EN LAS REGULAE... 99

hemos visto (Cf. 2, AT X 383), conducirnos nuevamente a la pregunta por su
quidditas. Descartes apela, para dar respuesta a esta doble exigencia de una deter-
minidad cualitativa subordinada a las condiciones de su conocimiento (experien-
tialdeductio), a la figura, término procedente de la «formaleidos» de la tradiciéon
aristotélico tomista pero resignificado a la luz de las exigencias cartesianas. Al
igual que su contrapartida escoldstica designa el modo en que un substrato (mate-
ria/extension, respectivamente) es determinado por cierto principio aprehensible
s6lo intelectualmente. Pero mientras la forma/eidos apunta a una realidad obje-
tiva, en el caso tomista, presente en el entendimiento divino, la figura cartesiana
apunta en el sentido inverso, a saber, al modo en que las determinaciones cuali-
tativas de la corporalidad pueden ser inteligibles para la mente, y explica a tal fin,
que en todas las sensaciones externas (AT X 412) se produce un contacto entre
dos cuerpos (como en un sello y la cera) en el que uno (luz, olor, etc.) imprime
su figura al otro (los 6rganos del cuerpo). Para que esto sea posible, es necesario
que toda cualidad sensible sea expresable en términos figurativos y tal parece ser,
segun Descartes, el caso; luego de ejemplificar como, por ejemplo los colores,
pueden ser expresados a través de distintos patrones o entramados del tipo:

H__,..r"

N

Afirma que «la multitud infinita de figuras basta para expresar todas las
diferencias de las cosas sensibles [cum figurarum infinitam multitudinem omnibus
rerum sensibilium differentiis exprimendis sufficere sit certum]» (AT X 413). A pri-
mera vista parece poco convincente el argumento, pues los ejemplos no sefialan
con claridad una relacién de hecho entre un patrén figurativo y un color determi-
nado y la existencia de una «multitud infinita de figuras» tampoco supone nece-
sariamente que ellas expresen aquellas cualidades sensibles. Sin embargo, si aten-
demos a las exigencias expuestas anteriormente el planteo tiene su coherencia:

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid



100 RoODOLFO LEIVA

Descartes no afirma que las cualidades sensibles sean patrones figurativos® (que lo
rojo obedezca a tal patrén, y lo amargo o lo rugoso a tal otro) sino simplemente
que nuestra posibilidad de conocer los cuerpos encuentra como limite analitico
una naturaleza simple cuyas dimensiones son la extensién y la figura y que la
infinita posibilidad de la figuracién permite describir toda posible cualidad de
un cuerpo, porque «el concepto de figura es tan comun y simple que estd impli-
cado [involvatur] en todo lo sensible» (AT X 413). Que la figura esté implicada,
envuelta [nvolvatur] en la sensacién no quiere decir que ella sez una figura. Sin
embargo, no explica cémo o en qué sentido estd implicada o envuelta’.

En la sensacién se produce el encuentro entre dos cuerpos, el sentido exter-
no y un objeto exterior que imprime su figura en él (como un sello en la cera),
principio que, con sus particularidades, rige a todos los sentidos: por ejemplo
en «primera parte del ojo, que es opaca, recibe si la figura que imprime en ella
el movimiento de la luz diversamente coloreada; y la primera membrana de los
oidos, de la nariz y de la lengua» (AT X 412). La percepcién es descrita entonces
como la traslacién mecdnica de (lo que el entendimiento concibe como) la figu-
racién (o patrén figurativo) de un cuerpo exterior a los 6rganos que componen el
sentido externo, o mds precisamente, a ciertas membranas sutiles de los 6rganos
que reciben dicha impresién y la comunican a través de los nervios al cerebro,

«donde tienen su origen» (AT X 414).

8 Davenport (2006) sostiene la opinién contraria, que Descartes afirma la existencia de un
correlato de hecho entre un patrén figurativo y la cualidad sensible («el rojo es una figura, el
amarillo otra figura», p.26), y para justificarlo alude a dichas figuras como «puramente semié-
ticas [a purely semiotic shapel» (p.26), en el sentido que representan cualidades, en este caso,
more geometrico. Lo que nos conduce nuevamente a nuestra hipdtesis: que dichas figuras
expresan nuestra posibilidad de conocer («semdnticamente») la extensién y no un hecho
acaecido entre dos cuerpos (el ojo que ve a lo rojo, la mano que toca lo frio, etc.).

? De Rosa (2010) ha estudiado la naturaleza representacional de las sensaciones a partir de
lo que denomina «an descriptivist account of ideas», esto es, el modo en que «el objeto de una
idea es determinado por una descripcién identificadora expresada por el modo en que se
presenta la idea» (p.2). El andlisis de De Rosa ofrece, sin embargo, pocas respuestas ante este
interrogante: en primer lugar, porque su interés radica fundamentalmente en la dimensién
eidética del problema, mientras que aqui el interrogante es descifrar la naturaleza misma de
«lo sensible» al reconocer como conceptos limites (mds alld de los cuales es imposible avanzar)
la «extensién» y la «figura». En segundo lugar, al hacer foco fundamentalmente en las Medi-
tationes, apenas si menciona lateralmente el problema presente en las Regulae (pp.122, 126 y
130). Clarke, por su parte, destaca en este sentido que «la sugerencia [cartesiana] era simple-
mente que los colores condicionalmente podrian ser modelados en formas y que, de ese
modo, al menos evitarfamos el error de imaginarnos nuevas entidades teéricas no relacionadas
a las sensaciones» (2005, p.47), dejando en suspenso cémo estaria la figura comprometida en
la sensacién.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid



DUALISMO ONTOLOGICO Y MONISMO GNOSEOLOGICO EN LAS REGULAE... 101

5. El sentido interno o sentido comun

[a.b] Si bien Descartes no explicita la ubicacién del sentido interno o senti-
do comun, toda «fuerza motriz [vis motrix]» (AT X 414) procede del cerebro y
se conduce hacia él, por lo que cabe suponer que es alli donde sitta al sentido
interno o sentido comtin'’. La funcién del sentido comuin es, al igual que en el
De anima aristotélico, unificar la diversidad de las percepciones procedentes del
sentido externo, que se brindan de modo individual y simultdneo, en un mismo
dmbito desde el cual es posible luego diferenciar las unas de las otras e identificar
las cualidades sensibles'' como géneros y sub-géneros de una misma percepcién.

El modo en que este sentido recibe las figuraciones de los sentidos externos
es diferente al mecanismo del sello y la cera, pues «cuando el sentido externo es
movido por el objeto, la figura que recibe es trasladada [deferri, «se precipita»] a
otra parte del cuerpo, que se llama sentido comun, de un modo instantdneo y
sin que ningn ser pase realmente de uno a otro» (AT X 413-414) e ilustra este
principio con el movimiento de una pluma que, al escribir, realiza ciertos movi-
mientos en un extremo pero que afectan o se manifiestan en toda la pluma'?. A
diferencia de la impresién sufrida en el sentido externo por los objetos, donde
un elemento comdn (la figura) comunica dos elementos extranos (objetos/sen-
tidos), la relacién existente entre el sentido externo y el interno es la dada entre
las dos caras o extremos de una misma cosa. El sentido comun es el anverso del
sentido externo, no algo extrafio o distinto de él, como si el sentido externo fuese
una unidad (de los sentidos particulares, vista, oido, tacto, etc. y los nervios que
comunican todo el organismo con el cerebro) orientada hacia el exterior, cuyo

' En su siguiente obra, el Traité du monde et de la lumiére, explica en su segunda parte titu-

lada como L'Homme que es en la «Gldndula H, [el] lugar en que residen la imaginacién y el
sentido comun» (AT XI 177).

1" Cada sentido por separado (dirdn tanto Arist6teles como Descartes), sélo puede dedicarse
a su objeto, por lo que es necesario, para diferenciar e identificar lo blanco de lo rugoso de un
objeto, un sentido que tenga por objeto los sentidos externos.

12 Sucede «exactamente de la misma manera que ahora, mientras escribo, comprendo que en
el mismo instante en que cada letra es trazada en el papel, no sélo es puesta en movimiento
la parte inferior de la pluma, sino que no puede haber en ella ningin movimiento, por mini-
mo que sea, que al mismo tiempo no se reviva en toda la pluma, y que toda aquella variedad
de movimientos también son descritos por la parte superior de la pluma en el aire, aunque
piense que nada real pasa [trasmigra, trasnmigrare] de un extremo a otro». (AT X 413-414).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid



102 RoDOLFO LEIVA

correlato interior es precisamente el sentido comtn'?, y los movimientos dados
en uno implican los movimientos del otro'.

El sentido comtn no sélo unifica las figuraciones del sentido externo sino
ademds es el asiento de [a] la «fantasfa o imaginacién» y [B] la «<memoria». Des-
cartes, al igual que Aristoteles, es ciertamente ambiguo respecto de la relacién
dada entre el sentido comun y la imaginacién/memoria, aunque en primera
instancia podemos afirmar que se trata de tres partes fisicas, orgdnicas, del mismo
sentido.

[a] La imaginacién es el lugar fisico donde «las imdgenes [o figuras son]
pintadas [especiebus in phantasia depictis]» (AT X 440), tanto [a.a] las figuras
[especiebus] implicadas en las cualidades sensibles procedentes del sentido externo,
como [a.f3] los objetos «pintados en nuestra fantasia [in phantasia nostra depic-
tas]» (AT X 449) por el entendimiento cuando compone ideas de modo falaz"
(«componentis imaginationis judicium fallax» AT X 368) o con certeza, cuando
tiene por objeto figuras geométricas (AT X 449).

La imaginacién o fantasia es, técnicamente, la facultad de «figurar [figiarare]»,
esto es, de codificar'® o traducir la informacién procedente del sentido interno/
sentido externo haciendo de la figura=dimensién que el entendimiento atribuye
a la corporalidad=patrén figurativo, figuras=eidos=ideas y viceversa. En efecto,
Descartes asocia en numerosos pasajes figura e idea, ya sea directamente («estas
mismas figuras o ideas» AT X 414), por equivalencia terminolégica (AT X 415
y AT X 416 y AT X 4306) o en su empleo reciproco (AT X 412, AT X 413)7,

con lo cual el modo en que las cualidades sensibles pueden expresarse son ideas

3 Poco después, en L’Homme retomar este problema mds ordenadamente: reconocerd que

los sentidos externos comunican ciertos “espiritus animales” al cerebro, donde se encuentra la
glindula H y el sentido comun (Cf. Nota 8).

14 Clarke (2005, p. 48) ha destacado, acertadamente, que el énfasis cartesiano en establecer
la unidad del mecanismo por el cual el sentido comiin recibe las figuraciones de los sentidos
externos radica en la necesidad de apartarse de la tradicidén escoldstica que explicaba dicho
fenémeno a partir de las species intelligibilis, como dird tiempo después en su Dioptrique, «esas
pequenas imdgenes que revolotean por el aire [ces petites images voltigeantes par l'air] lamadas
especies intencionalesS |especes intentionelles] que tanto trabajan la imaginacién de los filésofos»
(AT VI 85).

15 Quizds cuando compone objetos como el unicornio o el centauro que carecen de realidad.
16" Marion, (2008), p. 147.

7" Marion, (2008), S. 19, pp. 145-152.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid



DUALISMO ONTOLOGICO Y MONISMO GNOSEOLOGICO EN LAS REGULAE... 103

y ciertas ideas (por ejemplo un circulo) pueden ser re-presentadas, «pintadas
[depictas])» por la mente en la fantasia, puede imaginarias.

De este modo, se figura en el doble sentido del término: en primer lugar,
[o.a] figurarse en el sentido de «hacer consciente», pues la imaginacién «repre-
senta, presenta a la conciencia» [fo phainetai] las figuras que llegan del sentido
externo a través del sentido interno, con lo cual percibe. En este caso, «el sentido
comun desempena también la funcién de un sello para imprimir en la fantasia
o imaginacién, como en la cera, las mismas figuras o ideas que llegan de los
sentidos externos puras y sin cuerpo» (AT X 414). Pero para que la percepcién
sea consciente'® es preciso que el espiritu se sirva de la facultad figurativa de la
imaginacion y la aplique a las figuras procedentes del sentido interno, es decir,
se represente aquellas figuras impresas en las membranas sutiles de los 6rganos
sensitivos del sentido externo como un objeto percibido. Asi, cuando «se aplica
[la fuerza del espiritu] con la imaginacién al sentido comdn, es denominada
ver, tocar, etc.» (AT X 415-416). A esta esfera de la facultad figurativa la llama
«imaginacién puramente corporal [phantasia pure corporeal» (AT X 415) y no es
exclusiva del ser humano sino que es comun a todos los animales.

[0..p] Existe otra modalidad de esta facultad figurativa que es propia del ser
humano porque requiere el «concurso de la razén [ministerio rationis)» (AT X
415), la imaginacién que compone, que da forma a imigenes concebidas por el
espiritu, como cuando se compone una idea a partir de dos (como el centauro),
cuando da forma o se «figura» conceptos o ideas extensas, como un tridngulo,
un cuadrado, etc., e incluso cuando el entendimiento realiza ciertos procesos
deductivos susceptibles de ser expresados figurativamente, como la «enumeratio»
descrita en la Regla VII, en la que en un «<movimiento continuo de la imagina-
cién [continuo quodam imaginationis motu singula intuentis)» (AT X 388)" se
intuyen las verdades evidentes y «al mismo tiempo se pasa a otras» (AT X 388) en

'8 Ya Aristdteles situaba la autoconciencia de la percepcion en el sentido interno (Cf. Aristé-

teles, Acerca del alma, 425 a27, Acerca de la memoria y la reminiscencia, 450 al0, Acerca de las
partes de los animales, 686 a31), aunque lo hacfa sélo para evitar una regresién al infinito,
pues si el acto de ver necesita, para ser consciente, de otro sentido, éste requeriria de otro para
ser consciente de aquél y asi hasta el infinito, a no ser que exista un sentido que sea consciente
de los demds y «que se capte a si mismo» (Cf Acerca del alma, 425 b16).

¥ El traductor castellano prefiere la interpretacién de Crapulli y Marion de interpretar el
parrafo como una errata y propone «con un movimiento continuo del pensamiento» (p. 95,
nota 38). Sin embargo, los manuscritos A y H hablan de «imaginationis moru» y asi lo

recogen AT.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid



104 RoDOLFO LEIVA

un encadenamiento de la razén que permite verificar la certeza de la experientia
inductiva. En este caso, se aplica la fuerza del espiritu «a la imaginacién para for-
mar nuevas figuras, [y] decimos [que se llama] imaginar o concebir» (AT X 416).

[B] La reiteracién habitual de impresiones figurativas en la imaginacién tien-
de a dejar huellas en ella, lo que permite recordarlas. La «fantasfa [explica] es una
verdadera parte del cuerpo y de una magnitud tal que sus diversas partes pueden
asumir varias figuras distintas entre s, y que suelen conservarlas durante mucho
tiempo: es lo que se llama entonces memoria» (AT X 414). La memoria, como
la imaginacién, también estd compuesta por una doble esfera, aunque en las
Regulae apenas se mencione el problema. Habla de una memoria «que es corporal
y semejante a la de los animales [y que] no es nada distinta de la imaginacién»
(AT X 416), pero deja en claro que sélo se trata de una parte de ella. En su obra
anterior, el Studim bonae mentis, distingufa dos tipos de memoria, una «corporal»
que «requiere de frecuentes repeticiones para mantener sus habitos» (AT X 201)
y una «intelectual» que «no depende sino del alma sola» (AT X 201). Ni en el
Studium ni en las Regulae se detiene exhaustivamente en estas definiciones, lo
que ha dado lugar a no pocas interpretaciones, pero en lineas generales queda
clara la distinci6n, al menos en las Regulae, entre [B.0l] una memoria corporal en la
que se fijan o conservan las figuraciones procedentes de la imaginacién aplicada
al sentido comn, es decir, el recuerdo de las representaciones procedentes del
sentido externo, una memoria mecdnica capaz de retener la «imaginacién pura-
mente corporal» y que, cabe inferir, pertenece en diverso grado a todo el reino
animal. Y por otro lado, una [B.B] memoria intelectual en la que se grabarian las
representaciones producidas por el espiritu (que «si se aplica a la imaginacién
sola en cuanto ésta estd revestida de diversas figuras, es denominada recordar»,
AT X 416), como el movimiento de una enumeratio o en la demostracién del
Teorema de Tales, y que siguiendo el paralelo con la imaginacién que «requiere
el concurso de la razén», sélo perteneceria al género humano®.

? La naturaleza puramente humana de la memoria intelectual aparece explicitamente men-

cionada en obras posteriores, como en la carta a Mersenne del 6 de agosto de 1640, donde
habla de «otro tipo de memoria [amén de la corporal], que no depende de los érganos del
cuerpo, la memoria que es completamente espiritual [fout & fait spirituelle] y no se encuentra
en las bestias» (AT III 143). Sin embargo, mds alld de esta premisa elemental, poco sabemos
de lo que entendia Descartes por «<memoria intelectual». El andlisis que realiza Clarke al res-
pecto (2005, pp.99-105) invoca numerosas cartas en las que hace mencién a una memoria
intelectual como opuesta a la puramente corporal, pero lo fragmentario y circunstancial de
los testimonios nos impide tener una definicién precisa de ella: por ejemplo, a propésito de
la muerte del hermano de Huygens le escribe en 1642 una carta en la que expresa su anhelo
de que el alma conserve recuerdos de su vida terrena tras la muerte del cuerpo (AT 111 798),

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid



DUALISMO ONTOLOGICO Y MONISMO GNOSEOLOGICO EN LAS REGULAE... 105

6. El espiritu o mente

[b] En los pardgrafos anteriores anticipdbamos que ciertas funciones de la
phantasia y la memoria requerian del concurso de una determinada fuerza [vis]
enteramente distinta a la corporalidad que Descartes denomina mens, spiritus,
intellectus o ingenium, «fuerza [vis] por la cual propiamente conocemos las cosas
... puramente espiritual [pure spiritualem] y no menos distinta de todo el cuerpo,
que la sangre lo es del hueso, o la mano del ojo» (AT X 415). Ya en sus Cogitatio-
nes privatae reconocia que para figurarse las cosas espirituales era necesario utilizar
analogfas pertenecientes a lo corporal, y por esa razén habla aqui con términos
propios de la filosofia natural (fisica), de una fuerza®?, una vis cognoscens® que
siendo pure spiritualem puede aplicarse sobre la corporalidad (la phantasia y la
memoria) o actuar por si misma [sola agit], puede «entender [intelligere]» (AT
X 416). Sobre esto volveremos en breve, pues debemos primero detenernos un
instante en los ejemplos que propone para ilustrar esta relacién cuerpo/mente y
cémo éstos pueden oscurecer o clarificar el problema. En efecto, cuando habla de
los pares opuestos sangre/hueso y mano/ojo alude a realidades de tipo corporal,

en otra dirigida al Padre Mesland de 1644 de habla de los vestigios [vestiges] que, a diferencia
de la memoria corporal, permanecen en el pensamiento mismo («ez que celle des choses intel-
lectuelles dépend de quelques autres vestiges qui demeurent en la pensée méme» AT IV 114) e
incluso, en la entrevista hecha por Burman en 1648 adjudica a la memoria intelectual la
asociacién semdntica entre las letras y el significado de una palabra («cuando al oir que la voz
R-E-Y significa suprema potestad, lo confio a la memoria, y después evoco ese significado,
esto ocurre ciertamente gracias a la memoria intelectual, pues entre aquellas tres letras y su
significado no hay ninguna afinidad que me permita obtenerlo, sino que recuerdo lo que esas
letras denotan por la memoria intelectual. Pero esta memoria intelectual es mds propia de los
universales que de las cosas particulares, de manera que por ella no podemos acordarnos en
particular de todo lo que hemos hecho» (AT V 150). Sin embargo, poco aporta el andlisis de
Clarke a lo establecido en las Regulae o en las obras precedentes (Studium bonae mentis), por
lo que es imposible establecer si ya desde estas épocas tempranas concebia su memoria inte-
lectual en alguno de estos sentidos.

2 «Lo mismo que la imaginacién se sirve de figuras [figuris] para concebir cuerpos, asi la
inteligencia para figurarse [ad spiritualia figuranda) las cosas espirituales se sirve de ciertos
cuerpos sensibles, como el viento, la luz: de donde, filosofando de la manera més elevada,
podamos conducir el espiritu, mediante el conocimiento, a las alturas» (AT X 217).

22 Tiempo después, en sus Sextas respuestas a las objeciones de sus Meditationes apelard nue-
vamente a una analogfa de la filosoffa natural (fisica) para explicar la presencia del alma en el
cuerpo al compararla con la fuerza que la gravedad ejerce sobre los cuerpos (AT X 442).

2 Ya Avicena hablaba en (las traducciones latinas a) su comentario al De anima aristotélico
de cinco sentidos internos propios del hombre, la fantasia 0 sensus comunis, imaginatio, vis
aestimationis, vis memoralis O reminiscibilis y vis imaginativa o vis cogitans. Sepper (1996), p.
20.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid



106 RoODOLFO LEIVA

por lo que no ilustran adecuadamente la distincién “ontolégica” buscada pero, no
obstante, expresan la relacién orgdnica existente entre las diferentes partes de un
mismo fodo. La sangre y el hueso, la mano y el ojo son comprensibles s6lo en el
marco de la totalidad orgdnica (cualquier organismo bioldgico) de la que forman
parte, y del mismo modo la vis cognoscens pure spiritualem y lo corporal pertene-
cen a una misma totalidad humana cuya unidad les da sentido. De este modo, lo
primero que debemos comprender es que lo corporal y lo espiritual pertenecen a
un sinolo no ya hilemérfico, sino gnoseoldgico que constituye la realidad humana,
que sobre el mecanicismo biolégico (percepcién, memoria corporal, etc.) propio
de la animalidad dispone de una ratio, bona mens o intellectus que le permite
acceder a ciertas verdades propias o accesibles a su potencia, a su vis cognoscens.

Para explicar cémo se conduce esta vis cognoscens recurre nuevamente a una
expresién mecanicista®® afirmando que «esta fuerza cognoscente a veces es pasiva,
a veces activa, unas veces imita [imitatur] al sello, otras a la cera» (AT X 415),
pues como ya hemos visto el espiritu es pasivo en relacién a las figuraciones que
proceden del sentido interno (imaginacién y memoria) pero activo en relacién
a la capacidad de producir: a) por si mismo figuras nuevas (“la imaginacién que
crea’), es decir, «aplicada» a la facultad de figurar y b) cuando obra por si misma,
cuando “actda sola y entiende”.

En principio, que el alma sea activa y pasiva tiene pleno sentido en el marco
del aristotelismo escoldstico en que se forma Descartes, en el que la polémica
sobre la naturaleza del nous pathetikds y el nous poietikds llevaba siglos de desa-
rrollo, del mismo modo que la utilizacién del término vis=fuerza para referirse
a las acciones y pasiones de intelecto recoge una expresién habitual en toda la
literatura filoséfica de la época. Es precisamente en este marco semdntico en el
que la distincién de los intelectos (activo/pasivo) forma parte del sensus commu-
nis del dmbito filoséfico, dénde procura enfatizar Descartes es que «tal fuerza es
tnica» (AT X 415) y en un pasaje que ya hemos desglosado, explica que «es una
sola y misma fuerza, la cual, si se aplica con la imaginacién al sentido comun, es
denominada ver, tocar, etc.; si se aplica a la imaginacién sola en cuanto ésta estd
revestida de diversas figuras, es denominada recordar; si a la imaginacién para
formar nuevas figuras, decimos imaginar o concebir; si finalmente, acttia sola,
entender [inzelligere]» (AT X 415-416). La unidad de la vis cognoscens es el punto
de partida y el correlato interior de la unidad de la humana sapientia, aquella que

2 Aunque aclara que «solamente se debe tomar por analogfa, pues en las cosas corpéreas no
se encuentra absolutamente nada semejante a esta fuerza» (AT X 415).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid



DUALISMO ONTOLOGICO Y MONISMO GNOSEOLOGICO EN LAS REGULAE... 107

aplicada a distintos objetos y presente en igual grado en todos (Cf 2), expresaba
la unidad de la razén.

En los apartados precedentes analizamos c6mo esta vis se relaciona con la
corporalidad, cuando se «aplica» al sentido comtn al percibir o a la fantasia al
recordar, imaginar, concebir, etc., de modo que sélo restaria establecer cémo es
que esta vis «actda sola [sola agit]», cémo es que «entiende [intelligere]». Lamen-
tablemente Descartes no se explaya mucho al respecto, y s6lo contamos con los
fragmentos citados para intentar descifrar el enigma. Davenport (2006, p. 32)
propone al respecto una seductora hipétesis: propone diferenciar las actividades
de la mente vinculadas a lo corporal (imaginacién, memoria, etc.) como propias
de la «inteligencia [intelligencel ingenium]», mientras que la actividad propia de
la vis cognoscens pure spiritualem cuando actiia sola, cuando se aplica a si misma,
consistiria en «comprender [understarnd)intelligere]», una actividad cuya absoluta
autonomia (de todo lo corporal) senalarfa a la condicién humana primordial,
la libertad de su voluntad. El libre albedrio serfa entonces la condicién e inde-
terminacién primaria que hace posible todo acto intelectivo puro, aquél tipo
de experiencia verdadera (Cf. 2) que denomina intuitus purus, la «concepcién
[conceptus] de una mente pura y atenta tan ficil y distinta, que nace de la sola
luz de la razén y que por ser mds simple, es mds cierta que la misma deduccién»

(AT X 368).

7. Mecanicismo gnoseologico, dualismo ontologico

De lo visto hasta el momento podemos extraer nuestras primeras conclusiones
generales:

i) en primer lugar, Descartes emprende su «recherche de la Vérité»
procurando establecer las condiciones de una experientia verdadera, por lo
que su investigacién del problema del conocimiento humano girard en torno
al modo en que presume es posible la experiencia perceptiva y cognitiva. Si
apela a una fisiologia del conocimiento, lo hace s6lo para establecer ciertos
pardmetros generales involucrados en los mecanismos senso/perceptivos y
cognitivos, echando mano a tal fin de las ensenanzas de la escoldstica. Por esta
raz6n dedicard los anos siguientes (de finales de la década de 1620 hasta 1633%)

¥ Gaukroger (2002), p. 227.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid



108 RoODOLFO LEIVA

a estudiar detenidamente la anatomia y fisiologia modernas (Harvey, etc.)
procurando independizase de los antiguos cdnones metafisicos de la escoldstica
(fundamentalmente de la influencia del De anima y el Parva naturalia aristotélico
y sus comentaristas escoldsticos privilegiados, Tomds de Aquino y los manuales
conimbricensis), cuyo resultado quedara plasmado en Le traité de 'homme.

ii) Dichos mecanismos senso/perceptivos y cognitivos estdn organizados en
un dualismo funcional cuerpo/mente, es decir, una distincién ontolégica funda-
mentada en la organizacién funcional de las facultades cognoscentes. Descartes
no fundamenta estos érdenes como principios substanciales, es decir, autosufi-
cientes y autdnomos (como lo hard mds adelante con la res cogitans y la res exten-
sa), sino que los distingue en relacién con nuestra posibilidad de conocerlos. Asi,
la corporalidad se define segin sus elementos cognoscibles (figura y extensién)
y la mente como alma o espiritu racional que sélo puede describir por analogia
(vis cognoscens, etc.), en concordancia con el dogma de fe y el sentido comiin
cristiano del S. XVII*.

iii) El mecanicismo implicado en los procesos cognitivos (mecanicismo
gnoseoldgico) tiene como correlato epistémico un mecanicismo puramente des-
criptivo que no busca explicar los fundamentos ontolégicos de los fenémenos
(como el atomismo) sino simplemente explicarlos mediante descripciones geo-
métrico/algebraicas sobre la base de una hipétesis micro-corpuscular. No sélo los
fenémenos hidrostéticos o gravitatorios (la caida de los cuerpos) serdn reducidos
a expresiones geométrico/corpusculares”, sino también la fisiologia del conoci-
miento serd explicada por medio de un mecanicismo en el que las fuerzas siempre
exteriores comunican sus movimientos imprimiendo, como el sello en la cera,
una determinada figuracién o patrén figurativo.

% Cottingham (1995), p.170.

7 En efecto, en sus Physica-Matemdtica analiza cémo la filosofia natural puede expresarse en
relaciones proporcionales aritmético-geométricas: en la primera parte, dedicado a la hidrostd-
tica y que titula Aguae comprimentis in vase ratio reddita, describe los movimientos de los
flujos concebidos a partir de una micro-mecdnica en la que cada punto (o corpusculo) des-
cribe una determinada trayectoria geométrica en virtud de la fuerza a la que se ve sometido.
Del mismo modo, en el otro ensayo titulado Lapis in vacuo versus Terrae centrum cadens,
quantum singulis momentis motu crescat, explica la aceleracién y trayectoria de la caida de los
cuerpos mediante una descripcidén geométrica de la fuerza como momentos del incremento
de los movimientos [minimum motis) de los cuerpos (AT X 76).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid



DUALISMO ONTOLOGICO Y MONISMO GNOSEOLOGICO EN LAS REGULAE... 109

iv) La clave que unifica todo el sistema y vincula el dmbito (z0pos) de lo
corporal y de lo espiritual es la figura. Como hemos visto, este término es clave
en el giro subjetivo de la empresa cartesiana al desplazar el sentido epistémico
del «eidos/figura» como «determinacién inteligible» de los objetos de la filosofia
escoldstica a la figura como representacién del modo en que es posible expresar
las cualidades sensibles de los objetos. Nuestra posibilidad de conocer los
cuerpos, vimos, encuentra como limite analitico una naturaleza simple cuyas
dimensiones son la extensién y la figura, de modo que en la percepcién un
objeto extenso traslada mecdnicamente su figuracién a otro (objeto/sentido
externo, sentido externo/sentido interno) hasta que la facultad de figurar (la
fantasia) traduce, codifica esa informacién en figuras=cidos=ideas, a la vez que
estas formas=ideas pueden ser grabadas alli [depictas] como figuras=patrones
figurativos, se re-presentan, como cuando imaginamos un circulo o una
quimera. Con lo cual, la figura pertenece a lo que el entendimiento conoce
como corporalidad (extensién+figura) a la vez que la asimila a la forma general
[eidos] del pensamiento, «figuras o ideas».

8. Dualismo ontologico, monismo gnoseologico

Mis alld de que la dualidad ontolégica cuerpo/mente, o mejor, cuerpo/alma
formaba parte del sentido comtn de la Europa cristiana del siglo XVII y de la
tradicién aristotélico tomista predominante, Descartes se encarga en las Regulae
de fundamentar la necesidad de distinguir estos dmbitos con el fin de explicar los
mecanismos senso perceptivos y cognitivos que constituyen nuestra experientia a
fin de establecer cémo es posible una experientia verdadera. Por esta razén aclara
al comienzo de la Regla XII que considerard las cosas no en si mismas sino en
relacién a «nosotros que [las] conocemos» (AT X 411 = AT X 383 «nosotros
consideramos aqui la serie de las cosas en cuanto han de ser conocidas y no la
naturaleza de cada una de ellas») aclarando que estas facultades y funciones que
propone son «suposiciones [suppotitiones]»*® que uno puede o no aceptar. Este
dualismo, organizado en funcién de las facultades cognoscentes, podria dar lugar
a una interpretacién dualista de la gnoseologia cartesiana pero, precisamente,

28 En efecto, su objetivo serd determinar «cudl es la manera mds til a mi propdsito [buscar

la verdad] de concebir todo lo que hay en nosotros para conocer las cosas. Y [aclara] no credis,
si os place, que la cosas es asi; pero, ;qué impedird que adoptéis las mismas suposiciones, si es
evidente que ellas en nada disminuyen a la verdad de las cosas sino que, por el contrario, las
tornan mds claras» (AT X 412).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid



110 RoDOLFO LEIVA

porque no fundamenta ontolégicamente estos dmbitos (como hard luego con su
€go cogito) constituyen aqui un sistema en cuyos extremos se encuentran efecti-
vamente la mente y el cuerpo pero que en su funcionamiento se hallan intima-
mente ligados, unificados por la doble posibilidad figurativa de la fantasia que
comunica (traduce) la informacién procedente de los sentidos externos y figura
(representa) los conceptos (circulo, quimera) o ideas de la mente. Asi, la distin-
cién ontolégica mente/cuerpo de la que parte (culturalmente) o a la que llega
(como consecuencia de la distribucién de facultades necesarias para conocer)
oculta un verdadero monismo gnoseoldgico donde la hipétesis figurativa de la
percepcién reduce toda la realidad cognoscible a un plano especulativo en la que
toda cualidad sensible es una idea.

Al dejar de lado la pregunta por la mismidad del objeto (la guiddidad, Daven-
port, 2006, p. 28) a favor del posible (hipotético) modo en que lo conocemos,
su investigacién buscard determinar la cualidad del objeto para el conocimiento.
Un objeto determinado, una naranja por caso, imprime una serie de figuraciones
(como su color, su forma, su olor, etc.) en las membranas sutiles de los sentidos
externos (la «primera parte del ojo», la «primera membrana de la nariz», etc.),
cuyo movimiento se traslada al sentido interno, sede de la facultad figurativa o
fantasia donde «las imdgenes [o figuras son] pintadas», tanto las figuras [especie-
bus] implicadas en las cualidades sensibles procedentes del sentido externo, como
los objetos «pintados en nuestra fantasia» por el entendimiento cuando compone
ideas de modo falaz o con certeza, cuando tiene por objeto figuras geométricas.
Asi podemos afirmar que la naranja es un objeto relativamente esférico, de color
naranja, con determinado aroma, que al caer de la mesa describe una determi-
nada trayectoria, etc. ideas que nos formamos por distintas vias, como las ideas
geométricas que adquirimos por reflexiéon® o las ideas de las cualidades que

ncluso en algunos pasajes Descartes deja entender que este tipo de ideas de reflexidn,
2 Incl lg D tes dej tender q te tipo de ideas de refl

como las de la matemdtica y la geometria estarfan presentes como «semillas» de modo innato:
«tiene la mente humana no sé qué de divino, en donde las primeas semillas de pensamientos
utiles [prima cogitationum utilum seminal» (AT X 373), aunque aclara poco después de que
«estoy convencido de que [estas] ciertas primeras semillas de verdades [estdn] impresas por la
naturaleza en el espiritu humano [prima quaedam veritatum semina humanis ingenis a natura
insita)” (AT X 376). Descartes negard, tiempo después, la existencia de semejantes ideas inna-
tas, como en su Notae in programa quodam donde dice que «jamds escribi o juzgué que la
mente necesite de ideas innatas que sean algo diverso de la facultad de juzgar» (AT VIII 358)
cuya naturaleza, impresa por Dios en el alma, es efectivamente una razén geométrico-ma-
temdtica. En una carta a Mersenne del 15 de abril de 1630, explicard que las «verdades
matemdticas, que vos llamdis eternas, han sido establecidas por Dios y dependen de El ente-
ramente, lo mismo que todo el resto de criaturas [y agrega] es Dios quien ha establecido estas

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid



DUALISMO ONTOLOGICO Y MONISMO GNOSEOLOGICO EN LAS REGULAE... 111

adquirimos por experiencia de modo adventicio (como su color, aroma, etc.)
pero que en definitiva constituyen nuestra relacién cognoscente con el objeto.

De este modo, si «percibimos» ideas (figura=idea), recordamos ideas, forma-
mos nuevas ideas combinando con la fantasia o reflexionando segtin las leyes de
nuestra propia naturaleza (ideas «innatas» o producidas por la propia reflexidn,
Cf nota 28) el pretendido dualismo gnoseoldgico no es sino un monismo gnoseo-
légico en el que toda la realidad es reducida, en relacién a su posibilidad de cono-
cerla, a un sistema interioridad-exterioridad (Cf Cuadro n°1) donde las ideas son
producidas por la propia mente en funcién de su naturaleza o comunicadas de
modo mecdnico (o andlogamente a lo mecdnico, como cuando el entendimiento
figura sus ideas en la fantasfa) en un sentido o en otro. En otras palabras, si el
dualismo ontolégico afirma la existencia de una corporalidad responsable de la
sensacién externa, la facultad de figurar y la memoria (al menos en parte), esta
corporalidad no es concebida por Descartes sino como una corporalidad ideal,
una corporalidad que funcionalmente recibe o percibe ideas, (aunque no sepamos
bien cémo, Cf 4 y nota 8) que las almacena o las produce y que en su misma
constitucién (ser el resultado analitico de la extensién sumada a la figura) es,
en relacién a nuestra posibilidad de conocerla, la de una idea. Esta concepcién
idealista de lo corporal permite, precisamente, integrarla de modo sistemdtico
con aquella vis cognoscens pure spiritualem que es la mente y sefiala un punto de
inflexién en el giro subjetivo de la filosofia cartesiana.

leyes en la naturaleza como un Rey establece leyes en su Reino. Ahora bien, no hay ninguna
en particular que no podamos comprender si nuestro espiritu se entrega a considerarla, y
todas ellas son innatas a nuestras mentes; del mismo modo que un Rey;, si tuviera también ese
poder, imprimirfa sus leyes en el corazén de todos sus stbditos» (AT I 145). El problema del
innatismo cartesiano es, por lo visto, mds que complejo y admite numerosas interpretaciones.
Con lo dicho baste y sobre para asimilar la naturaleza geométrico-matemdtica de la razén
humana con la naturaleza de la creacién en general.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid



112 RoODOLFO LEIVA

9. Conclusion

Al comienzo del presente trabajo nos proponiamos estudiar la factibilidad
de la hipétesis de la existencia de un monismo gnoseoldgico en las Regulae ad
directionem ingenii de R. Descartes. Hemos visto a tal fin, cémo la filosofia
natural cartesiana de los primeros ensayos de juventud (1618-1619) dio origen
a un ambicioso proyecto denominado mathesis universalis, una ciencia universal
del orden y la medida, que se presentaba inicialmente (Regla IV-B) como una
exigencia epistémica, es decir, como aquello a lo que se debe aspirar para empren-
der la bisqueda de la verdad. Vimos luego como esta exigencia toma cuerpo en
la redaccién definitiva de las Regulae determinando la perspectiva gnoseoldgica
que la caracteriza en la que la busqueda de verdad estd orientada a la direccién
del espiritu en lugar de la interrogacién sobre la naturaleza metafisica de los
objetos. Esta perspectiva gnoseolégica da lugar a la pregunta por las condicio-
nes necesarias para el conocimiento de dicha verdad y consecuentemente a una
psicologia del saber en la que se describe cémo los mecanismos perceptivos y
cognitivos integran un sistema compuesto, ontolégicamente hablando, de cuerpo
y mente, organizados sobre la doble posibilidad de la «figuraciény, esto es, ser
parte de la dimensién de lo corporal y a su vez el elemento inteligible de ella
(figura=idea). Finalmente vimos cémo esta distincién ontoldgica s6lo representa
una consecuencia necesaria de un monismo gnoseolégico en virtud de que la
corporalidad comprendida en este proceso sélo expresa un ideal de corporalidad,
una reduccién analitica de ella y por tanto sélo nominalmente distinta al plano
mental del que Descartes pretende distinguirla.

De este modo podemos afirmar que el idealismo cartesiano se encuentra
perfectamente definido desde esta época temprana de juventud a pesar de no
haber desarrollado atin su fundamentacién ontoldgica del ego cogito. Afios mds
tarde buscard infructuosamente seguir justificando la unién del cuerpo y la men-
te con los mismos argumentos de las Regulae imposibilitado quizds de ver que
la certeza del ego cogito sblo es posible a condicién de renunciar a todo aquello
que le es ajena. Esta relacién mecdnica e inmediata de la mente con la realidad
extensa, integrada a partir de la doble naturaleza de la figuracién, quedard en lo
sucesivo como un anhelo recurrente en las argumentaciones de madurez (como
las Respuestas a las Objeciones de sus Meditationes, las brindadas a Burman o en
las numerosas cartas a Elizabet en las que el filésofo procura explicar la unién
del cuerpo y la mente), y la imposibilidad de dar una respuesta satisfactoria al
respecto dio origen a toda una nueva Era (el idealismo empirista, el spinozismo,
etc.) que buscard reconciliar este orden fragmentado.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid



DUALISMO ONTOLOGICO Y MONISMO GNOSEOLOGICO EN LAS REGULAE... 113

Bibliografia

Apam, CH. Y TanNeERy, D (1897-1913). (Euwvres de Descartes, 12 vols. Paris: Léopold
Cerf.

Beck, L. J. (1952). The Method of Descartes. A study of the Regulae. Oxford: Oxford
University Press.

CLARKE, D. (2003). Descartes’ Theory of Mind. New York: Oxford University Press.

CoTTINGHAM, J. (1995). Descartes, trad. Laura Benitez, Zuraya Monroy Nasr, Leticia
Rocha Herrera, Myriam Rudoy Callejas. México: UNAM.

DAvENPORT, A. A. (2006). Descartess theory of action. Leiden: Brill.

DE Rosa, R. (2010). Descartes and the Puzzle of Sensory Representation. New York:
Oxford University Press.

DescarTes, R. (1996). Reglas para la direccion del espiritu, trad. Juan Manuel Navarro
Cordén. Madrid: Editorial Alianza S.A.

— (19606). Regulae ad directionen ingenii. Texte critique établi par Giovanni Crapulli avec
la version hollandaise du XVIIiéme siécle. La Haye: Martinus Nijhoff.

— (1977). Reégles utiles et claires pour la direction de l'esprit en la recherche de la vérité,
traduction selon le lexique cartésien, et annotation conceptuelle par Jean-Luc Marion,
avec des notes mathématiques de Pierre Costabel. La Haye: Martinus Nijhoff.

FostER, J. (1991). The Immaterial Self: A Defence of the Cartesian Dualist Conception of
the Mind. London & New York: Routledge.

GARBER, D. (2001). Descartes Embodied: Reading Cartesian Philosophy through Cartesian
Science. Cambridge: Cambridge University Press.

GAUKROGER, S. (2002). Descartes, an intellectual biography. Oxford: Oxford University
Press.

HaMELIN, O. (1949). El sistema de Descartes. Bs. As.: Editorial Losada S.A.

ITARD, ]. (1972). Del algebra simbilica al cilculo infinitesimal, en Taton, R. (comp.),
VV.AA., Historia General de las Ciencias, 3 Vols., Barcelona: Ediciones Destino.

MarioN, J.L. (2008). Sobre la ontologia gris de Descartes, trad. Alejandro Garcia Mayo.
Madrid: Escolar y Mayo Editores S.L.

SEPPER, D. (1996). Descartess Imagination, Proportion, Images, and the Activity of Think-
ing. Los Angeles: University of California Press.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid



114 RoODOLFO LEIVA

WEBER, J.P. (1964). «Sur la composition de la Regulae IV de Descartes» en, Revue
philosophique de la France et de ['etranger n° 154, 1964, pp. 1-20.

Recibido : 26/04/2018
Aceptado : 7/11/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0

@O80

EY MG HD

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid



