
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid

DUALISMO ONTOLÓGICO Y MONISMO 
GNOSEOLÓGICO EN LAS REGULAE AD 

DIRECTIONEM INGENII DE R. DESCARTES

ONTOLOGICAL DUALISM AND GNOSEOLOGICAL 
MONISM IN THE REGULAE AD DIRECTIONEM 

INGENII OF R. DESCARTES

Rodolfo LEIVA*

Universidad de Ciencias Empresariales y Sociales (UCES)

Resumen: En el presente artículo analizaremos cómo se produce un primer momen-
to del giro subjetivo cartesiano a partir de la necesidad de dar una respuesta unitaria (es 
decir, monista) en el plano del conocimiento a una realidad ontológica irreductiblemen-
te dualista, es decir, cómo se concibe un monismo gnoseológico a partir de un dualismo 
ontológico. A tal fin analizaremos cómo su mathesis universalis expresa el proyecto origi-
nario de las Regulae y establece las condiciones generales para su interpretación. Luego, 
cómo esta mathesis, comprendida como exigencia epistémica, tiene como correlato 
gnoseológico una psicología en la que la percepción y la facultad cognitiva conforman 
un mecanismo integral distinguible, ontológicamente, en cuerpo/mente. Finalmente 
analizaremos cómo este dualismo ontológico encubre un verdadero monismo gnoseo-
lógico en el que toda la realidad es reducida a una dimensión cognoscente en el que la 
corporalidad asume el papel de «corporalidad ideal». 

* Docente e Investigador de la Facultad de Psicología y Ciencias Sociales, Universidad de 
Ciencias Empresariales y Sociales (UCES), Sede San Francisco, Córdoba, República Argenti-
na. Dirección postal: San Juan 3070 10-01, Rosario, República Argentina. E-mail: solamen-
terodolfo@gmail.com. El presente trabajo forma parte del Proyecto de Investigación «El 
sujeto en cuestión: sobre la constitución y destitución del sujeto moderno» radicado en el 
Departamento de Investigación de la Universidad de Ciencias Empresariales y Sociales 
(UCES).



92 Rodolfo Leiva

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid

Palabras clave: Descartes, Regulae ad directionem ingenii, dualismo ontológico, 
monismo gnoseológico, giro subjetivo.

Abstract: In this paper we will analyze how a first moment of the Cartesian sub-
jective turn occurs based on the need to give a unitary (ie, monist) response on the level 
of knowledge to an irreducibly dualistic ontological reality; that is, how to conceive a 
gnoseological monism based on an ontological dualism. To this end, we will analyze 
how Descartes’ mathesis universalis expresses the original project of the Regulae and esta-
blishes the general conditions for its interpretation. Then, we will see how this mathesis, 
understood as an epistemic requirement has as a gnoseological correlate, a psychology 
in which perception and the cognitive faculty make up an integral mechanism that can 
be ontologically distinguished in body/mind. Finally, we will analyze how this onto-
logical dualism conceals a true gnoseological monism in which all reality is reduced 
to a cognitive dimension in which corporality takes on the role of “ideal corporality”.

Keywords: Descartes, Regulae ad directionem ingenii, ontological dualism, gnoseo-
logical monism, subjective turn.

1. La Regla IV-B (1619): la mathesis universalis como exigencia 
epistémica

Hace unos cincuenta años, un pequeño artículo publicado en la Revue philo-
sophique de la France et de l’etranger titulado Sur la composition de la Regulae IV de 
Descartes1, revolucionó el modo de comprender el desarrollo intelectual del joven 
Descartes. Su autor, Jean-Paul Weber, luego de un detallado análisis filológico y 
conceptual de las Regulae concluía que (por motivos de redacción, temática, com-
paración de conceptos, etc.) en la Regla IV conviven dos textos independientes 
pertenecientes a épocas diferentes: el texto denominado IV-A que se inicia con 
el título de la Regla IV en AT X 371 hasta AT X 374, 15 que pertenecería a la 
familia de las primeras reglas (al menos de la I a la V) y el texto IV-B que abarca 
desde AT X 374, 16 hasta el final de la Regla IV que habría sido redactado antes 
del texto IV-A (y por ende de las primeras reglas) y que dataría aproximadamente 
de entre abril y septiembre de 1619. Más allá de que el momento preciso de su 
redacción es sólo estimable, lo importante de esta digresión filológica es que nos 
permite observar cómo en este fragmento temprano (invierno de 1619-1620) 
se encuentra el núcleo problemático de la obra, así como las condiciones de su 
solución, la mathesis universalis.

1  Weber (1964), pp. 1-20.



Dualismo ontológico y monismo GNOSEOLÓGICO en las REGULAE... 93

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid

Cuenta allí Descartes que el estudio de los diversos fenómenos «particu-
lares» en sus primeros ensayos científicos (el movimiento de los flujos, la caída 
de los cuerpos, la refracción de la luz, etc.) lo condujo a una cierta «investi-
gación general de la Mathesis» (AT X 377), es decir, una investigación sobre 
los procedimientos que, abordando distintos objetos (la astronomía y óptica 
geométricas, la aritmética de las relaciones musicales, etc.), estudian las mismas 
relaciones y cuantificaciones. En dicha investigación encontró que 

solamente aquellas [disciplinas] en las que se estudia cierto orden y medi-
da hacen referencia a la Mathesis [ad Mathesim referri], y que no importa 
si tal medida ha de buscarse en los números, en las figuras, en los astros, 
en los sonidos o en cualquier otro objeto; y que por lo tanto, debe haber 
una ciencia [esse debere scientiam] general que explique todo lo que puede 
buscarse acerca del orden y la medida no adscrito a una materia especial, y 
que es llamada, no con un nombre adoptado, sino ya antiguo y recibido por 
el uso, Mathesis Universalis, ya que en ésta se contiene todo aquello por lo 
que las otras ciencias son llamadas partes de la Matemática (AT X 377-8). 

La simplicidad y veracidad de la Aritmética y la Geometría (AT X 374-
375) son sólo «un camino para [comprender] las demás [ciencias]» (AT X 375) 
en «las que se estudia cierto orden y medida», ciencias que, a su vez, «refieren 
a la Mathesis [ad Mathesim referri]». Descartes concibe la mathesis universalis, 
en principio, como aquello a lo que «refieren [referri]» las ciencias que estu-
dian cierto orden y medida e indica que esta referencia constituye un deber 
ser: «debe haber una ciencia [esse debere scientiam] general que explique todo 
lo que puede buscarse acerca del orden y la medida», y poco antes afirmaba 
del mismo modo las condiciones que «suponemos debe haber en la verdadera 
Mathesis [qualem in vera Mathesi esse debere supponimus]» (AT X 377, 30). 

Situada en un plano trascendente (aquello a lo que refieren las ciencias) 
y como un deber ser [esse debere scientiam], la mathesis universalis represen-
ta entonces una exigencia que concierne a todas las disciplinas «en la que 
se estudia cierto orden y medida», es decir, una exigencia epistemológica de 
toda ciencia que aspire a fundar sus principios «con suma claridad y facilidad 



94 Rodolfo Leiva

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid

[ perspicuitas et facilitas summa]» (AT X 377), y que expresa claramente el anhe-
lo cartesiano de una «unificación de todas las ciencias» (AT X 184).

2. La experientia cartesiana

Para dar respuesta a esta exigencia epistemológica, Descartes dedicó los 
siguientes diez años a elaborar y reelaborar sus Regulae ad directionen ingenii, 
en cuya primera Regla encontramos trazado el horizonte general en el que ha 
de emprenderse, como rezaba posiblemente su título original, la «recherche de 
la Vérité» (AT X 9)2: frente a la tradición aristotélico escolástica que sostenía la 
especificidad de los procedimientos científicos en virtud de la naturaleza diversa 
de sus objetos, afirma la unidad de la sabiduría humana [humana sapientia] (AT 
X 360), la unidad de la Razón3 representada en el «buen sentido» [bona mens] (AT 
X 360) o en la «luz de la razón» [lux rationis] (AT X 368), que nos permite distin-
guir, en todos los órdenes, lo verdadero de lo falso (AT VI 2). Descartes admite 
que existen ciertos dominios que exigen un determinado ejercicio o destreza de 
quién las practica (denominado «hábito» [habitus, éxis]), pero este dominio es el 
de las artes (tekhnes). Las ciencias, en cambio, no son «otra cosa que la sabiduría 
humana [humana sapientia] que permanece siempre una y la misma aunque 
aplicada a diferentes objetos» (AT X 360), de modo que el principal objetivo de 
la obra será «la dirección del espíritu [ingenii directio] con el fin de que emita 
juicios sólidos y verdaderos de todo lo que se le presente» (AT X 359). 

La primera tarea de la filosofía natural ha de ser entonces, no ya la búsqueda 
de los principios y las causas que gobiernan los objetos sino más bien la investiga-
ción acerca de cómo los conocemos, pues «consideramos aquí la serie de las cosas 
en cuanto han de ser conocidas y no a la naturaleza de cada una de ellas» (AT X 
383). Al plantear que la filosofía natural debe investigar ante todo la naturaleza 
de nuestros mecanismos senso-cognitivos con la finalidad de dirigir adecuada-
mente nuestra bona mens o lux rationis, no sólo propone un cambio radical en 
el plano epistemológico, sino fundamentalmente Descartes da inicio a su giro 
subjetivo al plantear al problema de la ciencia como un problema gnoseológico.

2  Así figura en el Inventario de Estocolmo, «Règles utiles et claires pour la direction de l’esprit 
en la recherche de la vérité». Del mismo modo, el Manuscrito de Hannover titula Regulae de 
inquirenda veritate.
3  Para mayo desarrollo sobre la unidad de la razón, cf. Beck (1952, pp.14ss). 



Dualismo ontológico y monismo GNOSEOLÓGICO en las REGULAE... 95

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid

Por esta razón, la Regla II se propone establecer el modo en que el espíritu 
se relaciona con los objetos y señala que «llegamos al conocimiento de las cosas 
por dos caminos, a saber, por experiencia [per experientiam] o por deducción 
[vel deductionem]» (AT X 365-366). Lo que entiende Descartes por experientia 
es materia de debate, fundamentalmente porque el propio autor padece de cierta 
ambigüedad al utilizarla, aunque existen ciertos elementos y rasgos que parecen 
definir al menos los contornos del término: en principio, la experientia puede 
ser falaz (AT X 366), pues a diferencia de la deductio, que consiste meramente 
en «una inferencia de una cosa a partir de otra» (AT X 366), la experientia intro-
duce elementos nuevos en los razonamientos, con lo cual, si «se admiten ciertas 
experiencias poco comprendidas…[o si] se emiten juicios precipitadamente y sin 
fundamentos» (AT X 365) se puede caer en el error. La experientia constituye 
entonces el origen y la fuente de todo el conocimiento propiamente humano (las 
«bestias» no pueden nunca equivocarse, AT X 365) desde el cual es posible luego 
realizar inferencias o deducciones. Descartes utiliza así el término experientia para 
describir varias actividades el ingenium, tales como la intuitus, el conocimiento 
derivado de la relación con los objetos (las ideas adventicias de las Meditationes), 
las impresiones de los sentidos, etc., es decir, indica toda actividad del ingenium 
que le proporciona un conocimiento nuevo, aunque no necesariamente sea ver-
dadero. La deductio, por su parte, como facultad de encadenar razonamientos es 
infalible, pues procede de una verdad a otra en un «movimiento o sucesión» (AT 
X 370) del pensamiento que por ser meramente formal conserva su certeza. Por 
esta razón, a la par de su certeza Descartes destaca su inutilidad para las ciencias4, 
como inútil es la ciencia silogística de los escolásticos (AT X 363) pues no ofrece 
nunca una nueva verdad sino una mera inferencia a partir de algo ya conocido.

La investigación de la verdad deberá centrarse entonces en el modo en que 
es posible una experiencia verdadera, cuya forma más pura y simple será la intui-
tus purus, aquella «concepción [conceptus] de una mente pura y atenta tan fácil 
y distinta, que nace de la sola luz de la razón y que por ser más simple, es más 
cierta que la misma deducción» (AT X 368). Sin embargo, reconoce que no son 
muchas las verdades que se aprenden por este medio (AT X 383), sólo aquellas 
verdades o naturalezas que por ser claras y simples son reconocidas como eviden-
tes inmediatamente por el espíritu. Por esta razón es preciso analizar cómo son 

4  «[S]on muy poco útiles aquellos encadenamientos de los dialécticos, con los cuales ellos 
piensan regir la razón humana aun cuando no niego que sean muy apropiados para otros 
usos» (AT X 365), tales como las disputas y el ejercicio de «los espíritus de los jóvenes» (AT X 
364).



96 Rodolfo Leiva

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid

posibles estas experiencias con el fin de establecer el grado de certeza que nos 
pueden brindar.

3. La psicología de la Regla XII. El dualismo

Dejando de lado la deductio, en virtud de que no proporciona ninguna ver-
dad nueva, afirmábamos que la búsqueda de la verdad deberá emprenderse por 
vía de la experientia, y que entre ellas, existen algunas, las naturalezas simples, 
que son aprehendidas de inmediato como verdades evidentes al ser intuidas por 
el espíritu. Sin embargo, no son muchas las verdades a las que podemos acce-
der por esa vía, y menos aún en el terreno de las ciencias naturales, razón por 
la cual la investigación de la verdad deberá atender al modo en que otros tipos 
de experientia pueden brindarnos un conocimiento cierto. J-L. Marion, en su 
traducción de las Reguale, nos ofrece un breve sumario de tales experiencias5: [i] 
por reflexión, con la intuitus purus a la cabeza, como experiencia pura y simple 
del espíritu cuyas verdades serán siempre claras y evidentes, [ii] la experiencia 
procedente de ideas adventicias, [iii] la experiencia «por sensación», procedente 
de los sentidos y [iv] la experiencia «de oídas [par ouï-dire]». Como podemos ver, 
el propio Descartes no utiliza el término experientia en un sentido técnico y tras 
ella encontramos una amplia gama de relaciones posibles con los objetos, desde 
las más inmediatas y ciertas (como la intuitus purus) como aquello que apenas 
comprendemos par ouï-dire. Sin embargo, como hemos visto anteriormente (Cf. 
2), lo que unifica toda posible diversidad de experiencias es nuestra propia natu-
raleza cognoscente, razón por la cual dedica un extenso pasaje de su Regla XII a 
reflexionar sobre el modo en que percibimos, cómo se trasmite esa información 
al cerebro y cómo el espíritu se relaciona con la corporalidad.

La Regla XII está dividida en dos grandes partes, una dedicada a «nosotros 
que conocemos y [otra a] las cosas mismas que deben ser conocidas [nos scilicet 
qui cognoscimus, et res ipsae cognoscendae]» (AT X 411); la primera remite a la 
psicología cartesiana y procura establecer «qué es la mente humana [mens homi-
nis], qué el cuerpo [corpus], cómo este es informado por aquella, cuáles son en 
todo el compuesto las facultades que sirven para conocer las cosas y qué hace 
cada una de ellas» (AT X 411), mientras que en la segunda parte desarrollara su 
“metafísica” de las naturalezas simples. 

5  Descartes (1977), n.10, p. 106.



Dualismo ontológico y monismo GNOSEOLÓGICO en las REGULAE... 97

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid

El planteo cartesiano es, desde el inicio, de un irreductible dualismo mente/
cuerpo y en varios pasajes repite la fórmula, como cuando afirma que «el alma 
racional no es corpórea» (AT X 390) ni puede ser referida a cosa corporal alguna, 
que el entendimiento es «puramente espiritual y …distinto de todo el cuerpo» 
(AT X 415), incluso en un pasaje que anticipa a su cogito en el que afirma 
«entiendo, luego tengo un alma distinta del cuerpo [intelligo, ergo mentem habeo 
à corpore distinctam]» (AT X 422), entre otros. En este marco, y siguiendo de 
cerca el De anima aristotélico, elabora una psicología propia que integra estas 
dimensiones [a] cuerpo/[b] mente en la que distingue: [a.a] un sentido externo, 
[a.b] un sentido interno y [b] el espíritu o mente6, cuya síntesis podemos obser-
var en el siguiente Cuadro:

[a] cuerpo
[a.a] sentido externo: vista, tacto, oído, olfato, gusto

[a.b] sentido interno o sentido común

[ ] fantasía o imaginación [ ] memoria

[ ] imaginación puramente corporal. 
Percepción

[ ] memoria 
corporal

[ ] imaginación que compone y que 
concibe

[ ] memoria 
intelectual

“Entender” Intellectus purus

[b] mente o espíritu

Cuadro 1

Estas facultades senso cognitivas serán objeto de numerosas reelaboraciones 
y resignificaciones a lo largo de la extensa producción cartesiana y un análisis 
detallado del decurso de cada una de ellas excede con mucho los propósitos 

6  Para ordenar la exposición, utilizaremos los siguientes apartados para distinguir: lo perte-
neciente a [a] el  cuerpo y [b] la mente. Subsiguientemente, [a.a], [a.b] como partes inte-
grantes de la corporalidad y [b.a], [b.b], etc. como partes de lo espiritual o mental. Del mis-
mo modo, de [ ], [ ], etc. expresan elementos pertenecientes a estos sub-grupos. 

Ámbito de 
lo corporal

Ámbito de 
lo mental



98 Rodolfo Leiva

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid

del presente trabajo. Expondremos, en cambio a continuación, cómo concibe 
Descartes a dichas facultades en las Regulae, con la finalidad de establecer los 
mecanismos gnoseológicos implicados y sus consecuencias ontológicas, objeto 
del presente estudio, a sabiendas de que dicho análisis no agota las complejas 
derivaciones que tienen, por ejemplo, el concepto de intelecto, imaginación, etc. 
para el sistema cartesiano observado en su conjunto.

4. Los sentidos externos

[a.a] los sentidos externos: como «partes del cuerpo…sienten por pasión, 
del mismo modo que la cera recibe la figura del sello [qua cera recipit figuram a 
sigillo]. Y [aclara] no se ha de pensar que esto se dice por analogía, sino que se 
debe concebir absolutamente del mismo modo que la figura externa del cuerpo 
sintiente [figuram extemam corporis sentientis] es realmente modificada por el 
objeto, como la que hay en la superficie de la cera es modificada por el sello» (AT 
X 412). Tomando el ejemplo del De anima (I, 412, a23) explica que los sentidos 
externos reciben la impresión de los objetos externos del mismo modo que una 
cera recibe del sello su figura y, precisamente, en este término reside la clave de 
la solución cartesiana de su dualismo ontológico: lo que los sentidos reciben y 
transmiten (mecánicamente) a la mente son figuras. 

En efecto, más adelante (AT X 418) cuando presenta sus naturalezas simples, 
explicando que su simplicidad no radica en su propia naturaleza sino en nuestro 
modo de conocerlas (Cf. 2, AT X 383), toma precisamente como ejemplo la 
noción de «cuerpo», que compuesto por dos nociones distintas pero insepa-
rables7, extensión y figura, en «su realidad [es] uno y simple» (AT X 418). Las 
resonancias con el sínolo hilemórfico aristotélico son evidentes, la extensión es 
el lugar, el ámbito (sustrato) donde tiene lugar la determinación figurativa; sin 
embargo, «materia» no es lo mismo que «extensión», aquella supone la pregunta 
metafísica sobre el «qué es» [to on] (la estatua puede ser de bronce o de made-
ra, pero debe ser de «algo»), mientras que en la extensión cartesiana opera una 
 reducción a las categorías geométricas ancho-alto-largo que deja en suspenso 
la pregunta metafísica acerca del «qué es». La determinación cualitativa (cómo 
es) no puede proceder de la naturaleza espacial de la extensión ni puede, como 

7  Es imposible (=no se puede pensar) la extensión sin figura ni la figura sin extensión (AT X 
418).



Dualismo ontológico y monismo GNOSEOLÓGICO en las REGULAE... 99

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid

hemos visto (Cf. 2, AT X 383), conducirnos nuevamente a la pregunta por su 
quidditas. Descartes apela, para dar respuesta a esta doble exigencia de una deter-
minidad cualitativa subordinada a las condiciones de su conocimiento (experien-
tia/deductio), a la figura, término procedente de la «forma/eidos» de la tradición 
aristotélico tomista pero resignificado a la luz de las exigencias cartesianas. Al 
igual que su contrapartida escolástica designa el modo en que un substrato (mate-
ria/extensión, respectivamente) es determinado por cierto principio aprehensible 
sólo intelectualmente. Pero mientras la forma/eidos apunta a una realidad obje-
tiva, en el caso tomista, presente en el entendimiento divino, la figura cartesiana 
apunta en el sentido inverso, a saber, al modo en que las determinaciones cuali-
tativas de la corporalidad pueden ser inteligibles para la mente, y explica a tal fin, 
que en todas las sensaciones externas (AT X 412) se produce un contacto entre 
dos cuerpos (como en un sello y la cera) en el que uno (luz, olor, etc.) imprime 
su figura al otro (los órganos del cuerpo). Para que esto sea posible, es necesario 
que toda cualidad sensible sea expresable en términos figurativos y tal parece ser, 
según Descartes, el caso; luego de ejemplificar cómo, por ejemplo los colores, 
pueden ser expresados a través de distintos patrones o entramados del tipo: 

Afirma que «la multitud infinita de figuras basta para expresar todas las 
diferencias de las cosas sensibles [cum figurarum infinitam multitudinem omnibus 
rerum sensibilium differentiis exprimendis sufficere sit certum]» (AT X 413). A pri-
mera vista parece poco convincente el argumento, pues los ejemplos no señalan 
con claridad una relación de hecho entre un patrón figurativo y un color determi-
nado y la existencia de una «multitud infinita de figuras» tampoco supone nece-
sariamente que ellas expresen aquellas cualidades sensibles. Sin embargo, si aten-
demos a las exigencias expuestas anteriormente el planteo tiene su  coherencia: 



100 Rodolfo Leiva

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid

Descartes no afirma que las cualidades sensibles sean patrones figurativos8 (que lo 
rojo obedezca a tal patrón, y lo amargo o lo rugoso a tal otro) sino  simplemente 
que nuestra posibilidad de conocer los cuerpos encuentra como límite analítico 
una naturaleza simple cuyas dimensiones son la extensión y la figura y que la 
infinita posibilidad de la figuración permite describir toda posible cualidad de 
un cuerpo, porque «el concepto de figura es tan común y simple que está impli-
cado [involvatur] en todo lo sensible» (AT X 413). Que la figura esté implicada, 
envuelta [involvatur] en la sensación no quiere decir que ella sea una figura. Sin 
embargo, no explica cómo o en qué sentido está implicada o envuelta9.

En la sensación se produce el encuentro entre dos cuerpos, el sentido exter-
no y un objeto exterior que imprime su figura en él (como un sello en la cera), 
principio que, con sus particularidades, rige a todos los sentidos: por ejemplo 
en «primera parte del ojo, que es opaca, recibe sí la figura que imprime en ella 
el movimiento de la luz diversamente coloreada; y la primera membrana de los 
oídos, de la nariz y de la lengua» (AT X 412). La percepción es descrita entonces 
como la traslación mecánica de (lo que el entendimiento concibe como) la figu-
ración (o patrón figurativo) de un cuerpo exterior a los órganos que componen el 
sentido externo, o más precisamente, a ciertas membranas sutiles de los órganos 
que reciben dicha impresión y la comunican a través de los nervios al cerebro, 
«donde tienen su origen» (AT X 414). 

8  Davenport (2006) sostiene la opinión contraria, que Descartes afirma la existencia de un 
correlato de hecho entre un patrón figurativo y la cualidad sensible («el rojo es una figura, el 
amarillo otra figura», p.26), y para justificarlo alude a dichas figuras como «puramente semió-
ticas [a purely semiotic shape]» (p.26), en el sentido que representan cualidades, en este caso, 
more geometrico. Lo que nos conduce nuevamente a nuestra hipótesis: que dichas figuras 
expresan nuestra posibilidad de conocer («semánticamente») la extensión y no un hecho 
acaecido entre dos cuerpos (el ojo que ve a lo rojo, la mano que toca lo frío, etc.). 
9  De Rosa (2010) ha estudiado la naturaleza representacional de las sensaciones a partir de 
lo que denomina «an descriptivist account of ideas», esto es, el modo en que «el objeto de una 
idea es determinado por una descripción identificadora expresada por el modo en que se 
presenta la idea» (p.2).  El análisis de De Rosa ofrece, sin embargo, pocas respuestas ante este 
interrogante: en primer lugar, porque su interés radica fundamentalmente en la dimensión 
eidética del problema, mientras que aquí el interrogante es descifrar la naturaleza misma de 
«lo sensible» al reconocer como conceptos límites (más allá de los cuales es imposible avanzar) 
la «extensión» y la «figura». En segundo lugar, al hacer foco fundamentalmente en las Medi-
tationes, apenas si menciona lateralmente el problema presente en las Regulae (pp.122, 126 y 
130). Clarke, por su parte, destaca en este sentido que «la sugerencia [cartesiana] era simple-
mente que los colores condicionalmente podrían ser modelados en formas y que, de ese 
modo, al menos evitaríamos el error de imaginarnos nuevas entidades teóricas no relacionadas 
a las sensaciones» (2005, p.47), dejando en suspenso cómo estaría la figura comprometida en 
la sensación.



Dualismo ontológico y monismo GNOSEOLÓGICO en las REGULAE... 101

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid

5. El sentido interno o sentido común

[a.b] Si bien Descartes no explicita la ubicación del sentido interno o senti-
do común, toda «fuerza motriz [vis motrix]» (AT X 414) procede del cerebro y 
se conduce hacia él, por lo que cabe suponer que es allí donde sitúa al sentido 
interno o sentido común10. La función del sentido común es, al igual que en el 
De anima aristotélico, unificar la diversidad de las percepciones procedentes del 
sentido externo, que se brindan de modo individual y simultáneo, en un mismo 
ámbito desde el cual es posible luego diferenciar las unas de las otras e identificar 
las cualidades sensibles11 como géneros y sub-géneros de una misma percepción. 

El modo en que este sentido recibe las figuraciones de los sentidos externos 
es diferente al mecanismo del sello y la cera, pues «cuando el sentido externo es 
movido por el objeto, la figura que recibe es trasladada [deferri, «se precipita»] a 
otra parte del cuerpo, que se llama sentido común, de un modo instantáneo y 
sin que ningún ser pase realmente de uno a otro» (AT X 413-414) e ilustra este 
principio con el movimiento de una pluma que, al escribir, realiza ciertos movi-
mientos en un extremo pero que afectan o se manifiestan en toda la pluma12. A 
diferencia de la impresión sufrida en el sentido externo por los objetos, donde 
un elemento común (la figura) comunica dos elementos extraños (objetos/sen-
tidos), la relación existente entre el sentido externo y el interno es la dada entre 
las dos caras o extremos de una misma cosa. El sentido común es el anverso del 
sentido externo, no algo extraño o distinto de él, como si el sentido externo fuese 
una unidad (de los sentidos particulares, vista, oído, tacto, etc. y los nervios que 
comunican todo el organismo con el cerebro) orientada hacia el exterior, cuyo 

10  En su siguiente obra, el Traité du monde et de la lumière, explica en su segunda parte titu-
lada como L’Homme que es en la «Glándula H, [el] lugar en que residen la imaginación y el 
sentido común» (AT XI 177).
11  Cada sentido por separado (dirán tanto Aristóteles como Descartes), sólo puede dedicarse 
a su objeto, por lo que es necesario, para diferenciar e identificar lo blanco de lo rugoso de un 
objeto, un sentido que tenga por objeto los sentidos externos. 
12  Sucede «exactamente de la misma manera que ahora, mientras escribo, comprendo que en 
el mismo instante en que cada letra es trazada en el papel, no sólo es puesta en movimiento 
la parte inferior de la pluma, sino que no puede haber en ella ningún movimiento, por míni-
mo que sea, que al mismo tiempo no se reviva en toda la pluma, y que toda aquella variedad 
de movimientos también son descritos por la parte superior de la pluma en el aire, aunque 
piense que nada real pasa [trasmigra, trasnmigrare] de un extremo a otro». (AT X 413-414).



102 Rodolfo Leiva

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid

correlato interior es precisamente el sentido común13, y los movimientos dados 
en uno implican los movimientos del otro14. 

El sentido común no sólo unifica las figuraciones del sentido externo sino 
además es el asiento de [ ] la «fantasía o imaginación» y [ ] la «memoria». Des-
cartes, al igual que Aristóteles, es ciertamente ambiguo respecto de la relación 
dada entre el sentido común y la imaginación/memoria, aunque en primera 
instancia podemos afirmar que se trata de tres partes físicas, orgánicas, del mismo 
sentido. 

[ ] La imaginación es el lugar físico donde «las imágenes [o figuras son] 
pintadas [especiebus in phantasía depictis]» (AT X 440), tanto [ ] las figuras 
[especiebus] implicadas en las cualidades sensibles procedentes del sentido externo, 
como [ ] los objetos «pintados en nuestra fantasía [in phantasía nostra depic-
tas]» (AT X 449) por el entendimiento cuando compone ideas de modo falaz15 
(«componentis imaginationis judicium fallax» AT X 368) o con certeza, cuando 
tiene por objeto figuras geométricas (AT X 449). 

La imaginación o fantasía es, técnicamente, la facultad de «figurar [figūrāre]», 
esto es, de codificar16 o traducir la información procedente del sentido interno/
sentido externo haciendo de la figura=dimensión que el entendimiento atribuye 
a la corporalidad=patrón figurativo, figuras=eidos=ideas y viceversa. En efecto, 
Descartes asocia en numerosos pasajes figura e idea, ya sea directamente («estas 
mismas figuras o ideas» AT X 414), por equivalencia terminológica (AT X 415 
y AT X 416 y AT X 436) o en su empleo recíproco (AT X 412, AT X 413)17, 
con lo cual el modo en que las cualidades sensibles pueden expresarse son ideas 

13  Poco después, en L’Homme retomará este problema más ordenadamente: reconocerá que 
los sentidos externos comunican ciertos “espíritus animales” al cerebro, donde se encuentra la 
glándula H y el sentido común (Cf. Nota 8).
14  Clarke (2005, p. 48) ha destacado, acertadamente, que el énfasis cartesiano en establecer 
la unidad del mecanismo por el cual el sentido común recibe las figuraciones de los sentidos 
externos radica en la necesidad de apartarse de la tradición escolástica que explicaba dicho 
fenómeno a partir de las species intelligibilis, como dirá tiempo después en su Dioptrique, «esas 
pequeñas imágenes que revolotean por el aire [ces petites images voltigeantes par l’air] llamadas 
especies intencionales [especes intentionelles] que tanto trabajan la imaginación de los filósofos» 
(AT VI 85).
15  Quizás cuando compone objetos como el unicornio o el centauro que carecen de realidad.
16  Marion, (2008),  p. 147.
17  Marion,  (2008), §. 19, pp. 145-152.



Dualismo ontológico y monismo GNOSEOLÓGICO en las REGULAE... 103

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid

y ciertas ideas (por ejemplo un círculo) pueden ser re-presentadas, «pintadas 
[depictas]» por la mente en la fantasía, puede imaginarlas. 

De este modo, se figura en el doble sentido del término: en primer lugar, 
[ ] figurarse en el sentido de «hacer consciente», pues la imaginación «repre-
senta, presenta a la conciencia» [to phainetai] las figuras que llegan del sentido 
externo a través del sentido interno, con lo cual percibe. En este caso, «el sentido 
común desempeña también la función de un sello para imprimir en la fantasía 
o imaginación, como en la cera, las mismas figuras o ideas que llegan de los 
sentidos externos puras y sin cuerpo» (AT X 414). Pero para que la percepción 
sea consciente18 es preciso que el espíritu se sirva de la facultad figurativa de la 
imaginación y la aplique a las figuras procedentes del sentido interno, es decir, 
se represente aquellas figuras impresas en las membranas sutiles de los órganos 
sensitivos del sentido externo como un objeto percibido. Así, cuando «se aplica 
[la fuerza del espíritu] con la imaginación al sentido común, es denominada 
ver, tocar, etc.» (AT X 415-416). A esta esfera de la facultad figurativa la llama 
«imaginación puramente corporal [phantasia pure corporea]» (AT X 415) y no es 
exclusiva del ser humano sino que es común a todos los animales. 

[ ] Existe otra modalidad de esta facultad figurativa que es propia del ser 
humano porque requiere el «concurso de la razón [ministerio rationis]» (AT X 
415), la imaginación que compone, que da forma a imágenes concebidas por el 
espíritu, como cuando se compone una idea a partir de dos (como el centauro), 
cuando da forma o se «figura» conceptos o ideas extensas, como un triángulo, 
un cuadrado, etc.,  e incluso cuando el entendimiento realiza ciertos procesos 
deductivos susceptibles de ser expresados figurativamente, como la «enumeratio» 
descrita en la Regla VII, en la que en un «movimiento continuo de la imagina-
ción [continuo quodam imaginationis motu singula intuentis]» (AT X 388)19 se 
intuyen las verdades evidentes y «al mismo tiempo se pasa a otras» (AT X 388) en 

18  Ya Aristóteles situaba la autoconciencia de la percepción en el sentido interno (Cf. Aristó-
teles, Acerca del alma, 425 a27, Acerca de la memoria y la reminiscencia, 450 a10, Acerca de las 
partes de los animales, 686 a31), aunque lo hacía sólo para evitar una regresión al infinito, 
pues si el acto de ver necesita, para ser consciente, de otro sentido, éste requeriría de otro para 
ser consciente de aquél y así hasta el infinito, a no ser que exista un sentido que sea consciente 
de los demás y «que se capte a sí mismo» (Cf. Acerca del alma, 425 b16).
19  El traductor castellano prefiere la interpretación de Crapulli y Marion de interpretar el 
párrafo como una errata y propone «con un movimiento continuo del pensamiento» (p. 95, 
nota 38). Sin embargo, los manuscritos A y H hablan de «imaginationis motu» y así lo 
recogen AT. 



104 Rodolfo Leiva

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid

un encadenamiento de la razón que permite verificar la certeza de la experientia 
inductiva. En este caso, se aplica la fuerza del espíritu «a la imaginación para for-
mar nuevas figuras, [y] decimos [que se llama] imaginar o concebir» (AT X 416). 

[ ] La reiteración habitual de impresiones figurativas en la imaginación tien-
de a dejar huellas en ella, lo que permite recordarlas. La «fantasía [explica] es una 
verdadera parte del cuerpo y de una magnitud tal que sus diversas partes pueden 
asumir varias figuras distintas entre sí, y que suelen conservarlas durante mucho 
tiempo: es lo que se llama entonces memoria» (AT X 414). La memoria, como 
la imaginación, también está compuesta por una doble esfera, aunque en las 
Regulae apenas se mencione el problema. Habla de una memoria «que es corporal 
y semejante a la de los animales [y que] no es nada distinta de la imaginación» 
(AT X 416), pero deja en claro que sólo se trata de una parte de ella. En su obra 
anterior, el Studim bonae mentis, distinguía dos tipos de memoria, una «corporal» 
que «requiere de frecuentes repeticiones para mantener sus hábitos» (AT X 201) 
y una «intelectual» que «no depende sino del alma sola» (AT X 201). Ni en el 
Studium ni en las Regulae se detiene exhaustivamente en estas definiciones, lo 
que ha dado lugar a no pocas interpretaciones, pero en líneas generales queda 
clara la distinción, al menos en las Regulae, entre [ ] una memoria corporal en la 
que se fijan o conservan las figuraciones procedentes de la imaginación aplicada 
al sentido común, es decir, el recuerdo de las representaciones procedentes del 
sentido externo, una memoria mecánica capaz de retener la «imaginación pura-
mente corporal» y que, cabe inferir, pertenece en diverso grado a todo el reino 
animal. Y por otro lado, una [ ] memoria intelectual en la que se grabarían las 
representaciones producidas por el espíritu (que «si se aplica a la imaginación 
sola en cuanto ésta está revestida de diversas figuras, es denominada recordar», 
AT X 416), como el movimiento de una enumeratio o en la demostración del 
Teorema de Tales, y que siguiendo el paralelo con la imaginación que «requiere 
el concurso de la razón», sólo pertenecería al género humano20.

20   La naturaleza puramente humana de la memoria intelectual aparece explícitamente men-
cionada en obras posteriores, como en la carta a Mersenne del 6 de agosto de 1640, donde 
habla de «otro tipo de memoria [amén de la corporal], que no depende de los órganos del 
cuerpo, la memoria que es completamente espiritual [tout à fait spirituelle] y no se encuentra 
en las bestias» (AT III 143). Sin embargo, más allá de esta premisa elemental, poco sabemos 
de lo que entendía Descartes por «memoria intelectual». El análisis que realiza Clarke al res-
pecto (2005, pp.99-105) invoca numerosas cartas en las que hace mención a una memoria 
intelectual como opuesta a la puramente corporal, pero lo fragmentario y circunstancial de 
los testimonios nos impide tener una definición precisa de ella: por ejemplo, a propósito de 
la muerte del hermano de Huygens le escribe en 1642 una carta en la que expresa su anhelo 
de que el alma conserve recuerdos de su vida terrena tras la muerte del cuerpo (AT III 798), 



Dualismo ontológico y monismo GNOSEOLÓGICO en las REGULAE... 105

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid

6. El espíritu o mente

[b] En los parágrafos anteriores anticipábamos que ciertas funciones de la 
phantasía y la memoria requerían del concurso de una determinada fuerza [vis] 
enteramente distinta a la corporalidad que Descartes denomina mens, spiritus, 
intellectus o ingenium, «fuerza [vis] por la cual propiamente conocemos las cosas 
… puramente espiritual [pure spiritualem] y no menos distinta de todo el cuerpo, 
que la sangre lo es del hueso, o la mano del ojo» (AT X 415). Ya en sus Cogitatio-
nes privatae reconocía que para figurarse las cosas espirituales era necesario utilizar 
analogías pertenecientes a lo corporal21, y por esa razón habla aquí con términos 
propios de la filosofía natural (física), de una fuerza22, una vis cognoscens23 que 
siendo pure spiritualem puede aplicarse sobre la corporalidad (la phantasía y la 
memoria) o actuar por sí misma [sola agit], puede «entender [intelligere]» (AT 
X 416). Sobre esto volveremos en breve, pues debemos primero detenernos un 
instante en los ejemplos que propone para ilustrar esta relación cuerpo/mente y 
cómo éstos pueden oscurecer o clarificar el problema. En efecto, cuando habla de 
los pares opuestos sangre/hueso y mano/ojo alude a realidades de tipo corporal, 

en otra dirigida al Padre Mesland de 1644 de habla de los vestigios [vestiges] que, a diferencia 
de la memoria corporal, permanecen en el pensamiento mismo («et que celle des choses intel-
lectuelles dépend de quelques autres vestiges qui demeurent en la pensée même» AT IV 114) e 
incluso, en la entrevista hecha por Burman en 1648 adjudica a la memoria intelectual la 
asociación semántica  entre las letras y el significado de una palabra («cuando al oír que la voz 
R-E-Y significa suprema potestad, lo confío a la memoria, y después evoco ese significado, 
esto ocurre ciertamente gracias a la memoria intelectual, pues entre aquellas tres letras y su 
significado no hay ninguna afinidad que me permita obtenerlo, sino que recuerdo lo que esas 
letras denotan por la memoria intelectual. Pero esta memoria intelectual es más propia de los 
universales que de las cosas particulares, de manera que por ella no podemos acordarnos en 
particular de todo lo que hemos hecho» (AT V 150). Sin embargo, poco aporta el análisis de 
Clarke a lo establecido en las Regulae o en las obras precedentes (Studium bonae mentis), por 
lo que es imposible establecer si ya desde estas épocas tempranas concebía su memoria inte-
lectual en alguno de estos sentidos.
21  «Lo mismo que la imaginación se sirve de figuras [figuris] para concebir cuerpos, así la 
inteligencia para figurarse [ad spiritualia figuranda] las cosas espirituales se sirve de ciertos 
cuerpos sensibles, como el viento, la luz: de donde, filosofando de la manera más elevada, 
podamos conducir el espíritu, mediante el conocimiento, a las alturas» (AT X 217).
22  Tiempo después, en sus Sextas respuestas a las objeciones de sus Meditationes apelará nue-
vamente a una analogía de la filosofía natural (física) para explicar la presencia del alma en el 
cuerpo al compararla con la fuerza que la gravedad ejerce sobre los cuerpos (AT X 442).
23  Ya Avicena hablaba en (las traducciones latinas a) su comentario al De anima aristotélico 
de cinco sentidos internos propios del hombre, la fantasía o sensus comunis, imaginatio, vis 
aestimationis, vis memoralis o reminiscibilis y vis imaginativa o vis cogitans. Sepper (1996), p. 
20.



106 Rodolfo Leiva

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid

por lo que no ilustran adecuadamente la distinción “ontológica” buscada pero, no 
obstante, expresan la relación orgánica existente entre las diferentes partes de un 
mismo todo. La sangre y el hueso, la mano y el ojo son comprensibles sólo en el 
marco de la totalidad orgánica (cualquier organismo biológico) de la que forman 
parte, y del mismo modo la vis cognoscens pure spiritualem y lo corporal pertene-
cen a una misma totalidad humana cuya unidad les da sentido. De este modo, lo 
primero que debemos comprender es que lo corporal y lo espiritual pertenecen a 
un sínolo no ya hilemórfico, sino gnoseológico que constituye la realidad humana, 
que sobre el mecanicismo biológico (percepción, memoria corporal, etc.) propio 
de la animalidad dispone de una ratio, bona mens o intellectus que le permite 
acceder a ciertas verdades propias o accesibles a su potencia, a su vis cognoscens.

Para explicar cómo se conduce esta vis cognoscens recurre nuevamente a una 
expresión mecanicista24 afirmando que «esta fuerza cognoscente a veces es pasiva, 
a veces activa, unas veces imita [imitatur] al sello, otras a la cera» (AT X 415), 
pues como ya hemos visto el espíritu es pasivo en relación a las figuraciones que 
proceden del sentido interno (imaginación y memoria) pero activo en relación 
a la capacidad de producir: a) por sí mismo figuras nuevas (“la imaginación que 
crea”), es decir, «aplicada» a la facultad de figurar y b) cuando obra por sí misma, 
cuando “actúa sola y entiende”. 

En principio, que el alma sea activa y pasiva tiene pleno sentido en el marco 
del aristotelismo escolástico en que se forma Descartes, en el que la polémica 
sobre la naturaleza del nous pathetikós y el nous poietikós llevaba siglos de desa-
rrollo, del mismo modo que la utilización del término vis=fuerza para referirse 
a las acciones y pasiones de intelecto recoge una expresión habitual en toda la 
literatura filosófica de la época. Es precisamente en este marco semántico en el 
que la distinción de los intelectos (activo/pasivo) forma parte del sensus commu-
nis del ámbito filosófico, dónde procura enfatizar Descartes es que «tal fuerza es 
única» (AT X 415) y en un pasaje que ya hemos desglosado, explica que «es una 
sola y misma fuerza, la cual, si se aplica con la imaginación al sentido común, es 
denominada ver, tocar, etc.; si se aplica a la imaginación sola en cuanto ésta está 
revestida de diversas figuras, es denominada recordar; si a la imaginación para 
formar nuevas figuras, decimos imaginar o concebir; si finalmente, actúa sola, 
entender [intelligere]» (AT X 415-416). La unidad de la vis cognoscens es el punto 
de partida y el correlato interior de la unidad de la humana sapientia, aquella que 

24  Aunque aclara que «solamente se debe tomar por analogía, pues en las cosas corpóreas no 
se encuentra absolutamente nada semejante a esta fuerza» (AT X 415).



Dualismo ontológico y monismo GNOSEOLÓGICO en las REGULAE... 107

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid

aplicada a distintos objetos y presente en igual grado en todos (Cf. 2), expresaba 
la unidad de la razón.

En los apartados precedentes analizamos cómo esta vis se relaciona con la 
corporalidad, cuando se «aplica» al sentido común al percibir o a la fantasía al 
recordar, imaginar, concebir, etc., de modo que sólo restaría establecer cómo es 
que esta vis «actúa sola [sola agit]», cómo es que «entiende [intelligere]». Lamen-
tablemente Descartes no se explaya mucho al respecto, y sólo contamos con los 
fragmentos citados para intentar descifrar el enigma. Davenport (2006, p. 32) 
propone al respecto una seductora hipótesis: propone diferenciar las actividades 
de la mente vinculadas a lo corporal (imaginación, memoria, etc.) como propias 
de la «inteligencia [intelligence/ingenium]», mientras que la actividad propia de 
la vis cognoscens pure spiritualem cuando actúa sola, cuando se aplica a sí misma, 
consistiría en «comprender [understarnd/intelligere]», una actividad cuya absoluta 
autonomía (de todo lo corporal) señalaría a la condición humana primordial, 
la libertad de su voluntad. El libre albedrío sería entonces la condición e inde-
terminación primaria que hace posible todo acto intelectivo puro, aquél tipo 
de experiencia verdadera (Cf. 2) que denomina intuitus purus, la «concepción 
[conceptus] de una mente pura y atenta tan fácil y distinta, que nace de la sola 
luz de la razón y que por ser más simple, es más cierta que la misma deducción» 
(AT X 368). 

 7. Mecanicismo gnoseológico, dualismo ontológico

De lo visto hasta el momento podemos extraer nuestras primeras conclusiones 
generales: 

i) en primer lugar, Descartes emprende su «recherche de la Vérité» 
procurando establecer las condiciones de una experientia verdadera, por lo 
que su investigación del problema del conocimiento humano girará en torno 
al modo en que presume es posible la experiencia perceptiva y cognitiva. Si 
apela a una fisiología del conocimiento, lo hace sólo para establecer ciertos 
parámetros generales involucrados en los mecanismos senso/perceptivos y 
cognitivos, echando mano a tal fin de las enseñanzas de la escolástica. Por esta 
razón dedicará los años siguientes (de finales de la década de 1620 hasta 163325) 

25  Gaukroger (2002), p. 227.



108 Rodolfo Leiva

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid

a estudiar detenidamente la anatomía y fisiología modernas (Harvey, etc.) 
procurando independizase de los antiguos cánones metafísicos de la escolástica 
(fundamentalmente de la influencia del De anima y el Parva naturalia aristotélico 
y sus comentaristas escolásticos privilegiados, Tomás de Aquino y los manuales 
conimbricensis), cuyo resultado quedará plasmado en Le traité de l’homme.

ii) Dichos mecanismos senso/perceptivos y cognitivos están organizados en 
un dualismo funcional cuerpo/mente, es decir, una distinción ontológica funda-
mentada en la organización funcional de las facultades cognoscentes. Descartes 
no fundamenta estos órdenes como principios substanciales, es decir, autosufi-
cientes y autónomos (como lo hará más adelante con la res cogitans y la res exten-
sa), sino que los distingue en relación con nuestra posibilidad de conocerlos. Así, 
la corporalidad se define según sus elementos cognoscibles (figura y extensión) 
y la mente como alma o espíritu racional que sólo puede describir por analogía 
(vis cognoscens, etc.), en concordancia con el dogma de fe y el sentido común 
cristiano del S. XVII26. 

iii) El mecanicismo implicado en los procesos cognitivos (mecanicismo 
gnoseológico) tiene como correlato epistémico un mecanicismo puramente des-
criptivo que no busca explicar los fundamentos ontológicos de los fenómenos 
(como el atomismo) sino simplemente explicarlos mediante descripciones geo-
métrico/algebraicas sobre la base de una hipótesis micro-corpuscular. No sólo los 
fenómenos hidrostáticos o gravitatorios (la caída de los cuerpos) serán reducidos 
a expresiones geométrico/corpusculares27, sino también la fisiología del conoci-
miento será explicada por medio de un mecanicismo en el que las fuerzas siempre 
exteriores comunican sus movimientos imprimiendo, como el sello en la cera, 
una determinada figuración o patrón figurativo.

26  Cottingham (1995), p.170.
27  En efecto, en sus Physica-Matemática analiza cómo la filosofía natural puede expresarse en 
relaciones proporcionales aritmético-geométricas: en la primera parte, dedicado a la hidrostá-
tica y que titula Aquae comprimentis in vase ratio reddita, describe los movimientos de los 
flujos concebidos a partir de una micro-mecánica en la que cada punto (o corpúsculo) des-
cribe una determinada trayectoria geométrica en virtud de la fuerza a la que se ve sometido. 
Del mismo modo, en el otro ensayo titulado Lapis in vacuo versus Terrae centrum cadens, 
quantum singulis momentis motu crescat, explica la aceleración y trayectoria de la caída de los 
cuerpos mediante una descripción geométrica de la fuerza como momentos del incremento 
de los movimientos [minimum motûs] de los cuerpos (AT X 76).



Dualismo ontológico y monismo GNOSEOLÓGICO en las REGULAE... 109

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid

iv) La clave que unifica todo el sistema y vincula el ámbito (topos) de lo 
corporal y de lo espiritual es la figura. Como hemos visto, este término es clave 
en el giro subjetivo de la empresa cartesiana al desplazar el sentido epistémico 
del «eidos/figura» como «determinación inteligible» de los objetos de la filosofía 
escolástica a la figura como representación del modo en que es posible expresar 
las cualidades sensibles de los objetos. Nuestra posibilidad de conocer los 
cuerpos, vimos, encuentra como límite analítico una naturaleza simple cuyas 
dimensiones son la extensión y la figura, de modo que en la percepción un 
objeto extenso traslada mecánicamente su figuración a otro (objeto/sentido 
externo, sentido externo/sentido interno) hasta que la facultad de figurar (la 
fantasía) traduce, codifica esa información en figuras=eidos=ideas, a la vez que 
estas formas=ideas pueden ser grabadas allí [depictas] como figuras=patrones 
figurativos, se re-presentan, como cuando imaginamos un círculo o una 
quimera. Con lo cual, la figura pertenece a lo que el entendimiento conoce 
como corporalidad (extensión+figura) a la vez que la asimila a la forma general 
[eidos] del pensamiento, «figuras o ideas».

8. Dualismo ontológico, monismo gnoseológico

Más allá de que la dualidad ontológica cuerpo/mente, o mejor, cuerpo/alma 
formaba parte del sentido común de la Europa cristiana del siglo XVII y de la 
tradición aristotélico tomista predominante, Descartes se encarga en las Regulae 
de fundamentar la necesidad de distinguir estos ámbitos con el fin de explicar los 
mecanismos senso perceptivos y cognitivos que constituyen nuestra experientia a 
fin de establecer cómo es posible una experientia verdadera. Por esta razón aclara 
al comienzo de la Regla XII que considerará las cosas no en sí mismas sino en 
relación a «nosotros que [las] conocemos» (AT X 411 = AT X 383 «nosotros 
consideramos aquí la serie de las cosas en cuanto han de ser conocidas y no la 
naturaleza de cada una de ellas») aclarando que estas facultades y funciones que 
propone son «suposiciones [suppotitiones]»28 que uno puede o no aceptar. Este 
dualismo, organizado en función de las facultades cognoscentes, podría dar lugar 
a una interpretación dualista de la gnoseología cartesiana pero,  precisamente, 

28  En efecto, su objetivo será determinar «cuál es la manera más útil a mi propósito [buscar 
la verdad] de concebir todo lo que hay en nosotros para conocer las cosas. Y [aclara] no creáis, 
si os place, que la cosas es así; pero, ¿qué impedirá que adoptéis las mismas suposiciones, si es 
evidente que ellas en nada disminuyen a la verdad de las cosas sino que, por el contrario, las 
tornan más claras» (AT X 412).



110 Rodolfo Leiva

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid

porque no fundamenta ontológicamente estos ámbitos (como hará luego con su 
ego cogito) constituyen aquí un sistema en cuyos extremos se encuentran efecti-
vamente la mente y el cuerpo pero que en su funcionamiento se hallan íntima-
mente ligados, unificados por la doble posibilidad figurativa de la fantasía que 
comunica (traduce) la información procedente de los sentidos externos y figura 
(representa) los conceptos (círculo, quimera) o ideas de la mente. Así, la distin-
ción ontológica mente/cuerpo de la que parte (culturalmente) o a la que llega 
(como consecuencia de la distribución de facultades necesarias para conocer) 
oculta un verdadero monismo gnoseológico donde la hipótesis figurativa de la 
percepción reduce toda la realidad cognoscible a un plano especulativo en la que 
toda cualidad sensible es una idea. 

Al dejar de lado la pregunta por la mismidad del objeto (la quiddidad, Daven-
port, 2006, p. 28) a favor del posible (hipotético) modo en que lo conocemos, 
su investigación buscará determinar la cualidad del objeto para el conocimiento. 
Un objeto determinado, una naranja por caso, imprime una serie de figuraciones 
(como su color, su forma, su olor, etc.) en las membranas sutiles de los sentidos 
externos (la «primera parte del ojo», la «primera membrana de la nariz», etc.), 
cuyo movimiento se traslada al sentido interno, sede de la facultad figurativa o 
fantasía donde «las imágenes [o figuras son] pintadas», tanto las figuras [especie-
bus] implicadas en las cualidades sensibles procedentes del sentido externo, como 
los objetos «pintados en nuestra fantasía» por el entendimiento cuando compone 
ideas de modo falaz o con certeza, cuando tiene por objeto figuras geométricas. 
Así podemos afirmar que la naranja es un objeto relativamente esférico, de color 
naranja, con determinado aroma, que al caer de la mesa describe una determi-
nada trayectoria, etc. ideas que nos formamos por distintas vías, como las ideas 
geométricas que adquirimos por reflexión29 o las ideas de las cualidades que 

29  Incluso en algunos pasajes Descartes deja entender que este tipo de ideas de reflexión, 
como las de la matemática y la geometría estarían presentes como «semillas» de modo innato: 
«tiene la mente humana no sé qué de divino, en donde las primeas semillas de pensamientos 
útiles [prima cogitationum utilum semina]» (AT X 373), aunque aclara poco después de que 
«estoy convencido de que [estas] ciertas primeras semillas de verdades [están] impresas por la 
naturaleza en el espíritu humano [prima quaedam veritatum semina humanis ingenis a natura 
insita]” (AT X 376). Descartes negará, tiempo después, la existencia de semejantes ideas inna-
tas, como en su Notae in programa quodam donde dice que «jamás escribí o juzgué que la 
mente necesite de ideas innatas que sean algo diverso de la facultad de juzgar» (AT VIII 358) 
cuya naturaleza, impresa por Dios en el alma, es efectivamente una razón geométrico-ma-
temática. En una carta a Mersenne del 15 de abril de 1630, explicará que las «verdades 
matemáticas, que vos llamáis eternas, han sido establecidas por Dios y dependen de Él ente-
ramente, lo mismo que todo el resto de criaturas [y agrega] es Dios quien ha establecido estas 



Dualismo ontológico y monismo GNOSEOLÓGICO en las REGULAE... 111

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid

adquirimos por experiencia de modo adventicio (como su color, aroma, etc.) 
pero que en definitiva constituyen nuestra relación cognoscente con el objeto. 

De este modo, si «percibimos» ideas (figura=idea), recordamos ideas, forma-
mos nuevas ideas combinando con la fantasía o reflexionando según las leyes de 
nuestra propia naturaleza (ideas «innatas» o producidas por la propia reflexión, 
Cf. nota 28) el pretendido dualismo gnoseológico no es sino un monismo gnoseo-
lógico en el que toda la realidad es reducida, en relación a su posibilidad de cono-
cerla, a un sistema interioridad-exterioridad (Cf. Cuadro nº1) donde las ideas son 
producidas por la propia mente en función de su naturaleza o comunicadas de 
modo mecánico (o análogamente a lo mecánico, como cuando el entendimiento 
figura sus ideas en la fantasía) en un sentido o en otro. En otras palabras, si el 
dualismo ontológico afirma la existencia de una corporalidad responsable de la 
sensación externa, la facultad de figurar y la memoria (al menos en parte), esta 
corporalidad no es concebida por Descartes sino como una corporalidad ideal, 
una corporalidad que funcionalmente recibe o percibe ideas, (aunque no sepamos 
bien cómo, Cf. 4 y nota 8) que las almacena o las produce y que en su misma 
constitución (ser el resultado analítico de la extensión sumada a la figura) es, 
en relación a nuestra posibilidad de conocerla, la de una idea. Esta concepción 
idealista de lo corporal permite, precisamente, integrarla de modo sistemático 
con aquella vis cognoscens pure spiritualem que es la mente y señala un punto de 
inflexión en el giro subjetivo de la filosofía cartesiana.

leyes en la naturaleza como un Rey establece leyes en su Reino. Ahora bien, no hay ninguna 
en particular que no podamos comprender si nuestro espíritu se entrega a considerarla, y 
todas ellas son innatas a nuestras mentes; del mismo modo que un Rey, si tuviera también ese 
poder, imprimiría sus leyes en el corazón de todos sus súbditos» (AT I 145). El problema del 
innatismo cartesiano es, por lo visto, más que complejo y admite numerosas interpretaciones. 
Con lo dicho baste y sobre para asimilar la naturaleza geométrico-matemática de la razón 
humana con la naturaleza de la creación en general.



112 Rodolfo Leiva

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid

9. Conclusión

Al comienzo del presente trabajo nos proponíamos estudiar la factibilidad 
de la hipótesis de la existencia de un monismo gnoseológico en las Regulae ad 
directionem ingenii de R. Descartes. Hemos visto a tal fin, cómo la filosofía 
natural cartesiana de los primeros ensayos de juventud (1618-1619) dio origen 
a un ambicioso proyecto denominado mathesis universalis, una ciencia universal 
del orden y la medida, que se presentaba inicialmente (Regla IV-B) como una 
exigencia epistémica, es decir, como aquello a lo que se debe aspirar para empren-
der la búsqueda de la verdad. Vimos luego cómo esta exigencia toma cuerpo en 
la redacción definitiva de las Regulae determinando la perspectiva gnoseológica 
que la caracteriza en la que la búsqueda de verdad está orientada a la dirección 
del espíritu en lugar de la interrogación sobre la naturaleza metafísica de los 
objetos. Esta perspectiva gnoseológica da lugar a la pregunta por las condicio-
nes necesarias para el conocimiento de dicha verdad y consecuentemente a una 
psicología del saber en la que se describe cómo los mecanismos perceptivos y 
cognitivos integran un sistema compuesto, ontológicamente hablando, de cuerpo 
y mente, organizados sobre la doble posibilidad de la «figuración», esto es, ser 
parte de la dimensión de lo corporal y a su vez el elemento inteligible de ella 
(figura=idea). Finalmente vimos cómo esta distinción ontológica sólo representa 
una consecuencia necesaria de un monismo gnoseológico en virtud de que la 
corporalidad comprendida en este proceso sólo expresa un ideal de corporalidad, 
una reducción analítica de ella y por tanto sólo nominalmente distinta al plano 
mental del que Descartes pretende distinguirla. 

De este modo podemos afirmar que el idealismo cartesiano se encuentra 
perfectamente definido desde esta época temprana de juventud a pesar de no 
haber desarrollado aún su fundamentación ontológica del ego cogito. Años más 
tarde buscará infructuosamente seguir justificando la unión del cuerpo y la men-
te con los mismos argumentos de las Regulae imposibilitado quizás de ver que 
la certeza del ego cogito sólo es posible a condición de renunciar a todo aquello 
que le es ajena. Esta relación mecánica e inmediata de la mente con la realidad 
extensa, integrada a partir de la doble naturaleza de la figuración, quedará en lo 
sucesivo como un anhelo recurrente en las argumentaciones de madurez (como 
las Respuestas a las Objeciones de sus Meditationes, las brindadas a Burman o en 
las numerosas cartas a Elizabet en las que el filósofo procura explicar la unión 
del cuerpo y la mente), y la imposibilidad de dar una respuesta satisfactoria al 
respecto dio origen a toda una nueva Era (el idealismo empirista, el spinozismo, 
etc.) que buscará reconciliar este orden fragmentado.



Dualismo ontológico y monismo GNOSEOLÓGICO en las REGULAE... 113

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 - 114. UNED, Madrid

Bibliografía

Adam, Ch. y Tannery, P. (1897-1913). Œuvres de Descartes, 12 vols. Paris: Léopold 
Cerf. 

Beck, L. J. (1952). The Method of Descartes. A study of the Regulae. Oxford: Oxford 
University Press.

Clarke, D. (2003). Descartes’ Theory of Mind. New York: Oxford University Press.

Cottingham, J. (1995). Descartes, trad. Laura Benítez, Zuraya Monroy Nasr, Leticia 
Rocha Herrera, Myriam Rudoy Callejas. México: UNAM.

Davenport, A. A. (2006). Descartes’s theory of action. Leiden: Brill.

De Rosa, R. (2010). Descartes and the Puzzle of Sensory Representation. New York: 
Oxford University Press.

Descartes, R. (1996). Reglas para la dirección del espíritu, trad. Juan Manuel Navarro 
Cordón. Madrid: Editorial Alianza S.A.

— (1966). Regulae ad directionen ingenii. Texte critique établi par Giovanni Crapulli avec 
la version hollandaise du XVIIième siècle. La Haye: Martinus Nijhoff.

— (1977). Règles utiles et claires pour la direction de l’esprit en la recherche de la vérité, 
traduction selon le lexique cartésien, et annotation conceptuelle par Jean-Luc Marion, 
avec des notes mathématiques de Pierre Costabel. La Haye: Martinus Nijhoff.

Foster, J. (1991). The Immaterial Self: A Defence of the Cartesian Dualist Conception of 
the Mind. London & New York: Routledge.

Garber, D. (2001). Descartes Embodied: Reading Cartesian Philosophy through Cartesian 
Science. Cambridge: Cambridge University Press.

Gaukroger, S. (2002). Descartes, an intellectual biography. Oxford: Oxford University 
Press. 

Hamelín, O. (1949). El sistema de Descartes. Bs. As.: Editorial Losada S.A.

Itard, J. (1972). Del algebra simbólica al cálculo infinitesimal, en Taton, R. (comp.), 
VV.AA., Historia General de las Ciencias, 3 Vols., Barcelona: Ediciones Destino.

Marion, J.L. (2008). Sobre la ontología gris de Descartes, trad. Alejandro García Mayo. 
Madrid: Escolar y Mayo Editores S.L.

Sepper, D. (1996). Descartes’s Imagination, Proportion, Images, and the Activity of Think-
ing. Los Angeles: University of California Press.



114 Rodolfo Leiva

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 91 -114. UNED, Madrid

Weber, J.P. (1964). «Sur la composition de la Regulae IV de Descartes» en, Revue 
 philosophique de la France et de l’etranger nº 154, 1964, pp. 1-20.

Recibido : 26/04/2018

Aceptado : 7/11/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 


