ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA.
UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA

BETWEEN PHILOSOPHY AND NON-
PHILOSOPHY. A SILENCE, A WAIT, A
CONSCIOUSNESS

M? Carmen LOPEZ SAENZ'

UNED

ResuMen: El presente trabajo intenta justificar desde la fenomenologia de Husserl
y Merleau-Ponty la interrelacién entre filosofia y no filosofia y, con ella, la interaccién
del pensamiento occidental con el oriental. Para ello negaremos, en primer lugar, su
condicién de contrarios; posteriormente ejemplificaremos las posibilidades de sus inter-
cambios haciendo referencia a la fenomenologia y a la Escuela de Kioto, concretamente
a sus respectivas concepciones de la conciencia en las que yo y no-yo no se oponen,
sino que integran un campo de diferencias. La obra de M. T. Romdn, especialmente
su ultimo libro, actia como hilo conductor de nuestra interpretacién de la conciencia
fenomenoldgica y del yo de Nishida dejando constancia de la importancia del «entre»
para ejercer mediaciones. Una de sus formas es el silencio.

PaLaBRAs cLAVE: Fenomenologia, Escuela de Kioto, Conciencia, Ego, apertura.

" Catedrética de Filosofia en el Departamento de Filosoffa de la UNED. E-mail: clopez@fsof.
uned.es

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



256 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

AsstracT: This paper aims to justify, using the phenomenology of Husserl and
Merleau-Ponty, the interrelation between philosophy and non-philosophy and, with it,
the interaction of Western and Eastern thinking. In order to do this, we will deny, in
the first place, their condition of opposites; later we will exemplify the possibilities of
their exchanges by referring to phenomenology and to the Kyoto School, particularly to
their respective conceptions of consciousness in which I and non-I do not oppose each
other, but rather are part of a field of differences. The work of M.T. Romdn, especially
her last book, acts as the common thread of our interpretation of Nishida’s phenom-
enological conscience and self, giving evidence of the importance of the «between» in
order to establish mediations. Silence is one of its forms.

Keyworps: Phenomenology, Kyoto School, Consciousness, Ego, Openness.

1. Merleau-Ponty: “Occidente y Oriente”. ;Filosofia y no-filosofia?

Maurice Merleau-Ponty (1908-1961) se interesé por lo que denominaba
«inmensa literatura pensante de Oriente» y consideré que, como tal, formaba
parte de la filosofia que se esfuerza por buscar la verdad en la vida humana
indivisa. De ahi que la obra dirigida por él, Les Philosophes célébres, comience
con una seccién titulada «El Oriente y la filosofia»; le sigue otra denominada
«Los Fundadores» (Her4clito, Parménides, etc.). Esto pone de manifiesto que
el fenomenologo incluia estos saberes en la génesis del pensamiento filoséfico,
mds concretamente, en esa tradicién que nos ha legado los temas en los que
seguimos pensando, asi como los antagonismos que constituyen su nicleo, uno
de los cuales es el de la relacién entre filosofia y no-filosofia. Teniendo en cuenta
todo lo que Grecia aprehendié de las culturas precedentes, resulta dificil fijar una
frontera —al menos geogréfica— entre lo que sea filoséfico y lo que no lo sea. Si
tenemos en cuenta, ademds, que toda filosoffa se nutre de lo que no es filosofia,
la delimitacién se complica en un grado mds alto.

Como es sabido, Hegel solo concedia dignidad filoséfica a los pensamientos
conceptuales; por eso trataba la sabiduria oriental como una aproximacién a la
filosofia y a la verdad occidentales. Su afirmacién de Oriente debia ser negada
y superada enseguida por encontrarse alejada de la culminacién del verdadero

evenir del espiritu. Merleau-Ponty se opuso a este modo de entender la dialéctica
d del tu. Merleau-P te modo de entender la dialéct
que la detenia en el saber y en el espiritu absoluto. Vio en La Crisis de Husserl

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 257

un correctivo a este modo de entender el saber. Interpreté la declaracién de
Husserl contenida en esta obra, «el sueno de la filosoffa como ciencia estricta ha
terminado», como una constatacién de que los fildsofos ya no podian arrogarse
la posesién del rigor conceptual, sino que tenfan que contrastarlo siempre en
el campo de los fendmenos, yendo «a las cosas mismas»; esto no implicaba
renunciar a los conceptos, sino mds bien deshacer su rigidez: «Husserl lo habia
comprendido: nuestro problema fundamental es abrir el concepro sin destruirlo»!
y, para ello, su continuador opta por no fijar una frontera rigida entre la filosoffa
y la no-filosoffa. Como Husserl, continda tematizando la experiencia, viviéndola
conscientemente y entendiéndola como distancia en la proximidad del ser-en-
el-mundo. No le cabe duda de que lo originariamente percibido es el mundo
«pero su proximidad absoluta, desde que lo examinamos y expresamos, deviene,
asimismo, inexplicablemente, distancia irremediable» (Merleau-Ponty, 1964a:
23). De ahi su conviccién de que lo més fecundo de Husserl es la tensién entre
la actitud natural y los resultados de la reflexién, entre la experiencia efectiva y
su pensamiento «adecuado» por la via de la filosoffa. De esa tensién husserliana
se seguiria que las sabidurias orientales* son saberes y pensamientos, aunque de
otro tipo.

En efecto, Husserl afirma que el saber de China e India es un «puro
tipo empirico antropoldgico» (1936: 14) de la filosofia. Es preciso entender
previamente qué sea el tipo (7jpus) empirico para la fenomenologia. Se trata
de una generalidad que no es una construccién ideal, pero estd provista de
elementos de sentido ya mostrados en objetos precedentes; estos elementos son
sintetizados pasivamente (fundamentalmente por asociacién) hasta constituir
una adquisicién que, posteriormente, guia nuestras percepciones, ya que crea
expectativas acerca de los elementos tipicos de un objeto de esta clase. El tipo
indica que a la conciencia perceptiva® sus horizontes (temporales, espaciales,
etc.) ya le pre-senalan la aprehensién general de algo en cuanto «objeto», asi
como una determinada tipificacién —a la manera de las especies— de cada nuevo
objeto percibido.

' (Merleau-Ponty 1960, 174). Todas las traducciones son de la autora a no ser de que se

indique lo contrario.

2 Asi las denomina T. Romdn, compaifera que nos animé siempre a entablar didlogos con
ellas y con ella (Romdn 2008).

3 Estas tipificaciones constituyen el hilo conductor del andlisis de la percepcién en Husserl
1939. Véase principalmente § 83.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



258 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

Mientras que los saberes orientales serfan para Husserl tipos asi entendidos
o ejemplares histéricos, Grecia constituiria el origen de la filosofia, es decir,
de «el movimiento histérico de la revelacién de la razén universal, como tal,
“congénita” para la humanidad» (Husserl, 1936: 13-14). Por tanto, todo ser
humano puede hacer renacer su participacién en la razén realizando por si
mismo el acto que la revel6 originariamente. Esto significa, siguiendo a Merleau-
Ponty, que Husserl privilegia la filosoffa occidental, pero lo hace «en nombre de
un hecho, y para asignarle una tarea» (1960: 173). El hecho acontecido en Grecia
es, como tal, histérico y, por tanto, no tiene derechos especiales en comparacion
con otros. Ahora bien, podemos asumirlo como fundamento de una tarea que los
seres humanos dedicados a la filosofia no pueden eludir, porque han heredado
la institucién originaria de la filosofia y son co-portadores de su direccién; dicha
tarea no consiste en describir la facticidad, sino en la «comprensién critica de la
unidad del conjunto de la historia, de nuestra historia» (Husserl, 1936: 74). Esta
unidad es la intencionalidad de las filosofias precedentes que nos aproxima a la
verdad de la teleologia de la historia.

Ciertamente, a la filosofia le debemos algunos medios tedricos y practicos
para tomar conciencia y explorar una verdad buscada incesantemente. Lo que la
diferencia de Oriente es este legado, pero solo tiene efectos en la indagacién filo-
sofica, es decir, en la asuncién de la tarea de comprender los otros pensamientos a
la vez que se re-examina continuamente la propia idea de la verdad, sus conceptos
y «todas las instituciones —ciencias, capitalismo vy, si se desea, complejo de Edi-
po— que, directa o indirectamente, se encuentran emparentadas con su filosofia,
para hacer frente a la crisis que atraviesan» (Merleau-Ponty, 1960: 175). Asi es
como Husserl se enfrenta a la crisis de racionalidad detectada en las ciencias de
su época. El tnico privilegio que reconoce al pensamiento occidental es haber
inventado esa idea de verdad que le autoriza a comprender otras culturas y dar
testimonio de si mds alld de los especimenes antropoldgicos, cuestionando sus
propios fundamentos y tomando conciencia de que la universalidad de la razén
estd enraizada en cada mundo de la vida particular. La razén debe cumplirse
en cada uno de ellos, no en su reduccién o en su dominacién. Dado que todo
pensamiento forma parte del mundo vivido, todas las culturas son ejemplares
empiricos y ninguna tiene derechos absolutos sobre las demids. Incluso las cul-
turas denominadas «primitivas» han desempefiado un papel importante en la
exploracién de las mds desarrolladas, poniendo en cuestién nuestros prejuicios
y ayudando asi a encontrar el verdadero sentido. Esto significa que también la
filosoffa debe justificar su racionalidad y debe hacerlo para superar la crisis de su
idea de cientificidad, asi como para relacionarse con otras culturas y saberes. Las

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 259

sabidurias orientales, por su parte, no solo serfan filosofia si consintieran, como
piensa Hegel, en conceptualizar sus conocimientos, sino también si fueran capa-
ces de asumir la tarea originaria de la filosofia y juzgaran su verdad en relacién
con otras experiencias de sentido.

Esta posibilidad se actualiza, desde nuestra perspectiva, en la concepcién
merleau-pontiana de la «institucién» (Stiftung) del sentido como descentramiento
y re-centramiento de los plurales elementos y dimensiones de nuestra vida desde
la propia situacién, por ejemplo, como movimiento hacia el pasado y, también a
la inversa, como pasado reavivado hacia nosotros (Merleau-Ponty, 1968: 64-65).
Este ejemplo puede extenderse a todas nuestras relaciones. En todas ellas, el
sentido no es constituido por el yo, sino que el yo solo contribuye a instituirlo
a la vez que él mismo se instituye. «Institucién» es un proceso contingente en
el que nos encontramos, pero fundador de un sentido que puede sedimentarse
y reactivarse con el tiempo. Lo instituido tiene sentido sin mi, mientras que lo
constituido solo tiene sentido para miy para el yo de este instante. «Constitucion
[significa] institucién continuada, i.e. jamds realizada. Lo instituido atraviesa su
porvenir, tiene el suyo, su temporalidad; lo constituido tiene todo de mi, el que
constituye (el cuerpo, el reloj)» (Merleau-Ponty, 2003: 37). Lo instituido no es,
por consiguiente, un contenido de conciencia, sino el conjunto de «estos aconte-
cimientos de una experiencia que la dotan de dimensiones duraderas, en relacién
con las cuales toda una serie de otras experiencias tendrdn sentido, formardn una
continuacién pensable o una historia, o incluso acontecimientos que dejan un
sentido en mi, no a titulo de supervivencia y de residuo, sino como llamada a
una continuacion, exigencia de un porvenir» (Ib.: 61).

Aplicando esta concepcién, el fenomenélogo francés asegura que, aunque
India y China, tienen un enorme interés como culturas, para convertirse en
instituciones de sentido, necesitarian discernimiento de su verdadero sentido;
ellas, por si mismas, no nos lo dan completamente. Es necesario, por tanto, que
mantengan relaciones con Occidente (como ha sido el caso de Nishida y de la
Escuela de Kioto), que comprendan sus conceptos y se auto-comprendan en sus
diferencias para desarrollarse; como contrapartida, las filosofias occidentales que
entran en relacién con ellas podrian hacer suyo su afin no dominador y aprender
de ellas a establecer otras relaciones distintas de la mera anexién o de la simple
indiferencia.

La filosofia no es un conjunto de saberes ya constituido; no estd acabada,
porque no se encuentra separada del mundo; se nutre de la no filosofia y siempre

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



260 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

se dirige a ella. Como nuestra vida, como la razén, la filosofia tiene regresiones
y progresiones y, por ello, «la relacién entre Oriente y Occidente, como la del
nifo y el adulto, no es la de la ignorancia con el saber, la de la no-filosofia con
la filosofia. Es mucho mds sutil, admite todas las anticipaciones en Oriente»
(Merleau-Ponty, 1956: 49). Tal vez la mds importante es que «las filosofias de
la India y de la China, han buscado, mds que dominar la existencia, ser eco o
resonador de nuestra relacién con el ser» (Ib.: 50). Debido a ello, pueden ense-
fiarnos a los pensadores y pensadoras occidentales a encontrar otras relaciones
con el ser que no sean las de la posesion, a comprender verdaderamente nuestros
origenes, a sopesar las posibilidades que hemos clausurado decidiendo ser occi-
dentales y, tal vez, hasta a volver a abrirlas dejindonos educar por otros modos
de orientacién hacia el ser y otras maneras de pensar. Estas son algunas de las
razones que justifican la inclusién merleau-pontiana de Oriente en «el museo
de los filésofos célebres». No se trata de sustituir la verdad filoséfica por el mito,
aunque tampoco de rendirse a la triunfante post-verdad. Esas otras sabidurias nos
invitan a aprender a ver de otro modo que no sea solo abriendo los ojos, «a mirar
lo permanente en lo mudable y efimero» (Romdn, 2017: 154). Precisamente
asi es como la fenomenologia aprehende las esencias o lo invariante, después de
realizar libres variaciones imaginativas sobre lo dado.

Como K. Jaspers (1883-1969), Merleau-Ponty con su atencién a Oriente
queria hacer surgir la dimensién eliminada del Jogos cuya génesis conforma una
unidad con el origen de la historia global. Ademds, ponia de manifiesto que la
historia de la filosofia estaba integrada por una pluralidad de experiencias y de
saberes. Esta fue también la clave de la obra de M. T. Romdn. Dialogando con
ella y con la obra de Merleau-Ponty, descubrimos el interés fenomenolégico de la
Escuela de Kioto, formada en torno a la figura de Kitaro Nishida (1870-1945), y
establecimos una aproximacién comparativa entre ambos tomando como ntcleo
la dindmica de sus respectivas concepciones de la negatividad y la nada, ambas
fundadas en una nueva légica del lugar (Cf. Lépez, 2018).

Enseguida nos dimos cuenta de que la dificultad para comprender estas
nociones radicaba en que no eran intuiciones directas de cosas positivas, sino
procesos o movimientos irreducibles al mero cambio de lugar, desapropiaciones y
aperturas a la alteridad. En su decurso, no solo hay cambio, sino también relacién
y, para que esta se produzca, es imprescindible un lugar no espacial, un «entre»
(Zwischen). Gracias a él es posible asimismo la filosoffa comparada. La que noso-
tros descubrimos entre la fenomenologia y la Escuela de Kioto exigié un esfuerzo
critico y auto-critico. Nishida y Merleau-Ponty lo realizaron hasta el punto de

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 261

comprender que la conciencia se formaba y expresaba diacriticamente, en la
identidad de las contradicciones y en sus relaciones con el mundo y con el ser.

Nishida desarroll6 su pensamiento confrontdndolo con la historia de la
filosofia occidental en la que se educé. Por lo que respecta a Merleau-Ponty,
Oriente le impactd por su anti-dualismo y por su potencialidad para trascender
las dicotomias arraigadas en nuestra tradicién occidental y describir la realidad
relacional sin establecer jerarquias. Su filosofia, tan relacional como anti-dualista,
no pretendia disolver las diferencias, sino comprender en su seno y manteniendo
su tensién en busca de lo comtn®. Estaba convencido de que el intercambio
con las sabidurias orientales no solo era otra modalidad de apertura a lo diverso,
sino lo que nos permitia comprendernos a nosotros mismos como filésofos. De
esa reflexion se sigue que el didlogo con Oriente no solo nos abre a lo otro, a lo
diferente y exdtico, sino que nos permite reencontrarnos con lo que crefamos mds
propio, desapropiarnos y reconocer que la génesis de Occidente no es sino la de
su relacidn con otras culturas. Asi se fragua también la experiencia de cada ser
humano: en contacto con otros saberes y con las experiencias de los otros para,
mids tarde, concebir la suya como una variante iluminada por ellas. El primer
paso para ello es reconocer que la filosofia no surge de la nada, sino en relacién
con otras culturas, otros saberes e incluso lo irreflexivo, buscando una «unidad
indirecta» (Merleau-Ponty, 1956: 42) que franquee el hiato entre Oriente y Occi-
dente y entre religién y filosofia, porque «no hay una filosofia que contenga todas
las filosofias; la filosofia entera se halla, en ciertos momentos, en cada una. Pues
la verdad, el todo, estd mds alld desde el principio —pero como tarea a cumplir»
(Merleau-Ponty, 1956: 37). Esa tarea es el a priori histérico descubierto por
Husserl; se realiza mediante la interrogacién filoséfica de todas las tradiciones
que sean capaces de hacernos pensar.

De la misma manera que cada filosofia es necesaria para las otras, los saberes
antiguos, las obras de otras tradiciones distintas, si hacen pensar, forman parte
de nuestra propia interrogacién, que es fundamentalmente lo que caracteriza a
la actividad filoséfica. Por tanto, ni las sabidurias orientales son la no filosofia
absoluta ni la filosofia es un producto de Occidente. No hay dualismo y subor-
dinacién de uno de sus términos a otro, sino movimiento de relacién reciproca.

Veamos a continuacién, cémo puede concretarse esa participacién entre la
fenomenologia y la Escuela de Kioto.

* Véase mi trabajo de 2012, principalmente, pp. 26-48.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



262 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

2. Fenomenologia y Escuela de Kioto. Intuicion y apertura del yo

Se ha dicho que el budismo en Japén se caracteriza por emplear conceptos
intuitivos y concretos, debido a su aceptacién del mundo fenoménico como
absoluto (Lanzaco, 2000: 285). Explorar ese mundo implica, para la fenomeno-
logia, estudiar los actos de conciencia, siendo la intuicién uno de ellos, asi como
un primer nivel de cualquier relacién. Ahora bien jen qué consiste esa intuicién?
Tanto para la fenomenologia como para la Escuela de Kioto es activa y directa.
Nishida estd especialmente interesado en la intuicién intelectual («categorial»,
dirfa la fenomenologfa), es decir, en la de los objetos ideales u objetos que, segtin
él, solo pueden ser conocidos dialécticamente. Este es uno de los rasgos que
diferencia su intuicién de la de Husserl; otro es que no solo la considera una
operacién del sujeto, sino incluso un acontecimiento en el que todavia no hay
diferenciaciones, una conciencia de la realidad dltima tal y como es. Desde su
perspectiva, no es la conciencia la que intuye, sino que la intuicidn trasciende
todas las operaciones de la conciencia. Las discrepancias con la intuicién hus-
serliana parecen ser tantas como las similitudes con la intuicién bergsoniana,
a pesar de que el propio Nishida declara, contra esta tltima, que no puede ser
denominada filosofia: los contenidos filos6ficos pueden derivar de la intuicién,
pero la filosofia solo surge cuando la intuicién toma la forma del conocimiento
conceptual’. El filésofo japonés se somete asi a la concepcién de la filosofia
occidental de Hegel a la que hemos hecho referencia. Esto no es de extrafar
si tenemos en cuenta que Nishida se formé en ella, pero la desarrollé sobre la
experiencia de la meditacién Zen (Ogawa, 1978: 208) que coloca la actividad a
la misma distancia que la pasividad; en cambio, la filosofia occidental privilegia
la actividad del sujeto. Debemos sefalar, no obstante, que la fenomenologia
genética considera la pasividad como integrante de la actividad. Asimismo, el
Zen la entiende como otro modo de operar que consiste en alcanzar un estado
de neutralidad o «término medio absoluto» (Suzuki, 1986: 313), cuya evolucién
filoséfica origina el no-ego y, finalmente, el vacio de toda sustancia, gracias al cual
podemos describir la existencia no como un agregado de entes, sino como vida
relacional y multiple. En este sentido, la vacuidad es realidad fundamental, pues-
to que precede a todas las diferenciaciones. ;Cémo podremos, entonces, pensarla?
El Zen sélo dice que «los pensamientos han de despertarse sin morar en parte
alguna» (Ib.: 349), pues no son productos del falso yo, sino del verdadero, que es

> (Nishida 1923, 668). He desarrollado el paso de la experiencia pura nishidiana a la intui-

cién activa en mi trabajo, 2018, 498 y ss.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 263

la unién sujeto-objeto. Dilatando asi sus fronteras hacia el mundo el yo alcanza
su maxima expresion auto-formandose en él; ademds, particulariza lo mundano.
A nuestro juicio, esta es una concepcién critica tanto de la subjetividad moderna
como de esa subjetividad horizontal tipica de Occidente que pone al sujeto frente
al mundo-objeto. En contraste con ella, encontramos en la Escuela de Kioto
una concepcién vertical del sujeto-mundo, ya que el pensamiento del vacio en
el que se inspira no pierde al yo, sino que lo vacia de si y lo implica en las cosas
para que se encuentre auténticamente. Esto exige una verdadera conversién del
pensamiento reflexivo tal y como lo entendemos en Occidente, una «metanoia»
(Del Arco, 2004: 232), que constituye el verdadero sentido de la filosofia que
puede extraerse del budismo. No obstante, consideramos que este término debe-
ria entenderse aqui en su sentido originario, como un recomenzar de otro modo.

Volviendo a la intuicién nishidiana, ahora nos damos cuenta de que, si bien
exige un pensamiento conceptual, también requiere una des-sustancializacién del
yo encargado de forjar esos conceptos. Nishida la concibe como un vaciado de
yo para prestar atencion a la vida. Husserl, por su parte, rehabilita el mundo de
la vida (Lebenswelt) como fundamento de la ciencia y de la vida trascendental.
Lo que tienen en comun es que ambos se enfrentan al psicologismo, es decir, a la
creencia de que los pensamientos sean objetos que estdn en la conciencia como
en un contenedor.

Ademds de la intuicién y, en general, de los datos inmediatos de la concien-
cia, otro de los atractivos de la fenomenologia para la Escuela de Kioto es su
concepcidn del yo no sustancial, sino trascendental, su detallada descripcién
de sus actos y de las virtualidades de la conciencia. Sin embargo, la conciencia
intencional fenomenoldgica, la inmanencia de toda trascendencia, no puede
parangonarse con el no-yo nishidiano. No obstante, si bien Husser] busca la
permanencia en un ego articulador del sentido disperso, Merleau-Ponty renuncia,
como Nishida, al ego puro. Sus respectivas re-conceptuaciones del vacio como
espacio de apertura del individuo concuerdan con la vacuidad no nihilista que
caracteriza a los miembros de la Escuela de Kioto. El yo extdtico de Nishida, por
ejemplo, y el sujeto corporal abierto al mundo de Merleau-Ponty no solo presu-
ponen una desposesién de lo que el individuo crefa mds propio, sino también un
rechazo de la 16gica abstracta que prioriza al sujeto como mera res cogitans. Nis-
hida la sustituird por su légica del lugar; Merleau-Ponty rehabilitard el espacio,
secularmente despreciado por la filosoffa, principalmente el espacio topolégico®.

¢ Veéase el desarrollo de este tema en mi trabajo 2018: 501-503.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



264 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

Los dos se interesan por un espacio que no es ni cuantitativo, ni euclidiano,
ni una condicién formal de posibilidad, sino un «lugar» subjetivo-objetivo, la
sede de la verdadera negatividad, «el pliegue» o el punto intermedio (entre-deux)
en el que se produce la inversién de lo interior y lo exterior, de lo invisible y lo
visible, lo que Husserl denominaba Wahrnehmungsbereit (presto a ser percibido)
(Merleau-Ponty, 1964a: 317-8), el cuerpo que abre a una experiencia que se estd
haciendo. El mejor ejemplo de la misma es el hueco entre las dos manos que se
tocan y que no es algo que deba llenarse, sino el gozne y la diferenciacién entre
lo que toca y lo tocado. Esta articulacién no solo es obra de la actividad de la
conciencia, sino también del movimiento de flexién desde lo exterior a lo interior
y a la inversa, de ese movimiento que es verdadera re-flexién de un ser que sabe
de si porque siente y es sentido:

Hay una rigurosa simultaneidad (en ningtin sentido, causalidad) entre
el cuerpo y la reflexién [...] el cuerpo sensible y sentiente no es el doble de
una reflexion ya acabada; es la reflexién figurada, el dentro de un fuera[...]
Pues la reflexién es la venida a si del Ser, Selbstung, a través de un sentir
(Merleau-Ponty, 1995: 340).

El cuerpo es el paradigma de esta re-flexién que no sobrevuela las cosas,
sino que se genera replegando lo interno en lo externo e incorporando el afuera
al movimiento que se produce dentro. De este modo, es capaz de sentirse sin-
tiendo, y de ser sentido como sentiente. Este trabajo de negatividad no anula lo
positivo, sino que «lo reconstruye mds alld de sus limitaciones», es el «resorte»
(Merleau-Ponty, 1968: 79) del pensamiento dialéctico, la trascendencia o el ser a
distancia. En palabras de E Cheng, sinélogo y miembro de la academia francesa,
«la verdadera transcendencia, paraddjicamente, estd en el “entre”» (2007: 23), es
decir, en una relacién que eleva y supera a cada ser, que concibe negativamente
la subjetividad, porque necesita al mundo como el ser necesita un no-ser que lo
circunscriba.

Nishida comparte esta dialéctica, asi como la bisqueda merleau-pontiana
de un intervalo entre la corporalidad y la conciencia. En su opinién, la existen-
cia humana no gravita en torno al alma, sino al cuerpo, ya que, gracias a él, el
ser humano construye su medio y su historia. Como para la fenomenologia, el
cuerpo no es algo meramente objetivo, sino incursién en la génesis del mundo.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 265

Siguiendo a Husserl, Nishida ve en el cuerpo la personalidad expresada. Sin la
interaccién del cuerpo con la conciencia, no serfa posible ni siquiera la nada sobre
la que se instaura la intuicién, porque la voluntad, que es el nivel mds originario
de la conciencia, no se activarfa’. Esta nada (m#) a la que se refiere Nishida es
«lo tltimo pre-conceptual desde donde surgen todas las entidades diferenciadas»
(Wilkinson, 2009: 84).

Merleau-Ponty aspira a llegar a ese nivel originario de lo ante-predicativo.
La fenomenologia, en general, considera necesaria para ello la epojé: una desco-
nexion de la actitud natural que implica un «despertar» a la actitud filosé6fica, asi
como un despertar del olvido del yo en el que nos han sumido el naturalismo y
el positivismo. En un sentido andlogo, Nishida se ha referido al auto-despertar
de lo individual que desempena un rol similar al de la auto-conciencia occi-
dental. Sin embargo, la conciencia despierta (jikaku) no es algo vuelto hacia
si, sino la experiencia pura e inmediata. De ahi que el pensador japonés «sittie»
dicho auto-despertar més alld del yo, en el lugar (basho). Desarrolla una légica
del mismo como base de su filosofia y de la inteligibilidad del vacio, que este
filésofo comprende como el predicado de todos los predicados. Se sigue de ello
que la conciencia no es sujeto, sino predicado: es la vida de la conciencia de la
que soy consciente. El yo deviene auto-unificacién de un campo de conciencia
del que surge la actividad predicativa. Se trata de la conciencia de si, no tanto
como auto-conciencia, sino como apertura a lo otro y como posterior retorno a
sf misma, como unidad entre yo y no-yo que permite que algo aparezca.

La 16gica del basho requiere esa negacién del yo para evitar caer en nuevas
objetivaciones, y un auto-despertar del si mismo al lugar en el que se sitGa y
relaciona con todo lo demds. Previamente, ha debido vaciarse de sustancia y
de proyeccién ydica. Asi parece haberlo comprendido también Merleau-Ponty
cuando concluye que «el problema yo-otro es un problema occidentaly (1964a:
274), y solo muestra que la férmula dual es insuficiente, pues lo que hay es un
campo y polimorfismo. Los roles no se oponen, sino que se complementan y
entrelazan sin anular las diferencias, pues yo y otro surgen de algo mds primordial
que les une y separa, a la vez, como una bisagra: la carne (chair) del cuerpo y la
carne del mundo.

En Nishida hay ecos de esta desapropiacién fenomenolégica del yo para
abrirse a otros y regresar a si mismo, aunque no como un ego trascendental, sino

7" Un estudio detallado de esta cuestién, en Oshima 1993.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



266 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

como un ser social, que se reconoce como individuo justamente porque se opone
a los otros para formar un mundo comun (Nishida, 2006: 35). Ademds de su
infinita relacionalidad, el individuo nishidiano es una unidad independiente, una
perspectiva del mundo con sus propios valores. Se halla muy cerca de la ménada
con ventanas de Husserl: «Cada acto consciente es una ménada existencial de la
propia auto-reflexién del mundo. Nuestra auto-conciencia no tiene lugar en un
si mismo meramente cerrado, sin ventanas» (Nishida, 1987: 53).

Como la ménada, cada individuo, es un universal concreto, es decir, estd
determinado por lo universal y, al mismo tiempo, lo determina concretdndolo.
Merleau-Ponty diria que cada persona estiliza el mundo deformdndolo
coherentemente desde su propia situacion; es una identidad lateral®. En ambos
filésofos, no obstante, el universal concreto no es una idea, como en Hegel,
sino lo individual como auto-determinacién de la nada absoluta (Nishida) o
como ser-en-en-el-mundo (Merleau-Ponty); el primero es, desde nuestra éptica,
formal, mientras que el segundo es verdaderamente existencial. Es cierto que
el formalismo nishidiano desaparece cuando dejamos de entender al individuo
como una determinacién noética, para abordarlo como si mismo personal y
como relacién yo-td. Nishida se ocupa de esta relacién personal sobre la base
de aquel que, en didlogo con el td, se convierte en una conciencia inmediata de
la unidad del sujeto y del objeto. Esta conciencia permite que los fenémenos
hablen por si mismos, ya que es conciencia de la experiencia pura. Su unidad
negativa es la razén, que funciona como conocimiento de la realidad y como
voluntad moral.

A nuestro modo de ver, no basta con establecer formalmente un universal
concreto que contenga el principio de individuacién y equipararlo a una
mediacién; tampoco es suficiente igualar la mediacién con la interaccién. La
Unica mediacién considerada por Nishida es la auto-negacién del si mismo
que, al vaciarse de yo, descubre un fondo desfondado. Sigue siendo voluntarista
afirmar con Nishida que «el acto de mediacién es la voluntad en lo universal que
engloba el auto-despertar» (Tremblay, 1999a: 67).

A diferencia de la voluntad, la reflexién exige mediacién si no quiere ser
mero reflejo de lo dado. Sin embargo, la reflexién husserliana sobre el acto
de la conciencia también presenta un importante dilema: no puede eludir la
divisién entre un yo que cumple la reflexién y otro reflexionado. A diferencia

8 Véase sobre ello mi trabajo, 2007.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 267

de él, el Zen comprende la reflexién como vacio que solo se corresponde con la
experiencia originaria (Urerfahrung) fenomenoldgica, la cual comienza a adquirir
sentido en la sintesis temporal y en la asociacién pasiva. Lo que Nishida nos dice
es que el yo desde su propio fondo, que lleva en si al td, se intuye activamente
volviéndose hacia el otro absoluto. Por la mediacién de este, el si mismo se auto-
despierta convirtiéndose en un verdadero si mismo personal. Su auto-despertar
se inicia con la auto-negacién del yo que deja ser al otro sin objetivarlo. El
cardcter fundamental de la existencia o Samsara es ese despertar a lo otro de si.
En cualquier caso, ni el si mismo ni el absoluto son sustantivos, sino direcciones,
sentidos, e incluso verdades, pues la verdad exige descartar al yo subjetivo
para unirlo incluso con la naturaleza (Nishida, 1995: 123). La identidad
contradictoria entre el si y el absoluto no significa simplemente imperfeccién de
lo relativo, sino negacién del absoluto (Nishida, 1999: 110). Dicha identidad se
niega para despertar como si mismo trascendente, pues la trascendencia no estd
fuera del sujeto, sino en su profundidad, que constituye «el lugar de la identidad
contradictoria» (Nishida, 2006: 69). Mu es esa nada de profundidad infinita, no
meramente un vacio. Andlogamente, Merleau-Ponty ha subrayado el zopos de
la profundidad como la primera —no la tercera— dimensidn, la dimensién de la
simultaneidad, porque es relacionalidad: un interior gestindose que solo puede
ilustrarse como matriz polimorfa del ser carnal, el /neinander (Merleau-Ponty,
1996: 362). La filosoffa no es ni conciencia ni sintesis de identificacién, sino
saber de ese uno en otro (/neinander), de las implicaciones paradéjicas entre
naturaleza y espiritu. Asi es el ser carnal: un ser de profundidades, latencias y
presentaciones de ciertas ausencias. Su paradoja constitutiva estd en todo lo visi-
ble, incluso en la actividad de filosofar, pues «filosofia verdadera es no filosofia,
entrar en la profundidad de la Erfahrungy (Ib.: 312). La profundidad no es una
propiedad del sujeto, sino la dimensionalidad del ser. La filosofia accede a ella
si no renuncia a comprender criticamente la no filosoffa, si entiende que la sub-
jetividad es negatividad, no como en Hegel porque niegue la objetividad, sino
porque necesita al mundo, como el ser necesita un no-ser que lo circunscriba.

Nishida considera que esa matriz desde la que se destaca la persona y el
mundo es el basho en el que ambos se intercambian: «<uno mismo existe como
la auto-determinacién del mundo activo en el que dentro es fuera y fuera es
dentro» (Nishida, 2012: 134-5). Una intencién semejante habita en la hiper-
dialéctica de Merleau-Ponty entre lo real y lo posible, esa dialéctica critica que
se querella contra la detencién de la dialéctica hegeliana; a diferencia de esta,

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



268 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

aquella no produce sintesis absolutas, sino sintesis de transicién entre lo universal
compartido y lo reactivado por cada subjetividad®.

El basho de la nada abarca las diversas dimensiones temporales y lo indivi-
dual, de modo que «lo eterno estd aqui y ahora» (Nishida, 2006: 73). Todas las
cosas pasan, pero no en vano, porque se recogen en la eternidad, en ese presente
absoluto que siempre estd en curso. El concepto merleau-pontiano de hueco
(creux) es andlogo a esa nada. Lo entendemos como esa concavidad que acoge,
como una pausa y un detenerse del sujeto que le obliga a mantener cierta distan-
cia en la proximidad (Merleau-Ponty, 1960: 32). Se trata de una distancia interior
intrinseca al pensamiento, al deseo, al vivir. Gracias a ella, es posible aprehender
el presente, no como una dimensién del tiempo, sino como un medio englobante
(Merleau-Ponty, 1964a: 249), cuya trascendencia conecta el pasado con el futuro.

Por otra parte, si concebimos la nada en términos merleau-pontianos, como
creux o como lo intocable que deja ser y articula las diferencias desde la profun-
didad, la intuicién actuante nishidiana se comprende como la pasividad de la
actividad. El entrelazamiento de ambas determina una aprehension de la realidad
por la que esta deja de ser el resultado de un juego de espejos y recupera su esta-
tuto ontoldgico y dindmico. De un modo similar, Nishida piensa que el sentido
de algo se debe a la unificacién de sus partes y a la oposicién de las mismas. A
diferencia de la constituciéon husserliana, que es actividad del yo, la unificaciéon
es pasiva y activa a la vez: «Una verdadera pasividad absoluta da lugar a un ver-
dadero dinamismo absoluto»'’. La experiencia real es este dinamismo cuyo ser es
la interrelacién y su tnica actividad el universo (Nishida, 2006: 103). Por ello, el
mundo no es diferente de la unidad de nuestra conciencia (Ib.: 106). De nuevo,
la solucién nishidiana parece detenerse en la anonimidad.

% Dialéctica es «cohesién global y primordial de un campo de experiencias donde cada acon-
tecimiento abre una visién sobre los demds [...] Es un pensamiento que no constituye el
todo, sino que estd situado en el todo» (Merleau-Ponty, 1991, 298).

10" Nishida, 2006, 91. Seria interesante comparar esta concepcion con el cardcter diacritico
del significado e incluso de la carne en Merleau-Ponty.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 269

3. Visibilidad: lo visible y lo invisible del yo

En Lo Visible y lo Invisible, Merleau-Ponty se acerca a esta actitud y com-
prende al «yo» como «una presencia para si que es ausencia de si» (1964a: 303).
Se refiere a esa ausencia como a un creux o espacio vital que se hace en mi —yo
no soy su agente— cuando el presente deja de pasar y es retenido. Este vacio
no es, como la nada de Sartre, un agujero en el ser', sino el hueco en el que
se despliegan las multiples dimensiones existenciales cuyas fronteras estdn mds
alld de la densidad del ser y de la nada; su modo de ser es el de esas cavidades
del sentido, un invisible que no es lo contrario de lo visible, sino su raiz y su
virtualidad. Eso es la carne en la ontologia merleau-pontiana: ontogénesis del
ser, no sustancia.

En Nishida no encontramos este término. No obstante, a diferencia de Hus-
serl que se ha centrado en el cuerpo propio, el pensador nipén ha subrayado su
visibilidad, entendida como «su comunidad» (Stevens, 2008: 279) o como un
ver mds amplio que el del vidente aislado. Ha reparado en la ambigiiedad de que
este sea, a la vez, visible y vidente, objeto y sujeto. Desde su dptica, el cuerpo es
la condicién de dicha ambigiiedad. Adelanta asi al 4ltimo Merleau-Ponty, que
huye de los residuos subjetivistas, todavia presentes en su concepcién del cuerpo-
sujeto de Fenomenologia de la Percepcidn, subsumiéndolo en la carne o visibilidad.
Su propiedad fundamental es la reversibilidad entre lo visible y lo invisible. Se
trata de un movimiento que trabaja la materia en el interior y que, a la inversa,
profundiza en lo que proviene de lo exterior.

La carne no es un en-si, sino que su ser contiene su negacion, entendida
como un vacio requerido por la relacién generadora entre el si mismo y el
mundo; este no es un objeto; es visible, porque es materialidad y, al mismo
tiempo, es invisible, porque es idealidad. Podemos pensarla como @¥o1g, como
ser dindmico, inicamente descriptible mediante términos auxiliares como
«quiasmov, «bisagra», «entrelazamiento»; con ellos, se insiste en que la carne
no es solo el medio en el que se localizan las sensaciones, sino la profundidad.
Ella acompafa a toda manifestacién, incluso presenta lo invisible, que no es
algo positivo, sino otra dimensién de la visibilidad. Lo invisible «estd a// sin
ser objeto, es la trascendencia pura, sin mdscara éntica. Y los propios “visibles”,

""" En Sartre, la nada es algo de la conciencia que la separa de ella misma, un “agujero de

ser”, como la libertad. El surgimiento de esta requiere una doble néantisation: de su ser y del
ser en medio (milien) del cual es. (Sartre, 1947: 566).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



270 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

a fin de cuentas, estdn también centrados en un ntcleo de ausencia» (Merleau-
Ponty, 1964a: 282-3); este «nucleo» no carece de fundamento, sino que expresa
el «surgimiento de una soberania (Hobeiz) que sostiene desde arriba» (Ib.: 303),
y no es sino la nada que viene al mundo. La nada no es contraria al ser-en-el-
mundo, pero tampoco es él. A nuestro modo de ver, es similar a la inminencia
de la reversibilidad de la carne, a la virtualidad de lo visible para devenir tangible,
y a la del vidente para tocar. Este cardcter perentorio y nunca complemente
realizado de la reversibilidad evita la disolucién de las particularidades. Presupone
una distancia, una negatividad, entendida como el hueco por el que hay cosas y,
entre ellas, fisuras, auto-negaciones del yo, por las que la diferencia atraviesa la
inmanencia del cuerpo hasta alcanzar el interior de su exterior, porque «nuestro
cuerpo no es fuera si no es dentro» (Merleau-Ponty, 1964a: 97), pues procede
del movimiento centrifugo y centripeto de la carne. Esta no es del cuerpo, sino,
al contrario, hay una carne del cuerpo como hay una carne del mundo. Sus
movimientos producen desplazamientos de sentido en toda dacién de sentido.
Ni aquellos ni esta tienen su origen en la sola conciencia, sino en el cuerpo,
que desempena un papel «centrifugo» siempre en relacién con otro «centripeto»

inconcebible sin la donacién del mundo (Dillon 1989: 146).

Como el fenomendlogo francés, Nishida ha destacado el cardcter creativo de
este dinamismo que, desde su perspectiva, no es la carne, sino el si mismo con-
frontado con el absoluto, trascendiéndose a si mismo hacia fuera y, a la vez, hacia
adentro (2006: 88). A nuestro juicio, lo que los diferencia es que Merleau-Ponty
corporeiza e individualiza este movimiento; distingue la existencia personal de la
pre-personal o anénima de la carne. Esta Gltima es la generalidad compartida por
la persona con el mundo y los otros, el fondo del que se destaca la «figura» singu-
lar. Nishida, en cambio, a pesar de su insistencia en el individuo, no abandona
la anonimidad, pues entiende que cada personalidad es una forma particular
de una realidad unica que «se manifiesta segun las circunstancias» (1995: 179).
Dicha personalidad exige la auto-negacién del yo para dejar paso al si mismo

(jiko) (Tremblay, 2007: 19).

Una vez producida la auto-negacién y la transicién al si mismo, es posible
alcanzar el bien supremo: la fusién del si mismo con la verdadera realidad. La
personalidad es la fuerza por la que esto se logra. La unidad de la personalidad
es el bien, pero este es motivado por la fuerza de la conciencia (Nishida, 1995:
179), cuya unidad procede de una actividad sin agente, en la que no solo no hay
distincién de sujeto-objeto, sino que tampoco hay fronteras entre conocimiento-
sentimiento-volicién. ;Cémo se gesta y desarrolla esta actividad sin yo? Y. Yuasa

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 271

la ha definido asi: «actuar, sin explicitar quién actiia, saber sin explicitar quién
sabe y mirar sin explicitar quién mira»'%. Ahora bien, esto no serfa una accién
sin agente, sin voluntad y decisién; simplemente omitirfamos todo esto en nues-
tra descripcién de la accién. Siguiendo a Nishida, serfa una accién en relacién
mutua con la intuicién, de la misma manera que lo que da forma estd unido a lo
formado. De ahi que el fildsofo nip6n hable de «intuicién actuante» y no de una
recepcién de impresiones que simplemente afectan o de una sintesis posterior
de las mismas.

Como en Husserl, esta intuicién no es un objeto meramente psiquico, sino
un acto de la conciencia. Nishida no repara, sin embargo, en las modalizaciones
husserlianas de los actos. Por eso, en su opinién, la misma clase de actividad
caracteriza a la intuicién y al pensar; ambos reciben sensaciones, aprehenden algo
y sintetizan las impresiones. Husserl, en cambio, no solo reconocia la posibilidad
de sintesis activas del yo, sino también la de sintesis pasivas constituidas por la
temporalidad y por la asociacién. La pasividad pre-dadora suministra la materia
para las sintesis activas (Husserl, 1929a: 112), es decir, los juicios y todos los
actos espontdneos del yo, la vida del espiritu. Nishida, en cambio, insiste en que
incluso el si mismo individual debe cesar para convertirse en centro de conciencia
y de unificacién en el seno de un centro mds profundo. En este sentido, se acerca
mds a Merleau-Ponty, el cual no solo circunscribe, como Husserl, la pasividad
a la afeccién del yo que motiva sus actos. Esto serfa pasivismo subordinado al
activismo, cuando lo que él quiere es sondear la pasividad para romper con otro
de los dualismos que definen la metafisica de Occidente: el de la pasividad y la
actividad.

Aun cuando se ha subrayado el paralelismo entre la concepcién nishidiana
de la intuicién del si mismo en la nada con la re(con)duccién fenomenolégica a
la correlacién noético-noemadtica (Stevens, 2008: 273), lo cierto es que Nishida
la trasciende hasta llegar a un nivel mds fundamental que el de la conciencia
reflexiva, a un si profundo erigido sobre el basho de la nada absoluta. Esta tltima
—no el sujeto— es el fundamento de la correlacién nishidiana. En ese «lugar», los
hechos se determinan sin necesidad de un sujeto cognoscente o actuante, porque
no son contenidos de la conciencia, sino «la escena del mundo de los hechos»

(Sylvain, 2003: 48).

12 Citado por Kuwano, 1990, 85.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



272 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

Esta importante diferencia hace que, a pesar de su valoracién de la des-sus-
tancializacién del sujeto y la critica del objetivismo de Husserl, el filésofo japonés
considere que todavia piensa teoréticamente. Pretende superarlo recurriendo al
basho de la nada absoluta desde el que se comprenden unidos el sujeto constitu-
yente y los modos de constitucion, pues el basho los excede si son tomados por
separado. En cambio, el mundo y el si se fundan en la nada absoluta. Recorde-
mos que esta no tiene un sentido nihilista, sino operante, dado que funciona por
auto-negacién: desvelando la apertura del yo a lo otro y auto-despertando al si
mismo al td, que se determina trascendiendo su identidad objetiva, negdndose
como ego fundador y abriéndose a su auto-identidad contradictoria. Solo asi
—no como reduccién al ego trascendental—, puede pensarse la re(con)duccién
nishidiana de la experiencia pura. No basta con vaciar al yo de su condicién de
objeto; es preciso hacerse nada radical, convirtiendo la propia actividad en invi-
sibilidad. Desde esta postura, ;cémo encontraremos la distancia necesaria para
diferenciar y unificar la actividad cognitiva, afectiva y volitiva a la que aspira
Nishida? La diferenciacidn sujeto-objeto como la experiencia de lo que unifica
se debe a la auto-divisién de lo originario, pero esta solo significa que el sentido
de la experiencia pura se distancia de ella para unificarse de modo inmediato en
la conciencia superior o Logos. Esto atenta contra la intencionalidad fenome-
nolégica de la conciencia dirigida también a lo otro, pero separada de ello. En
palabras del propio Nishida, el sujeto intencional se disuelve en apariencias: «la
aparicién del mundo no es un momento de la conciencia intencional, sino un
giro topolégico del mundo» (Stevens, 2008: 279), porque la conciencia solo es
parte de un campo y el mundo se ve desde el interior, no sobrevoldndolo. Esta
opinién es compartida por Gurwitsch (1957) y Merleau-Ponty, conciliadores
ambos de la fenomenologia de Husserl y de la Gestalttheorie. En palabras de este
tltimo, «el yo es solo otro integrante del campo; no es él quien comprende, sino
la vida que se expresa y, asi, nos permite ver y dejar ver» (1969: 81).

A diferencia de Husserl, mantienen que los datos de la sensacién no estdn
«animados» por los actos de la conciencia, sino por el propio movimiento (figu-
ral) de la Gestalt perceptiva que se estructura por si misma, sin necesidad de
posicionarse. A pesar de que Nishida no acepta la intencionalidad representativa,
admite la intencionalidad operante, desarrollada por Merleau-Ponty como inten-
cionalidad corporal (Cf. Lépez, 2017), una intencionalidad motriz que no es un
acto de la conciencia, sino la vida que le subyace. El propio Husserl asegura que
en la actitud natural «la intencionalidad viviente (lebendige) me lleva, prescribe,
determina desde el punto de vista prictico todo mi comportamiento, incluso
mi pensamiento natural» (1929b: 242). Nishida haria suya esta intencionalidad

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 273

que forma parte de la intencionalidad total, que no solo es representativa, sino
también viviente y operante.

4. La exploracion de la conciencia y silencio

Estamos convencidos de que la tltima obra de M.T. Roman, La explora-
cion de la conciencia, aspira asimismo a esa intencionalidad total. Tal vez por
eso su libro comienza y termina del mismo modo: interesindose por la totali-
dad, por el «objeto» in-objetivable e ilimitable de la filosoffa que es el universo.
Como dirfa Ortega, el filésofo no sabe nada de su «objeto», porque es el todo,
el universo. Al filosofar, por tanto, se embarca rumbo a lo desconocido, a lo que
no puede objetivizarse. No solo en ello la autora se acerca a la fenomenologia,
sino también en su methodos, profundamente filoséfico y opuesto a todo
metodologismo. Consiste en la apertura al propio asombro (Romdn, 2017:
16). Este es el sentido que E. Fink y Merleau-Ponty otorgan a la epojé, ese
umbral de entrada a la fenomenologia. La entienden como ruptura con la
familiaridad del mundo, como extrafamiento para volver luego a un universo
lleno de sentido. Siguiendo a estos fenomendlogos, uno de los resultados de la
reduccién fenomenoldgica es la comprensién de que el movimiento de regreso
al si mismo estd como dividido por el movimiento inverso que suscita. Por eso,
en la VI Meditacion Cartesiana, Fink no solo acepta que la actitud natural sea un
punto de partida para la fenomenologia, sino también que la reduccién solo la
sobrepasa para volver nuevamente a ella en respuesta a la mundanizacién de la
actividad fenomenologizante, la cual se funda en «la tendencia de todo filosofar
a la comunicacion, cuya fuente mds profunda procede de la unidad “metafisica”
de toda vida trascendental» (1988: 109-110). Se est4 refiriendo a una unidad
ontolégica mds que gnoseoldgica que impulsa a la filosofia a envolver la actitud
natural en la trascendental. Esta implicacién explica el cardcter incompleto que
la re(con)duccién al sujeto trascendental presenta para Merleau-Ponty.

Esta unidad buscada por Fink se suma a la intencionalidad total, reivindicada
también por Merleau-Ponty, a su filosofia relacional y al holismo del compor-
tamiento, a su movimiento revelado en una cuasi-sintesis corporal cuya mejor
plasmacién es la sintesis operativa del esquema corporal, una «sintesis de exis-
tencia» (Merleau-Ponty, 1996: 83) o sintesis vivida en una composicién lateral,

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



274 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

a diferencia de la intelectual o frontal. Aquella es posible porque lo que la realiza
ya estd en esa sintesis, en el fondo de toda praxis que es el esquema corporal que
da cuenta de nuestra relacién con el mundo. Esta depende tanto de la motrici-
dad exploratoria como de la actitud del cuerpo que nos ancla en el mundo para
abrirnos a todo lo otro que afecta y hasta instituye al yo.

El mismo sentido tiene la exploracién de la conciencia que T. Romdn lleva
a cabo como un movimiento sin zelos. Esa ausencia explica que la obra carezca
de definiciones y de conclusiones. Siguiendo a Jung, la autora no se propone
explicar, porque esto es lo que hace una teorifa cientifica, «intento efimero de
explicar hechos y no una verdad eterna» (Jung citado por Romdn, 2017: 387).
Ni siquiera pretende comprender; solo ver globalmente, ejercitar el pensamien-
to holistico al que constantemente hace referencia, un pensamiento que no es
obra de la conciencia aislada, pero que contribuye a esclarecerla. Sus constantes
investigaciones muestran que no es la conciencia la que arroja luz sobre aquello
que nos disponemos a conocer, sino que lo psiquico, lo espiritual y el mundo
irradian por todas partes.

De ahi que no erremos al considerar que fuera partidaria de esa intencio-
nalidad motriz, operante y pre-temdtica que, sin embargo, no es absolutamente
inconsciente, porque acompafa siempre a nuestra conciencia del mundo. En las
tltimas obras de Merleau-Ponty esta intencionalidad deviene relacién originaria
entre lo instituyente y lo instituido con objeto de buscar su unién en su fuente,
no en el término intencional. Ahf halla incluso una intencionalidad del sueno
que permite comprender la intencién total que envuelve todas las intenciones
parciales, una intencién existencial o un proyecto de mundo. La intencién origi-
naria despierta con la reactivacion, que es un acto de reflexién, pero, tal y como la
entiende Merleau-Ponty, no consiste en retirarse del mundo para fundamentarlo
en la unidad de la conciencia, sino en distender los hilos intencionales que nos
mundanizan para tomar conciencia de nuestra trascendencia hacia lo otro.

Este fenémenologo y Nishida estdn emparentados con la exploracién de la
conciencia de la que es autora T. Romdn. Su investigacién es tan holistica que
no renuncia a ninguna disciplina, obra o sabiduria. No se somete a la crono-
logia ni claudica ante la especializacién y la fragmentacién que caracteriza a
nuestra sociedad del conocimiento. No rehdye las aportaciones cientificas, pero
sabe, como la fenomenologia, que las ciencias ficticas han «intentado siempre
eliminar de su descripcién del mundo todo lo subjetivo» (Romdn, 2017: 76).
Escribe «intentado», porque no cree que la afectividad, los recuerdos, proyectos

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 275

y sentimientos puedan reducirse a la actividad neuronal. De modo similar a
la critica fenomenolégica al naturalismo, se opone a que la conciencia sea un
simple fenémeno biolégico; es mds, reacciona contra el tono categérico de este
tipo de afirmaciones o esléganes y, en cambio, se abre a todo tipo de saberes mds
humildes, a la exploracién activa que nunca descansa en el suelo del dogmatismo.
Por eso, no solo por su formacién o por su interés por Jung, indaga hasta en los
suefios, —«” metdforas vivas"—, a modo de llaves que abren puertas de universos
alternativos, paraddjicos ...»"%, en los que la imaginacién convive con la razén,
el mundo interno con el externo y la pasividad con la actividad. La fenomeno-
logia ha reflexionado como ninguna otra corriente filoséfica actual sobre estas
interrelaciones, y sobre el suefio, incluso el que parece mds pobre en conteni-
dos: el suefio sin suefios'®. Como ella, T. Romdn explora todas las experiencias
de la conciencia, especialmente las no ordinarias, lo que en filosofia llamamos
experiencias-limite, esas en las que el yo amenaza con disolverse.

De la misma manera que la filosofia comparada se guia por ese holismo que
mantiene las diferencias, el establecimiento de didlogos entre pensadores que
nunca conversaron puede ayudar a comprender mejor sus pensamientos e incluso
la eficacia de sus impensados'®, que no son sus contrarios, sino como el forro de
lo pensado y expresado. Indican cierto exceso del pensar. Gracias a ellos, podemos
reflexionar sobre el horizonte de cada existencia y «componer en nuestro pensa-
miento lo que en nuestra vida forma un todo» (Merleau-Ponty, 1960: 224). Esto
que a la légica binaria puede parecerle absurdo, no lo es ni para la fenomenologia
anti-dualista de Merleau-Ponty, ni para la 16gica predicativa de Nishida en la que
se basa tanto su nocién de «individuo» como la de «vacuidad» (sényatd). Dialogar,
como sabemos, no solo es intercambiar palabras, sino también escuchar; por tan-
to, dilucidar las relaciones entre el sentido, el silencio y la expresion. El silencio es
constitutivo de toda palabra hablante, no solo porque la escucha es imprescindible
para ella, sino porque encarna el momento de pasividad y recepcién que es capaz
de desencadenar cualquier afeccién y accién. El silencio como pausa entre palabras
emitidas o espacios en blanco en la escritura garantiza, ademis, la inteligibilidad
del discurso.

3 (Romdn, 2017: 88). Remito al lector interesado en la metdfora como lenguaje indirecto

para llegar al ser, a mi trabajo de 2016.

4 Husserl equipara este suefio al «suefio eterno» (2008, 337-338). Véase mi trabajo de
2015, concretamente, su apartado “Fenomenologfa del suefio”, pp. 175-182.

15 «Pensar no es poseer objetos de pensamiento, es circunscribir por ellos un dominio que
estd por pensar» (Merleau-Ponty 1960, 202).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



276 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

T. Romdn no era ajena a la importancia decisiva de este. Su exploracién de la
conciencia es una interrogacién por la realidad y un reconocimiento de que estd
determinada —para bien y para mal- por categorias lingiiisticas (2017: 39). La
fenomenologia es de esta misma opinién; lejos de considerar que el lenguaje sea
auto-referencial, investiga su relacién con la expresion del sentido; en palabras
de Merleau-Ponty,

El lenguaje es una vida, es nuestra vida y la vida de las cosas. Esto no
significa que ¢/ lenguaje se apodere de la vida y se la reserve: ;qué habria que
decir si no hubiera mds que cosas dichas? El error de los filésofos semdnticos
consiste en clausurar el lenguaje como si solo hablara de si mismo, cuando
en realidad vive del silencio (Merleau-Ponty, 1969: 167).

El silencio al que se refiere este fildsofo es significativo e incluso podriamos
decir que «habla», ya que, por un lado, permite que las palabras se articulen en
sus intervalos y gracias a sus pausas; por otro lado, la percepcién y los gestos
expresan sentidos. Es preciso acentuar que el silencio que sigue al lenguaje no
es idéntico al que le precede, puesto que la lengua y las culturas, una vez ejer-
citadas y sedimentadas, esperan tdcitamente su reactivacion y la sustentan. El
silencio del que se toma conciencia no es idéntico al que simplemente estd ahi;
no es experiencia muda, sino que se ha filtrado por sus intersticios y ha pasado
a formar parte de ella; a la inversa, también la experiencia se ha enriquecido con
el lenguaje. Segin T. Romdn, «el silencio no es la antitesis de la palabra, es el
recepticulo donde se asienta la misma» (2012: 60). Andlogamente a lo invisible,
que no es lo opuesto a lo visible, sino su raiz, el silencio no es la negacién abso-
luta de lo pronunciado.

Merleau-Ponty se ayuda del cardcter diacritico de los signos (Saussure) para
dar nombre a este intercambio entre el mutismo de los origenes y el lenguaje.
Extiende las relaciones diacriticas entre los signos al movimiento carnal de la
reversibilidad entre interioridad y la exterioridad. En sus tltimas obras, el len-
guaje ya no deriva directamente de la expresién de la experiencia, pues siempre
estamos ya en el lenguaje. Por eso, ird mds alld de Saussure y atribuird un sentido
ontolégico a la relacién diacritica. Siguiendo a Heidegger, pondrd de relieve
la dimensién ontoldgica del lenguaje. A diferencia de ¢él, lo inscribird en una
ontologia carnal que envuelve todas nuestras relaciones con los otros y con el

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 277

mundo. El concepto clave de dicha ontologia es la carne que, como hemos vis-
to, no es sustancia, sino reversibilidad, ahora entre palabra y silencio y también
entre signiﬁcado—signiﬁcante, porque no son contrarios, sino que se implican;
asi, la lengua silenciosa posibilita el habla mientras esta la reactiva. Por su parte,
el silencio no es una pasividad amorfa; estd estructurado como un conjunto de
deformaciones coherentes de los significados sedimentados y de las intenciones
desde las que se destaca el habla. El silencio también es un signo y, por relacion
con los otros signos, «<habla», aunque no fénicamente; de ahi que, sin las pausas,
sin los espacios en blanco, no pueda haber sentido global. Andlogamente, sin
intervalos o huecos, no es posible ninguna relacién diacritica.

Por ello Merleau-Ponty vincula sus investigaciones lingiiisticas con la bisque-
da de un cogito técito, de un lenguaje del silencio que nos envuelve por doquier
y en el que se funda el Jogos reflexivo. En una nota titulada precisamente «cogito
ticito», se percata de que este es imposible, porque para pensar, en el sentido
de ver y de sentir, como para hacer la reduccién o volver a la inmanencia de la
conciencia, se precisan palabras y, con ellas, se necesita «que yo constituya a la
conciencia constituyente» (1964a: 224-5). No habria, por tanto, una conciencia
pura de si a la que mds tarde se le diera el nombre de «conciencia». La conciencia
no es constituyente de todo lo otro, no es la inmanencia que explica toda trascen-
dencia: ya viene «constituida» por las palabras. Para decirlo con mds precisién,
como el cuerpo en el que se encarna, €s instituyente e instituida, una actividad
en una pasividad, una apropiacién y una desapropiacién de si y de eso a lo que
se dirige. El silencio no solo es un vacio entre las mismas; tiene una dimensién
activa, dado que es un detenerse, una espera, un silencio'® constitutivo de la
palabra que no solo ha sido ya hablada, sino que continda hablando, es decir,
de la parole parlante.

El silencio es el horizonte del habla y el mundo al que interrogamos, la
presencia (mundo percibido) de una ausencia (intencién significativa). Es tan
necesario como la epojé para crear cierta discontinuidad en la continuidad de la
cadena de palabras y frases que forman parte del discurso. No obstante, a diferen-
cia de la epojé, no es una prerrogativa del sujeto; antes bien, es apertura al mundo
tal como lo reencontramos, es decir, forma parte de la percepcién interna a la
vida, que es a la vez «ser espontdneo (cosa) y ser-si (“sujeto”)» (Merleau-Ponty,
1964a: 247). El fenomendlogo escribe entre comillas «sujeto», porque no se

' Merleau-Ponty, 1960, 32. Hemos estudiado la importancia del silencio en el habla en

2006, 32, 37, 41 y 43.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



278 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

refiere a un sustrato, sino al movimiento, que es el nicleo comun del sujeto y
del objeto. Dicho movimiento es el «serpenteo» del que hablaba Bergson, inter-
pretado por su compatriota como «modulacién del ser en el mundo» o como
percepcion «haciéndose en las cosas» (Ibidem) y cuyo sentido se instituye en el
movimiento constitutivamente inacabado de su expresién, en sus silencios y
apelaciones a su continuacién.

La generalidad del sujeto corporal merleau-pontiano y la universalidad con-
creta del individuo nishidiano presuponen una auto-negacién y una apertura a lo
otro no solo receptiva, sino también responsiva y creativa. Las tres son cruciales
para la expresién, porque el yo y el mundo estdn entrelazados, y, por consiguien-
te, la expresién no es mero producto de una individualidad. Esto es todavia més
evidente en la expresién artistica.

Como es sabido, en el arte japonés predomina lo sensorial, «se revela el
mundo para ser sentido y vivido directamente» (Luca de Tena, 2008: 9), pues el
acto mental como el expresivo son actividades constitutivas por las que la una
forma a la realidad unificadora de la otra. La rehabilitacién merleau-pontiana de
lo sensible tiene el mismo propésito: expresar lo sentido para sentir mds reflexi-
vamente. Sin embargo, esa reflexiéon, como hemos visto, no es una proyeccion
subjetiva, sino la ontogénesis de lo interior en lo exterior, y viceversa. Para que
este movimiento no se agote en una coincidencia absoluta entre ambos niveles,
es preciso tener en cuenta los huecos que median entre ellos.

Si, como acabamos de ver, el silencio crea cierta discontinuidad en la conti-
nuidad del fluir y, asf permite detenerse y pensar, Nishida concibe la mediacién
expresiva como reanudacién, como «continuidad de la discontinuidad» (Zavala,
1992: 49), entendiendo por «continuidad» la determinacién mutua entre persona
y persona, que es el mundo de la expresién. La expresién, por tanto, unifica lo
que estd atomizado vy, asi, expresa su sentido articulado. No es el yo quien tiene
la clave del mismo, pero tampoco el no-yo. Como T. Romdn declara citando a
Mello, «El silencio no es la ausencia de sonido, sino la ausencia de ego» (2017:
143). Sin embargo, surge cuando vuelvo sobre mi, cuando profundizo en mi
interior, en las entrafias —dirfa Zambrano— en las que arraiga el sentir, esa morada
del corazén generadora de profundidad"’.

17 (Zambrano, 2008, 68). Hemos establecido una comparacién entre este ser de profundi-
dades y la carne (Chair) merleau-pontiana en nuestro estudio de 2013a, pp. 122 y ss.)

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 279

Asi es como Merleau-Ponty justifica la inclusion de las sabidurias orientales
en su obra Los fildsofos célebres, aunque solo como «muestras para que el lector
pueda discernir la sorda contribucién de Oriente a la filosofia» (1960: 176). La
denomina «sorda» porque no se plasma en conceptos, y porque es una influencia
secreta, no explicitada y, sin embargo, real.

Conclusiones

Nuestro ejercicio de fenomenologia comparada entre Nishida y Merleau-
Ponty de la mano de la filésofa y companera que aqui homenajeamos ha puesto
de manifiesto la riqueza surgida de sus respectivas indagaciones sobre la con-
ciencia, una conciencia que estd mds all4 de la nada y del ser, porque los tres
pensadores han trascendido los dualismos tradicionales y la 16gica abstracta con
objeto de reconducir la razén a sus raices vitales, donde no estd separada de la
sensibilidad, de los sentimientos ni de las emociones.

Han mostrado el error de considerar la racionalidad como inteleccién
opuesta a los sentimientos; ni estos son exclusivamente naturales, ni las palabras
meramente convencionales; antes bien, ambos son, en la terminologia de Mer-
leau-Ponty, instituciones de sentido, es decir, resultados de decisiones culturales
sobre lo natural. Para ilustrarlo, el fenomendlogo se ha referido a las diferencias
entre las mimicas japonesas y occidentales que expresan emociones: aquellas
no inclufan el beso —Merleau-Ponty escribe esto en 1945— para mostrar amor;
ademds, el japonés colérico sonrie, mientras que el occidental se crispa. De ahi
se sigue que los gestos no son signos naturales, sino modos diversos de acoger
corporalmente las situaciones que se han formado en un entrenamiento simul-
tineo del cuerpo y del mundo en la emocién (1945: 220).

Nishida se adelanté a esta denuncia de la adscripcién de los sentimientos a la
naturaleza y a la asociacién de la razén con la mente. Dado que esta forma una
unidad con el cuerpo, es absurdo separarlas para estudiar sus efectuaciones. Por
ello, definié el sentimiento emocional como un fenémeno mental cuya esencia
es la sensacién (1978: 223). Consideraba la cultura japonesa como una cultura
del sentimiento, pero sin entenderlo psicolégicamente, sino «como forma de lo

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



280 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

que no tiene forma»'®. El sentimiento es la expresién de la personalidad, siendo
esta «una unidad dindmica de actos» (Ib.: 225). Tal unidad es la verdadera indivi-
dualidad, «aparece en el momento en que destruimos la subjetividad conceptual»
(Ib.: 244) y dejamos un «lugar» para la afectividad y la voluntad creadora. El s
mismo libre crea dirigiéndose al mundo como su expresién, no como un objeto
de dominio. Con sus concepciones topoldgicas del espacio, Nishida y Merleau-
Ponty lo consiguen, mientras visibilizan la nada como modo de actividad de la
pasividad. Ella es la contrapartida convexa del espacio negativo y es tan real como
el espacio positivo. En efecto, la nada nishidiana y el creux merleau-pontiano
son negativos fecundos con los que pone nombre y manifiestan lo invisible que
también forma parte de la visibilidad. Asi reflexionan sobre el movimiento de
la existencia.

La experiencia pura nishidiana, en tanto actividad unificadora sin agente se
identifica con su expresién. Incluso el si mismo se determina expresdndose en el
mundo. Nos preguntdbamos cémo puede expresarse dicha experiencia siendo
an6nima y muda. Nishida acaba reconociendo que el acto de expresion no escapa
completamente a las relaciones con el yo consciente y sentencia: «Ver el verdadero
si debe implicar perder el si» (Nishida, 1999: 95), es decir, despertar a si mismo
es desapropiarse de yo, dejar de concebirlo como un ente puramente racional y
rescatar las maltiples dimensiones de su vida en coexistencia.

En nuestra opinidn, no es suficiente olvidarse del yo para encontrar al otro,
para conocer y, sobre todo, para amar; no basta con abrirse a los otros dejando
que «una fuerza incomprensible» (Nishida, 1995: 227-8) obre sola para asimilar
conocimiento y amor. Hay que dejar huecos para que la relacionalidad no aca-
be en indiferencia y la actividad en absoluta pasividad, pero también llenarlos
tomando decisiones, siguiendo metas comunes y racionales. La experiencia pura
es tan insuficiente como la razén pura’. Ciertamente, Nishida y Merleau-Ponty
las han trascendido con sus filosofias del compromiso y la comunicacién. Ambos

18

Cf. Zavala, 1992, 316. Hemos visto que, en Merleau-Ponty, la forma la proporciona la
expresion que incluye la del sentimiento, aunque no se reduce a él.

19 Aunque no puedo desarrollar aqui este asunto, la fenomenologia material de M. Henry
adolece de los mismos inconvenientes dada su similitud con la propuesta de Nishida; es mds,
su concepcidn de la vida como subjetividad absoluta (experiencia interior de los vivientes) y
auto-afeccién (Henry, 1990, 212, 222) se aleja de la acentuacién nishidiana de la accién en
el mundo, asi como de la distancia en la proximidad y la diferenciacién merleau-pontiana:
“La vida se auto-afecta inmediatamente sin el intervalo de Diferencia alguna” (Henry 1990,
217).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 281

han aceptado la necesidad de ampliar la racionalidad y rescatar sus dimensiones
colonizadas por la razén dominante. Sin embargo, la solucién del primero de
salir de la propia légica hasta comprender el pensamiento como auto-alumbra-
miento, como renacer a otra dimensién, nos parece vaga. Podemos hacerlo como
ejercicio de auto-descentramiento, pero no sacrificar por entero nuestra légica a
otra, pues esto serfa tan reduccionista como subordinar las otras cosmovisiones
a la nuestra. M4s bien, resulta necesario comprender que la experiencia es impu-
ramente carnal y que estd llena de mediaciones.

De la misma manera que los pensamientos no son objetos psiquicos, sino
que proceden de los impensados, los aistheta no son cosas que estén en alguna
parte. Se destacan desde un fondo que todos compartimos, estilizdindolo. Para
ello es indispensable una distancia, una detencién, porque huecos y pausas hacen
posible el sentido y, en general, la manifestacién de lo virtual. Gracias a ellos,
Nishida y Merleau-Ponty superan los dualismos sin disolver las diferencias, sino
manteniéndolas en tensién buscando lo comun, el «entre», que no es un nuevo
ente, sino el vacio como centro de nuestro transitar, asi como la condicién de

posibilidad para que algo surja.

Estas filosofias han calado en nosotros porque han buscado lo universal en la
concrecién, en la identidad absolutamente contradictoria del individuo que nace
y muere en un mundo que es nirvana y samsara, que puede ser experimentado
contradictoriamente. Asi es como Nishida articula su concepcién del Zen con la
filosofia en un mundo en el que todos los individuos surgen y retornan a la rea-
lidad dltima sin forma. El auto-despertar a lo que no es yo y el olvido del propio
interés nos permiten sentir, porque el sentimiento no es solo una sensacién subje-
tiva, sino «la condicién fundamental del establecimiento de la conciencia misma»
(Nishida, 1973: 14). Una vez establecida, no rompe para siempre con el sentir
del que ha nacido ni con sus horizontes mundanos y temporales; tendria que
comprender su cardcter situado, corporal, y ensanchar sus relaciones mediante
sus actos. Asf, como decia Bergson refiriéndose a la percepcién: «nos irradiamos
bastante mds alld de nuestro cuerpo: llegamos hasta las estrellas» (1912: 16).

Referencias
Berason, H. « (conferencia pronunciada en 1912) (2009). “El alma y el cuerpo»,

en El alma y el cuerpo. El cerebro y el pensamiento: una ilusion filosdfica. Madrid:
Encuentro, pp. 15-45.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



282 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

CHENG, F (2007). Cinco meditaciones sobre la belleza. Madrid: Siruela.

DEL Arco, ] (2004). “La Escuela Filoséfica de Kioto como paradigma para una
reflexién intercultural”. Arbor, 705, pp. 229-246.

DiLLoN, M. (1989). Merleau-Pontys Ontology. Bloomington: Indiana University Press
FInk, E. (1988). vi. Cartesianische Meditation. Teil 1. Dordrecht: Kluwer.
GURWITSCH, A. (1957). Théorie du champ de la conscience. Paris: Desclée de Brouwer.
HEexry, M. (1990) (2009). Fenomenologia material. Madrid: Encuentro.

Hussere, E (1929a) (1963). Cartesianische Meditationen. Husserliana I. Den Haag: M.
Nijhoff.

— (1929b) (1992). Formale und Transzendentale Logik. Gesammelte Schriften 7.
Hamburg: Felix Meiner Verlag.

— (1936) (1976). Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie. Husserliana VI. Den Haag: M. Nijhoff.

— (1939) (1948). Erfabrung und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Logik.
Hamburg: Claassen and Goverts.

— (2008). DIE LEBENSWELT. AUSLEGUNGEN DER VORGEGEBENEN WELT UND IHRER KONS-
117UTION. Husserliana XXXIX. Dordrecht: Springer.

Kuwano, M. (1990). EL KI EN LA FILOSOFIA DE YUASA. LA UNIDAD CORPOREO ESPIRI-
TUAL COMO CLAVE ANTROPOLOGICA DE LA APERTURA PERSONAL A LA TRASCENDENCIA.
Barcelona: Universidad Ramon Llull.

Lanzaco, F (2000). Introduccion a la cultura Japonesa. Pensamiento y religion. Valladolid:
Universidad.

Lorez SAENzZ, M2 C (2000). £/ arte como racionalidad liberadora. Madrid: UNED.

— (2006). “La Parole as a Gesture of the Originating Differentiation”, en Penas, B.
Lépez, M2 C. (eds.) Interculturalism. Between Identity and Diversity. Nueva York:
Peter Lang, pp. 27-46.

— (2007). “Identidad lateral. Un concepto de la fenomenologfa” in Berceo n © 153,
97-129.

— (2012). “Universalidad existencial (M. Merleau-Ponty) frente al relativismo cultural
(C. Lévi-Strauss)®, en Lépez Sdenz, M2 C., Diaz, ]J. M. (editores) Racionalidad y
relativismo. En el laberinto de la diversidad. Madrid: Biblioteca Nueva, pp. 19-108.

—(2013a). Dos filosofias del sentir. M. Merleau-Ponty y M. Zambrano. Perspectiva feno-

menoldgica. Editorial Académica espafiola.

—(2015).“De la intersubjetividad a los fenémenos que dejan ir al mundo. Fenomeno-
logfa y literatura”, en Investigaciones Fenomenoldgicas monografico 6, pp. 153-184.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



ENTRE FILOSOFIA Y NO FILOSOFIA. UN SILENCIO, UNA ESPERA, UNA CONCIENCIA 283

— (2016). “Ricoeur y Merleau-Ponty. Ontologfa de la metifora”, en AA.VV. Con Paul
Ricoeur. Espacios de interpelacién. Madrid: Dykinson, pp. 299-377.

— (2017). “Intencionalidad operante en la existencia’, en Sylla, B. Borges, 1. Lépca-
sanova, M. (Orgs.) Fenomenologia VI, Intencionalidade e Cuidado. Rio de Janei-
ro: Via Verita, pp. 79-119.

(2018).”An Approach to Comparative Phenomenology: Nishida’s Place of Nothingness
and Merleau-Ponty’s Negativity”. Philosophy East and West, Forthcoming in Vol.
68/2 April.

Luca pE TENA, M (2008). La presencia de lo ausente. Universidad de Salamanca.
MERLEAU-PONTY, M. (1945). Phénoménologie de la Perception, Paris: Gallimard.
— (Dir.) (1956). Les Philosophes célébres [2006. Edicion ampliada]. Les Philosophes de I’

Antiquité au XXe siécle. Paris: Librairie Générale Frangaise.
— (1960). Signes. Paris: Gallimard.
—(1969). La Prose du monde. Paris: Gallimard.
— (1964a). Le Visible et | 'Invisible. Paris: Gallimard.
— (1968). Résumeés de cours. (Collége de France 1952-1960). Paris: Gallimard.
— (1991). Les aventures de la dialectique. Paris: Gallimard.
— (1995). La Nature. Notes du Cours du Collége de France. Paris: Seuil.
— (1996). Notes de Cours au Collége de France 1958-9 et 1960-1. Paris: Gallimard.
— (2000). Parcours deux 1951-1960. Lagrasse : Verdier.

— (2003). L ‘institution dans [ histoire personnelle et publique. Le probleme de la passivité.
Le sommeil, ['inconscient, la mémoire. Notes de Cours au Collége de France (1954-1955),
Paris: Belin.

Nisuipa, K (1923). “Tetsugaku” [Philosophy] in Tetsugaku jiten [Dictionary of Phi-
losophy], Tokyo: Iwanami. Citado en Standford Encyclopedia of Philosophy. huep://

plato.stanford.edu/entries/nishida-kitaro/
— (1973). Art and Morality. Honolulu: University Press of Hawaii.

— (1978). “Affective feeling”, Nitta, Y. Tatematsu, H. (eds.) Japanese Phenomenology.
Analecta Husserliana v. 8. Drodrecht: Reidel publishing, pp. 223-247.

— (1987). Last Writings: Nothingness and the Religious Worldview. Honolulu: University
of Hawai Press.

— (1995). Indagacion del bien. Barcelona: Gedisa.

— (1999). “Logique du lieu et vision religieuse du monde”. Revue Philosophique de
Louvain 1, pp. 96-112.

— (2000). Pensar desde la nada. Ensayos de filosofia oriental. Salamanca: Sigueme.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



284 M? CARMEN LOPEZ SAENZ

— (2012). Place and Dialectic. Two Essays. New York: Oxford University Press.

OacaBa, T (1978). “The Kyoto School of Philosophy and Phenomenology”, Nitta, Y.
Tatematsu, h. (eds.) Japanese Phenomenology. Analecta Husserliana, vol. 8. Drodre-
cht: Reidel publishing, pp. 207-221.

Osnima, H (1993). “La logique chez Nishida Kitaro”. Cipango. Cahiers d'études Japo-
naises 2, pp. 125-138.

Roman, M. T. (2008). Sabidurias orientales de la Antigiiedad. Madrid: Alianza.

— (2012). “Reflexiones sobre el silencio y el lenguaje a la luz de Oriente y Occiden-

te”, Daimon 56, pp. 53-65.
— (2017). La exploracién de la conciencia. En Oriente y Occidente. Barcelona: Kairés.
SARTRE, J.P. (1947). Létre et le néant. Paris: Gallimard.
Sywvain, L. (2003). “Basho et individu chez Nishida”. Philosophie, 79, pp. 43-61.

StEVENS, B. (2008). Invitacién a la filosofia japonesa. En torno a Nishida. Barcelona: Ed.
Bellaterra.

Suzuki, D.T. (1986). Ensayos sobre budismo zen. Segunda serie. Buenos Aires: Kier.

TrEMBLAY, ]. (1999a). “Notice introductive a la "Logique prédicative’ de Nishida”.
Revue Philosophique de Louvain 1, pp. 57-58.

(2007). Létre et [étre-ensemble. Lauto-éveil comme methode philosophieque chez Nishida.
Paris: CHarmattan.

WILKINSON, R. (2009). Nishida and Western Philosophy. Aldershot: Ashgate.
ZAMBRANO, M. (2008. 62 edicién). Hacia un saber sobre el alma. Madrid: Alianza.

ZAVALA, A. J. (1992). “La creacién artistica como semiosis social en la filosofia de Nishi-
da Kitaro. Un acercamiento”, Relaciones. Vol.13, 52, pp.281-470.

Recibido: 1/04/2018
Aceptado: 22/10/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0

S

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 255 -284. UNED, Madrid



