
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

¿PROGRESA MORALMENTE EL GÉNERO 
HUMANO?

DOES MANKIND MORALLY PROGRESS?

Fernando García Martín*
UNED

Resumen: Tomando como marco de referencia la filosofía crítica kantiana, el artícu-
lo se plantea la cuestión del progreso moral de la humanidad. En primer lugar, examina 
las dificultades que en el contexto de tal filosofía presenta la pretensión de avanzar algo 
en lo moral. A continuación, aborda la posible contradicción existente entre la idea de 
progreso y la adscripción kantiana de lo moral al ámbito nouménico. Considera las 
diferentes alusiones que en la obra kantiana se encuentran en defensa de la tesis que 
sostiene el progreso moral del género humano, examinando los argumentos a favor y en 
contra de ellas. Finalmente, establece el estatus que debe tener en el contexto kantiano 
de reflexión la anticipación del posible progreso moral de la humanidad y la manera 
como éste habría de producirse.

Palabras clave: Kant, moralidad, progreso, legalidad, entusiasmo, Iglesia invisible.

Abstract: This paper raises the question of moral progress of humanity taking the 
Kantian critical philosophy as framework. Firstly, it examines the difficulties the claim 
presents, in the context of such philosophy, to somewhat progress in morality. Then 
it discusses the possible contradiction between the idea of progress and the Kantian 
ascription of moral to the noumenic sphere. It takes into account the different references 
in Kant’s works where the thesis that defends moral progress of mankind is uphold, 
examining the arguments for and against. Finally, it sets the status the anticipation of 
the possible moral progress of humanity should have in the Kantian context of reflexion 
and the way it should take place.

Keywords: Kant, progress, morality, legality, enthusiasm, invisible Church.

* Alumno de doctorado, C/Constancia 30 1º Izq. 28002 Madrid, fgarcia1019@alumno.uned.es.



30	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 -54. UNED, Madrid

1. Introducción

La problemática en torno al progreso o no del género humano es uno de los 
temas que ha sido frecuente objeto de reflexión por parte del pensamiento filosó-
fico. Ahora bien, la multiplicidad de ámbitos sobre los que se despliega la acción 
humana hace que el término «progreso» admita varias adjetivaciones. Así, por 
ejemplo, se puede hablar del progreso científico, del tecnológico y técnico, del 
histórico, del legal, etc. En el presente artículo el foco de atención lo constituirá 
exclusivamente el progreso humano en el orden de la moralidad.

Pero aun centrándonos en el progreso moral del género humano, la variedad 
de enfoques desde los que se ha abordado filosóficamente la moralidad hace 
que en lo que atañe a la cuestión del progreso moral de la humanidad también 
se cuente con una gran diversidad de posicionamientos, una buena muestra de 
las cuales puede encontrarse en el artículo: «Is there progress in Morality?» de 
Dale Jamieson, planteando como ineludible una segunda restricción a la hora 
de perfilar el objeto de consideración.

A lo largo de las páginas que siguen, la filosofía crítica kantiana se constituye 
como la perspectiva desde la que se abordará la problemática en torno al progre-
so moral del género humano. Lo que se tratará de investigar será por tanto si, 
contemplada la marcha histórica de la humanidad desde el punto de vista que 
la moralidad introduce en el discurso filosófico, puede hablarse o no con sufi-
ciente fundamento de que en este discurrir temporal se asiste a un progreso en el 
orden de los logros morales del género humano, o, por el contrario, tal progreso 
no puede ser sostenido, bien porque se constata que no se da, bien porque se 
estima que no se dispone de elementos suficientes que legitimen la defensa de 
su efectividad.

2. La dificultad de la temática del progreso moral

El tratamiento de la problemática en torno al progreso moral del género 
humano en la filosofía crítica presenta una primera dificultad, consistente en 
la falta de planteamiento temático por parte de Kant de esta cuestión en sus 
Críticas. Por otra parte, si se atiende exclusivamente a los títulos de sus obras, 
esta temática tan solo es mencionada en el opúsculo «Si el género humano se 
encuentra en progreso constante hacia mejor» (1798), e incluso, si se repara en 



¿Progresa moralmente el género humano?	 31

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

lo tardío de la publicación del mismo, una vez que las Críticas ya habían hecho 
su aparición, parecería no haber sido objeto de consideración prioritaria por 
parte de Kant. Pero, si se tienen en cuenta las frecuentes alusiones al progreso 
que dentro de su producción filosófica se hacen1, la cuestión del progreso del 
género humano se configura indudablemente como un objeto digno de su con-
sideración.

Una buena muestra del interés kantiano en esta temática se encuentra en las 
primeras líneas del tercer apartado del ensayo «En torno al tópico: “Tal vez eso 
sea correcto en teoría, pero no sirve para la práctica”» (1793):

¿Hay que amar al género humano en su totalidad o es éste un objeto 
que se ha de contemplar con enojo, un objeto al que ciertamente se desea 
todo bien (para no convertirse en misántropo) pero sin esperarlo jamás de 
él, por lo cual será mejor apartar de él la vista? La respuesta a esta pregunta 
depende de la que se dé a esta otra: ¿Hay en la naturaleza humana dispo-
siciones de las cuales se pueda desprender que la especie progresa siempre 
a mejor, y que el mal del presente y del pasado desaparecerá en el bien del 
futuro? Porque entonces podemos amar a la especie, aunque sea siquiera en 
su constante acercamiento al bien; de lo contrario, tendríamos que odiarla 
o despreciarla, diga lo que diga en contra de esto la afectación de una filan-
tropía universal (que sería entonces, a lo sumo, un amor de benevolencia, 
no de complacencia). Pues, aunque se haga el mayor de los esfuerzos para 
que el amor surja dentro de uno mismo, no se puede evitar el odio hacia 
lo que es y sigue siendo malo (sobre todo hacia esa maldad que consiste en 
una premeditada violación recíproca de los más sacrosantos derechos del 
hombre). Y no precisamente para hacer mal a los hombres, pero sí para tener 
con ellos el menor trato posible (Kant, 1993: 51-52).

Sin embargo, la principal dificultad a la hora de abordar esta problemática 
radica en que la moralidad humana en el planteamiento kantiano se mantiene al 
margen de las consideraciones en términos empíricos, por lo que la dilucidación 

1  La búsqueda del término «Fortschritt» en la edición digital de sus obras devuelve 66 
hallazgos en 55 capítulos de las mismas.



32	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 -54. UNED, Madrid

de si el progreso en este ámbito realmente se da o no únicamente podrá ser llevada 
a cabo de manera indirecta, y no del modo directo en términos de conocimiento 
objetivo como, al menos en primera instancia, podría parecer preferible hacerlo. 
Al respecto, nuestro autor llega incluso a apuntar que «la verdadera moralidad 
de nuestros actos (mérito y culpa), incluso la de nuestra propia conducta, per-
manece, pues, oculta para nosotros» (Kant, 1989: 474-475; también en Kant, 
1986: 68-69; Kant, 2002b: 246).

Así pues, si no resulta posible que el agente mismo efectúe una evaluación 
moral de su acción que suponga un conocimiento objetivo en este ámbito, más 
difícil si cabe resultará hacerlo en lo que se refiere al resto de la humanidad, y 
mucho más incluso en relación con la marcha histórica de ésta en su conjunto, al 
menos cuando ella se encuentre sometida exclusivamente a la «fría» observación 
empírica que debe caracterizar al investigador científico, ya que «no disponemos 
más que de datos empíricos (experiencias) donde basar esta predicción [la de si 
se producirá un progreso hacia mejor en el género humano]; a saber, sobre la 
causa física de nuestras acciones, en la medida que ocurren y son, por lo mismo, 
también fenómenos, no sobre la causa moral, que contiene el concepto moral 
de lo que debiera ocurrir, único que puede ser trazado puro, a priori» (Kant, 
1992b: 114).

3. Distinción entre el progreso moral del individuo y el del género 
humano

La cuestión del progreso moral en términos de una posible anticipación de 
si éste se producirá o no de manera necesaria en cada uno de los individuos no 
es abordada por Kant. El motivo de esta ausencia de planteamiento tal vez se 
encuentre en la radical condición libre del ser humano defendida, entre otros 
lugares, en La Religión dentro de los límites de la mera razón (1793), que lo capa-
cita para obrar tanto en el sentido del bien como en el del mal moral, por lo que 
carecería de fundamento la pretensión de decir algo a priori acerca de si los seres 
humanos, considerados como individualidades, progresarán o no moralmente 
de manera necesaria.

En todo caso, nuestro autor concibe que la conversión moral «no puede 
hacerse mediante reforma paulatina, en tanto la base de las máximas permanece 
impura, sino que tiene que producirse mediante una revolución en la intención 



¿Progresa moralmente el género humano?	 33

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

del hombre (un paso a la máxima de la santidad de ella); y sólo mediante una 
especie de renacimiento, como por una nueva creación (Juan, III, 5; cf. I Moi-
sés, I, 2) y un cambio del corazón, puede el hombre hacerse un hombre nuevo» 
(Kant, 1986: 56), lo que supone que la entrada de cada uno de los hombres en 
la senda del progreso moral solamente pueda llevarse a efecto mediante un salto 
cualitativo hacia una nueva disposición del ánimo (Gemüt) y no mediante un 
mero aumento cuantitativo en una cierta disposición con la que ya se contase de 
antemano, quedando dificultada aún más de esta manera la pretendida anticipa-
ción que se pudiera hacer en relación con el progreso moral del género humano.

No obstante, al modo como Kant se atrevió a «concebir la esperanza, a pesar 
de que las causas de los mismos pueden yacer profundamente ocultas, de que, si 
ella [la historia] contempla el juego de la libertad humana en grande, podrá des-
cubrir en él un curso regular, a la manera como eso que, en los sujetos singulares, 
se presenta confuso e irregular a nuestra mirada, considerado en el conjunto de 
la especie puede ser conocido como un desarrollo continuo, aunque lento, de 
sus disposiciones originales» (Kant, 1992a: 39-40), sea posible tal vez anticipar 
respecto del género humano en su totalidad, en relación con la cuestión de su 
progreso moral, lo que no pudo ser adelantado cuando el objeto de consideración 
fueron los seres humanos tomados en su individualidad.

4. Las hipótesis en torno al progreso del género humano

Al comienzo del ensayo «Si el género humano…» Kant presenta tres hipótesis 
posibles respecto del «progreso» humano: el terrorismo moral, el eudemonismo 
y el abderitismo (Kant, 1992b: 98). Del análisis inicial de ellas cabe destacar que 
cada una posee elementos propios que permiten hablar tanto a su favor como en 
su contra, por lo que la determinación final definitiva por una concreta queda 
en el aire, pero ya decantada hacia aquélla que al menos posibilite el progreso 
moral del género humano, o al menos no lo impida, por cuanto lo que la razón 
práctica le exige a cada individuo moral concreto es que debe (soll) progresar 
moralmente. Por este motivo, puede afirmarse que las iniciales «hipótesis» res-
pecto del progreso moral se transforman en «posturas» ante la posibilidad de éste, 
pues el individuo moral no puede permanecer indiferente ante ellas, sino que al 
inclinarse cognoscitivamente a favor de alguna deberá también comprometerse 
activamente en su realización.



34	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 -54. UNED, Madrid

La primera hipótesis planteada es la del «terrorismo moral». Según ella, el 
género humano se encontraría «en un continuo retroceso hacia peor» (Kant, 
1992b: 98). La objeción que nuestro autor plantea a esta hipótesis es que «la 
caída a peor no puede continuar sin cesar en la historia humana, porque al llegar 
a cierto punto acabaría destruyéndose a sí misma» (Kant, 1992b: 99).

La segunda hipótesis es la del «eudemonismo», que defiende que habrá un 
«progreso continuo hacia mejor en lo que se refiere a su destino moral [el del géne-
ro humano]» (Kant, 1992b: 98). El reparo que Kant presenta a esta hipótesis, 
que puede entenderse que mantiene una relación de contradicción lógica con la 
anterior (la del terrorismo moral), hace hincapié en que «la masa de bien y de 
mal atribuida a nuestra naturaleza permanece en la índole siempre la misma, y 
no puede aumentar o disminuir en un mismo individuo», por lo que, puesto que 
«los efectos no pueden exceder la potencia de la causa actuante; y, así, tampoco 
el cuánto de bien mezclado en el hombre con el mal puede exceder cierta medida 
por encima de la cual se elevara el hombre y progresara constantemente hacia 
mejor», resulta que, «el eudemonismo, con sus vigorosas esperanzas, parece, pues, 
insostenible, y prometernos muy poco a favor de una historia humana previsora 
con respecto a un progreso indefinido» (Kant, 1992b: 99-100). Por ello, para 
que se pudiese hablar de un progreso indefinido en el orden de la moralidad se 
requeriría esa especie de «nueva creación» a la que nuestro autor alude en este 
mismo ensayo (Kant, 1992b: 114-115).

Parece entonces que todo debiera apuntar hacia el «abderitismo», consistente 
en «un eterno estancamiento de su actual valor moral [el del hombre]» (Kant, 
1992b: 98), como la hipótesis más plausible, pues, «el carácter de nuestra especie 
es agitada locura. Entra rápidamente en los carriles del bien, pero no perdura, 
sino que, para no hallarse vinculada a un único fin, por mero amor al cambio, 
invierte el plan del progreso, edifica para derribar, y se da a la tarea más des-
esperada, a cargar la piedra de Sísifo montaña arriba para dejarla rodar en un 
momento» (Kant, 1992b: 100-101).

El «abderitismo moral» se plantea de esta forma como la hipótesis más plau-
sible («Acaso esta opinión disponga de la mayoría de los votos a su favor» (Kant, 
1992b: 100-101)), tanto en lo relativo al nivel individual de consideración como 
por lo que atañe al tratamiento de la humanidad en su conjunto. El motivo de 
su plausibilidad se encuentra en la condición mixta del hombre como ser perte-
neciente a la vez a dos mundos (el nouménico y el fenoménico), motivo por el 
cual podría pensarse que, aunque algunos seres humanos puedan llevar a cabo 



¿Progresa moralmente el género humano?	 35

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

progresos en el orden moral, su efecto sobre el conjunto de la especie quedase 
neutralizado por el efecto sobre esta misma moralidad global de aquéllos que no 
se hayan separado del primado de la aspiración a la felicidad como eje director 
de su comportamiento, bien por propia iniciativa o por incapacidad para hacerlo. 
El «abderitismo» vendría a ser así la conclusión «estadística» a la que se llegaría 
tras una consideración «ponderada» de la naturaleza humana, poseyendo además 
la virtud de ser capaz de resolver las contradicciones internas y entre sí que aca-
rreaban las otras dos hipótesis anteriormente esbozadas (el «terrorismo moral» 
y el «eudemonismo»), por lo que parece que habría de ser la postura por la que 
finalmente hubiese de inclinarse la razón.

No obstante, aunque el «abderitismo moral» se presente como la hipótesis 
más plausible desde un punto de vista «estadístico», las consideraciones kantianas 
de índole práctica presentan dos objeciones al mismo. La primera se hace en  el 
ensayo «Si el género humano…», cuando, de manera un tanto peyorativa, nues-
tro autor alude a que si esta oscilación entre el bien y el mal se diese se tendría 
un «perpetuo dar vueltas en círculo alrededor del mismo punto» (Kant, 1992b: 
100-101) (lo que suena como una situación carente de sentido, por no encon-
trase dirigida la actividad hacia fin alguno) y a que ese amalgamiento entre el 
bien y el mal «traería como consecuencia la inacción (que en este caso llamamos 
estancamiento) [lo cual contradiría la propia naturaleza humana como la de un 
ser dirigido a la acción]; agitación vacía en la que el bien y el mal se alternan, 
de suerte que el espectáculo del afán sobre la tierra de la humanidad consigo 
misma, a lo que más se pareciera sería a una farsa de locos, lo que no le haría 
acreedora ante los ojos de la razón de una estimación mayor de la concedida a 
la actividad de otras especies animales, que tienen en su favor llevar el juego con 
menos costo y sin derroche de razón» (Kant, 1992b: 100-101). La segunda, que 
tal vez sea la más decisiva en su contra, se encuentra en el ensayo «En torno al 
tópico…», por medio de la indicación kantiana de que «si es espectáculo digno 
de una divinidad el de un hombre virtuoso luchando contra adversidades y ten-
taciones que inducen al mal, sin arredrase ante ellas a pesar de todo, también es 
un espectáculo sumamente indigno (no diré ya de una divinidad, sino incluso 
del más común de los hombres, siempre que sea bienintencionado) el que ofre-
ce periódicamente el género humano ascendiendo unos cuantos pasos hacia la 
virtud para recaer poco después, y siempre con igual profundidad, en el vicio y 
la miseria» (Kant, 1993: 53).



36	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 -54. UNED, Madrid

5. Las contradicciones internas de la idea de progreso en el marco 
de la filosofía kantiana

Unidas a las dificultades hasta ahora presentadas en relación con la aspiración 
de anticipar algo acerca del progreso moral o no del género humano, debe tenerse 
también en cuenta que, tal como Pauline Kleingeld recoge en su artículo «Kant, 
History, and the Idea of Moral Development», pudiera ocurrir que la idea misma 
de un progreso en lo moral resultase contradictoria con el planteamiento mismo 
de la moralidad que nuestro autor lleva a efecto en su filosofía crítica. La causa de 
tal contradicción, que se diversifica según esta autora dando lugar a los proble-
mas de la validez universal (the universal validity problem), de la atemporalidad 
(the atemporality problem) y de la igualdad moral (the moral equality problem) 
(Kleingeld, 1999: 59), se encontraría en que el ámbito nouménico en el que se 
desarrolla la moralidad no tiene a la temporalidad como una de sus dimensiones, 
pero el término «progreso» se encuentra asociado ineludiblemente con el tiempo 
mismo como referente imprescindible de su significado y posibilidad.

Ahora bien, esta problemática creo que queda resuelta de manera convincente 
si, como sostiene Kleingeld en defensa de la presencia de la idea del progreso 
moral en la filosofía kantiana, se sostiene que todos los hombres comparten 
una idéntica constitución como seres libres, consistente en la posesión de una 
predisposición para la moralidad, y que por tanto la moralidad de la especie per-
manece inalterada a través del tiempo, siendo sin embargo el uso que se hace en 
cada uno de los tiempos históricos de esta predisposición originaria común por 
parte de cada uno de los individuos concretos y de su conjunto lo que deviene 
temporalmente (Kleingeld, 1999: 70-71).

6. Los ámbitos desde los que se plantea la cuestión del progreso 
del género humano

La cuestión de si el género humano progresa o no moralmente no puede ser 
abordada teóricamente, pues en el planteamiento kantiano el modo de ser de 
la moralidad no participa de las condiciones espaciotemporales y categoriales 
que hacen posible el conocimiento objetivo. Pero, además, ocurre que, incluso 
si la experiencia pudiese decir algo al respecto, no podría ser lo anticipado esta-
blecido de manera concluyente, pues «nadie podría asegurar que no sea ahora, 
precisamente, el momento en que, gracias a las disposiciones físicas de nuestra 



¿Progresa moralmente el género humano?	 37

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

especie, los tiempos comiencen a retroceder; y, por el contrario, tampoco en 
el caso de que fuera retrocediendo y acelerando su marcha a peor, podríamos 
asegurar que no se presentara un recodo en el camino (punctum flexus contrarii) 
en el cual, gracias a las disposiciones morales de nuestra especie, se enderezara 
su marcha hacia mejor» (Kant, 1992b: 101). Por este motivo, Kant concluye 
de manera tajante que «no es posible resolver directamente la cuestión del progreso 
por la experiencia» (Kant, 1992b: 101). Sin embargo, puesto que nuestro autor 
plantea como objetivos de su filosofía dar respuesta no solamente a la pregunta 
acerca de qué se puede saber (was kann ich wissen?), sino también a las cuestiones 
relativas a qué se debe hacer (was soll ich tun?) y qué cabe esperar (was darf ich 
hoffen?) (Kant, 1989: 629-630; Kant, 2000: 92), será preciso abordar la temática 
del progreso moral o no de la humanidad también desde los ámbitos de discurso 
abiertos por estas dos últimas preguntas.

En primer lugar se encuentra la cuestión ya apuntada acerca de qué se debe 
hacer (was soll ich tun?) en relación con el progreso moral del género humano, 
que remite directamente al ámbito práctico de la filosofía kantiana.

En la Doctrina de la virtud de la Metafísica de las Costumbres (1797) Kant 
establece como un deber hacia sí mismo el de «elevar la propia perfección moral 
(eigene Vollkommenheit)» (Kant, 2002b: 314-315), lo que puede interpretarse 
como indicando que cada hombre en particular debe comprometerse en el sen-
tido de favorecer que el género humano progrese moralmente. Pero en esta 
misma obra no se dice (como cabría esperar según lo anteriormente expuesto) 
que el fin que hacia los demás debamos tener sea el de su perfección moral, sino 
que establece que ese fin sólo puede ser el de su felicidad (fremde Glückseligkeit) 
(Kant, 2002b: 237-240, 244-248).

Sin embargo, en sus Lecciones de Ética (1784-1785), nuestro autor apunta 
que «el destino final del género humano es la perfección moral en tanto que ésta 
sea realizada mediante la libertad humana» (Kant, 2002a: 301). En este caso, 
puesto que el término «destino» (Bestimmung) hace referencia a una posible 
situación o estado futuro a cuya realización sea preciso contribuir con el esfuerzo 
que se haga en el presente, podría suponerse que la actitud del hombre respecto 
del progreso del género humano no podrá ser la actitud parcialmente pasiva de 
únicamente procurar su propio progreso moral, sino que además deberá par-
ticipar activamente en la tarea de que sea la humanidad la que como un todo 
progrese en este sentido.



38	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 -54. UNED, Madrid

La solución a esta aparente contradicción pienso que debe buscarse en el 
añadido kantiano de que la perfección moral del género humano ha de ser reali-
zada «mediante la libertad humana». Hacer de la perfección moral de los demás 
un fin que cada uno hubiese de perseguir de manera individual supondría dar 
entrada al «moralismo» en la ética, pues permitiría que cada uno se relacionase 
con los demás tratando de que éstos hiciesen propia la «materialidad» de su 
código moral particular. Si así se procediese, no se estaría teniendo en cuenta la 
autonomía moral que cada ser humano puede ejercer como consecuencia de su 
libertad originaria, sino que se estaría propiciando un comportamiento heteró-
nomo de los otros en las cuestiones morales. Así pues, exclusivamente respetando 
la autonomía legisladora de cada ser humano es como la perfección moral podrá 
alcanzar a constituirse en el «destino final» de la humanidad.

7. El necesario progreso del género humano en el orden de la 
legalidad

En el planteamiento kantiano, la manera como el género humano podrá 
contribuir a su progreso moral no supone un modo directo de hacerlo sino uno 
indirecto. Éste consiste fundamentalmente en el establecimiento de un sistema 
legal justo que regule las relaciones que entre sí mantengan los hombres, tanto 
individualmente considerados, en cuanto son miembros de sus respectivos Esta-
dos, como en lo que atañe a las relaciones que estos Estados de los que forman 
parte establezcan mutuamente. Si este sistema legal justo consiguiese implemen-
tarse, tanto a nivel estatal como al internacional, habrían quedado sentadas las 
bases para el progreso moral del género humano, aunque en principio ello no 
tenga por qué implicar que tal progreso moral haya de producirse de manera 
necesaria e ineludible.

Así como Kant no se compromete explícitamente en lo relativo a la antici-
pación del progreso moral del género humano en términos positivos, cuando se 
refiere a su progreso legal sí que lo hace, anticipando que los agrupamientos que 
los seres humanos establezcan se producirán dando lugar a sistemas legales en los 
que las libertades originarias de los individuos queden armonizadas en el interior 
de la sociedad mediante mecanismos de limitación recíproca de las mismas. En la 
base de la legitimación de tal anticipación se encuentra la existencia de un meca-
nismo, el del «antagonismo» (Antagonism) (Kant, 1992a: 46), que por medio de 
la «insociable sociabilidad» (ungesellige Geselligkeit) humana y de la guerra actúa 
como motor de la historia, haciendo que, aunque los hombres puedan preferir 



¿Progresa moralmente el género humano?	 39

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

encontrarse en un estado de libertad salvaje (estado de naturaleza), sea la pro-
pia Naturaleza (die große Künstlerin Natur: natura daedala reum) o Providencia 
(Vorsehung) quien les haga unirse (Kant, 1985: 31; Kant, 1993: 58), dando fin 
a esa situación de amenaza mutua en la que se encontraban anteriormente, por 
medio de un proceso de orden legal que suponga el reconocimiento recíproco 
que hagan de sus libertades externas (Kant, 1991: 420).

Pero, puesto que el mecanismo del antagonismo actúa de manera ciega, no 
necesariamente se podrá concluir también que todo progreso en el orden de la 
legalidad lleve aparejado un progreso proporcional en el de la moralidad, recor-
dando nuestro autor al respecto que «el problema del establecimiento del Estado 
tiene solución, incluso para un pueblo de demonios, por muy fuerte que suene 
(siempre que tengan entendimiento)» (Kant, 1985: 38).

En su artículo antes referido, Pauline Kleingeld indica que Höffe y Yovel sos-
tienen que este aumento de la legalidad de las acciones no tiene por qué encon-
trase unido a un aumento proporcional de su moralidad, siendo la autora de este 
artículo de la opinión de que tal aseveración sólo puede defenderse a partir de un 
texto perteneciente a El conflicto de las Facultades VII, 92, por lo que carecería de 
suficiente fundamento dentro de la filosofía kantiana (Kleingeld, 1999: 77). Esta 
carencia es la que da pie a Kleingeld a proceder a la defensa de que unido a este 
progreso en el orden legal se encontrará también uno equivalente en el moral.

8. Los indicios a favor del progreso moral del género humano

Aunque no de manera concluyente, considero no obstante que sí hay indicios 
de que Kant pensó que este aumento en la legalidad en el mundo dará lugar a 
uno equivalente en la moralidad y que ellos contribuyen a la justificación de la 
posición que defiende que sí habrá un progreso moral del género humano a lo 
largo de la historia. Estos indicios no poseen validez desde un punto de vista 
teórico (was kann ich wissen?), ya que, como se ha repetido en varias ocasiones 
en el presente artículo, no es posible anticipar teóricamente lo que ocurrirá en el 
ámbito moral. Sin embargo, poseen un indudable valor práctico, consistente en 
la apelación que hacen a cada uno de los hombres para que se comporten moral-
mente (was soll ich tun?), uniendo además a esta compulsión la fundamentada 
confianza de que sus esfuerzos se verán recompensados con el éxito (was darf 
ich hoffen?).



40	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 -54. UNED, Madrid

8.1. El optimismo kantiano en torno al triunfo final del bien

En primer lugar se encuentra un cierto optimismo kantiano de corte ilus-
trado que le lleva a afirmar que «el mal moral posee la característica, inseparable 
de su naturaleza, de contradecirse y destruir sus propios propósitos (sobre todo 
en relación con otros malvados) y así deja paso, aunque lentamente, al principio 
(moral) del bien» (Kant, 1985: 58), de donde podría resultar plausible que cabría 
inferir que los hombres tanto individualmente como colectivamente, es decir, 
como género humano, progresarán moralmente.

Este optimismo kantiano tiene una consecuente manifestación en el estable-
cimiento como una de sus premisas básicas a la hora de afrontar las cuestiones 
de índole teleológico la de que «todas las disposiciones naturales de una criatura 
están destinadas a desarrollarse alguna vez de manera completa y adecuada» 
(Kant, 1992a: 42; también en Kant, 1990: 55). Esta confianza en el poder de la 
razón es la que permitiría concluir que, si toda disposición racional está llamada 
a realizarse, siendo además que, puesto que la razón no resulta suficientemente 
eficaz a la hora de proveer al hombre para la felicidad, mostrándose incluso 
para tal tarea el instinto como más adecuado (Kant, 1990: 55-56), su finalidad 
haya de encontrarse en su uso práctico. Ahora bien, el problema con el que se 
encuentra este razonamiento es que el uso práctico de la razón no siempre tiene 
al bien moral como su resultado, sino que a veces la consecuencia de tal uso es 
el mal, pues en el fondo la libertad humana puede actuar tanto en un sentido 
como en el otro, como nuestro autor expone en la primera parte de la Religión.

Deben buscarse por tanto elementos complementarios que fundamenten esta 
confianza kantiana en la autodestrucción del mal en el mundo.

Uno de ellos puede partir de la indicación según la cual para el seguimiento 
de la ley moral no se precisan ni especiales conocimientos ni especial agudeza 
(Kant, 1990: 67-68). Esta simplicidad en la dirección de la razón hacia el bien 
moral contrastaría con las complicaciones inherentes al uso de la razón cuando 
el principio rector que la anima es el de la felicidad, debidas a que el concepto de 
felicidad que cada uno pueda hacerse para sí mismo no resulte del todo claro y 
distinto, sino que se presente indefinido (Kant, 1991: 416-417). Por este motivo, 
podría ocurrir que en la búsqueda de la felicidad se constatase la existencia de 
contradicciones en el concepto que nos hagamos de ella (Kant, 1990: 61-62). 
Estas contradicciones serían las que finalmente terminarían por autodestruir la 



¿Progresa moralmente el género humano?	 41

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

voluntad del que ponga en su obtención el objetivo final de su existencia, que es 
a lo que podría aludir la indicación kantiana de que el mal termina por destruirse 
a sí mismo.

En relación con esta anotación, puede plantearse de qué manera este proceso 
«traumático» de aprendizaje al que se ven sometidas las voluntades de cada uno 
de los individuos concretos puede dar lugar a un progreso moral del género 
humano. Pienso que el modo como lo puede hacer es uno indirecto, consistente 
en que estas experiencias autodestructivas facilitan que cada uno de los indivi-
duos reflexione acerca de la posición que en el orden jerárquico debe asignar a 
cada una de las motivaciones posibles a la hora de obrar, pasando a atender en 
menor grado las consideraciones pragmáticas, o incluso llegando a conceder una 
preeminencia valorativa a las específicamente morales, lo que vendría a suponer 
el progreso moral de ese individuo concreto. Puesto que esto último es suscepti-
ble de acontecer en cada uno de los componentes del género humano, ya que la 
experiencia que lo motiva posee carácter general, se tendría como consecuencia 
suya un incremento global de la moralidad en el mundo resultante de la adición 
de cada uno de los previsibles progresos morales de las individualidades.

8.2. La atribución de la carga de la prueba al adversario

En segundo lugar se dispone de la observación kantiana de que «es el adver-
sario de ella [la tesis de que el género humano progresa a mejor en lo concer-
niente al fin moral de su existencia] quien ha de proporcionar la prueba» (Kant, 
1993: 53-54). El modo de proceder de nuestro autor en la justificación de este 
requerimiento constituye una síntesis clara de su planteamiento completo en 
esta temática. Por un lado, se encuentra que el progreso moral quede constituido 
como un deber moral, siendo ésta una apelación que la razón práctica le hace al 
hombre de manera incondicionada. Por otro, que baste con que no se encuentren 
impedimentos objetivos para este progreso, los cuales habrían de venir dados por 
la razón teórica, para que se sostenga que el cumplimiento de tal tarea es además 
posible, lo que puede actuar a su vez reforzando la motivación de índole moral 
e impeliendo al hombre a que no ceje en el empeño de mejorarse moralmente 
(Kant, 1993: 53-54, 55; también en Kant, 1985: 41; Kant, 2002b: 194-196). 
Es por ello que Kant concluye diciendo que «los argumentos empíricos contra 
el éxito de estas resoluciones tomadas por esperanza son aquí del todo inoperan-
tes; la suposición de que, cuanto hasta ahora aún no se ha logrado, sólo por eso 



42	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 -54. UNED, Madrid

tampoco se va a lograr jamás, no autoriza en modo alguno a desistir de propósitos 
pragmáticos o técnicos (como, por ejemplo, el de viajar por el aire con globos 
aerostáticos), y menos todavía de un propósito moral, pues respecto de este 
último basta con que no se haya demostrado la imposibilidad de su realización 
para que constituya un deber» (Kant, 1993: 55).

8.3. La mayor «sensibilidad» moral del presente

En tercer lugar, el que la crítica creciente a la que la razón somete la época 
presente sea un indicio para Kant de que los hombres del momento presente 
son más estrictos que los del pasado en la valoración de su propia época histórica 
(Kant, 1993: 55-56), lo que podría constituir un indicio suficiente de que han 
progresado moralmente. Sería posible objetar tal vez que la constatación de que 
la razón en el presente se «escandaliza» más de lo que lo hizo en el pasado se deba 
a que el presente es más inmoral que el pasado, pero debe tenerse en cuenta que, 
como se ha apuntado anteriormente, nuestro autor descarta la posibilidad del 
«terrorismo moral», según el cual habría una cantidad creciente de mal moral 
en el mundo.

8.4. El homenaje rendido al «concepto de derecho» por parte de los 
Estados

En cuarto lugar, resulta para Kant un hecho que el «homenaje que todos los 
Estados tributan al concepto de derecho (al menos de palabra) demuestra que se 
puede encontrar en el hombre una disposición moral más profunda, latente por 
el momento, a dominar el principio malo que mora en él (que no pude negar) 
y a esperar esto mismo de los otros» (Kant, 1985: 23). A partir de esta observa-
ción podría deducirse que, una vez que nuestro autor ha constatado que en el 
mundo habrá un aumento de la legalidad, quedase igualmente justificado que 
se producirá un aumento proporcional de la moralidad en el género humano.

Una objeción posible a este razonamiento encontraría su punto de partida 
en el supuesto carácter necesario de la conexión que permitiese inferir la mora-
lidad de una acción a partir de su legalidad. De esta manera, nuevamente sería 
plausible aducir que, puesto que Kant mismo ha dicho que hasta «un pueblo de 
demonios» se vería forzado, «siempre que tengan entendimiento», a entrar en 



¿Progresa moralmente el género humano?	 43

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

una ordenación legal de sus voluntades (Kant, 1985: 38), no parece que la mera 
constatación de la creciente legalidad de las acciones humanas pueda traer como 
consecuencia necesaria también el incremento de su moralidad.

Esta situación de incertidumbre se supera cuando se tiene en cuenta que el 
ámbito en el que se está produciendo la reflexión kantiana no es el del conoci-
miento teórico objetivo de lo que «es», sino el de la esperanza que cabría suponer 
con fundamento una vez que se cumpliesen los preceptos prácticos correspon-
dientes al «deber ser». Por este motivo, aunque nunca pueda alcanzarse un cono-
cimiento teórico acerca de la moralidad de las acciones del género humano en su 
conjunto y mucho menos uno de este tipo acerca de la evolución de la moralidad 
en el mundo, esta incapacidad no quita para que se traten de buscar elementos 
que hagan factible confiar en el triunfo final de aquello que la moral prescribe al 
ser humano como necesario.

Un elemento que considero que legitima la confianza de que se dará un salto 
desde la legalidad a la moralidad en el nivel de consideración individual lo cons-
tituye la previsible extensión en la sociedad de un modo de pensar legaliforme 
como consecuencia de la creciente tendencia a la regulación de las relaciones 
entre sus individuos componentes por medio de códigos legales. Este nuevo 
modo de pensar haría más probable que los hombres tuviesen en cuenta cada 
vez más las consideraciones de índole formal a la hora de actuar, lo que final-
mente allanaría el camino para que diesen entrada como principio rector de su 
comportamiento a una ley de carácter formal como es el imperativo categórico. 
Por este motivo, pese a que Kant no anticipe explícitamente un aumento de la 
moralidad en el mundo como consecuencia del incremento de la legalidad en el 
mismo, pienso que no resulta descabellado suponer una extensión de la morali-
dad en el mundo unida a ese aumento de los «actos buenos de los hombres, que 
serán más frecuentes y acertados» al que se refiere nuestro autor en «Si el género 
humano…» concretándolo en que «poco a poco las violencias de los poderosos 
serán menos frecuentes, la obediencia a las leyes más. Surgirán en la comunidad 
más acciones benéficas, habrá menos discordia en los procesos, más seguridad en 
la palabra dada, etc., en parte por motivos de honor, en parte por interés propio 
bien entendido» (Kant, 1992b: 114).



44	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 -54. UNED, Madrid

8.5. La «autosuperación» moral del hombre

En quinto lugar, Kant apunta que «cada uno cree de sí mismo que respetaría 
el concepto del derecho y lo acataría con fidelidad si pudiera esperar lo mismo 
de los demás, lo que, en parte, el gobierno le garantiza; con esto se da un gran 
paso hacia la moralidad (aunque no se dé todavía un paso moral), al adherirse a 
este concepto del deber por sí mismo sin tomar en cuenta la reciprocidad» (Kant, 
1985: 53-54).

No resulta evidente a primera vista determinar en qué consiste según nues-
tro autor este «gran paso hacia la moralidad». Este avance hacia la moralidad 
podría estribar, según la interpretación defendida en este artículo, en que cada 
hombre se emulase y se superase a sí mismo en lo que a su moralidad se refiere. 
Esta «autosuperación» se presume que sería posible si la ley pública hubiese sido 
capaz de reprimir las conductas inmorales en un grado tal que impidiese que se 
manifestasen públicamente, de manera que así cada persona concreta, que de 
por sí admitiría que se comportaría moralmente con gusto si pudiese suponer 
que los demás también lo harán, como supone nuestro autor de forma tal vez 
un tanto bienintencionada, al no encontrar pretexto para no obrar moralmente, 
pues exteriormente no percibiría la existencia de ejemplos de comportamientos 
inmorales, terminase por exigirse a sí mismo (interiormente) de manera estricta 
ser cada vez más «moral» en su modo de obrar.

Tras esta argumentación se encuentra una doble suposición kantiana. En 
primer lugar, la de que, enfrentándose a todo aquello que se encuentra en una 
relación de oposición con algo, se favorece el desarrollo positivo de ese algo, al 
modo como sostiene nuestro autor en la Analítica de la razón pura práctica de 
la KpV, en relación con la manera como el efecto negativo sobre el influjo de 
las inclinaciones que produce el sentimiento de respeto (Achtung) a la ley, por 
medio de la humillación (Demüthigung) a la que nos somete, favorece al mismo 
tiempo positivamente nuestra determinación por los principios de la morali-
dad, sosteniendo que «toda disminución de los obstáculos de una actividad es 
fomento de esa actividad misma» (Kant, 1997: 103; también en Kant, 1989: 
25; Kant, 2002b: 40, 250). En segundo lugar, la de que el bien y el mal morales 
se encuentren en una relación de oposición real y no solamente lógica (Kant, 
1986: 201-202; también en Kant, 1987: 51-52). Por este doble motivo es por lo 
que considero que resulta razonable estimar que del enfrentamiento con el mal 
moral (el vicio: Laster) resultará el bien moral (la virtud: Tugend), propiciándose 



¿Progresa moralmente el género humano?	 45

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

de esta manera el progreso moral del género humano hacia el ideal de santidad 
(Heiligkeit) en que consiste su perfección moral mediante este tipo de medidas 
dirigidas a la censura de las manifestaciones del mal moral en el mundo.

A este modo negativo de proceder en cuanto al desempeño de la función edu-
cadora por parte del Estado se le puede achacar que ciertamente podría disuadir 
contra el comportamiento indecoroso en cuanto a las costumbres, pero de ello 
no resulta legítimo concluir un necesario aumento de la moralidad en el modo 
de obrar, pudiendo incluso contribuir su ejercicio a la extensión de las conductas 
hipócritas dentro de la sociedad, razón tal vez por la cual nuestro autor se refie-
ra a él asignándole el valor de constituir un «paso hacia la moralidad», aunque 
no se trate todavía de un paso moral. Al respecto, pese a que Kant se refiera a 
este riesgo exclusivamente en lo que atañe a las relaciones mantenidas entre los 
Estados, indicando que «antes que se dé este último paso (el de la constitución 
de una liga de Estados), es decir, casi a la mitad de su formación, la naturaleza 
humana padece los peores males bajo la apariencia engañosa de nuestro bienestar; 
y no estaba equivocado Rousseau al preferir el estado de los salvajes si se olvida 
la última etapa que nuestra especie tiene todavía que remontar» (Kant, 1992a: 
56), pienso que esta situación podría asimismo ser aplicable en la consideración 
de las relaciones que establecen entre sí los individuos concretos que componen 
los Estados.

8.6. El «entusiasmo» ante la Revolución francesa

En sexto lugar se encuentra el que según nuestro parecer probablemente sea 
el signo más inequívoco que Kant pudiera haber aportado a favor de la tesis que 
defiende el progreso moral del género humano, consistente en el «entusiasmo» 
(Enthusiasm) de los espectadores de la Revolución francesa, «cuya manifestación, 
que lleva aparejada un riesgo, no puede reconocer otra causa que una disposición 
moral del género humano» (Kant, 1992b: 105-106).

El término «entusiasmo» hace referencia a un sentimiento. En varios lugares 
de su obra nuestro autor se refiere a los sentimientos, la mayoría de las veces valo-
rándolos negativamente (entre otros en Kant, 1997: 189). Sin embargo, aunque 
deja claro que en ningún caso les atribuye una capacidad fundamentadora de 



46	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 -54. UNED, Madrid

la moralidad2, no descarta que éstos puedan ejercer como signos de la misma, 
como ocurre con el sentimiento de lo sublime analizado en la Analítica del juicio 
estético de la KU (Kant, 1991: 243, 214-215).

Con anterioridad a emitir un juicio sobre la sentencia kantiana en relación 
con el índice moral que supuso el sentimiento de entusiasmo ante la Revolución 
de los que la contemplaron y lo que ello pudiera suponer en relación con la tesis 
que defiende el progreso moral del género humano, debe analizarse en qué ele-
mento radicaría la supuesta moralidad asociada a tal sentimiento.

Una posibilidad consiste en considerar que es la propia Revolución la que 
poseyó un carácter moral y que esa moralidad fue la que resultó reconocida por 
una hipotética facultad humana para el sentimiento moral, de manera que se 
habría venido a dar una cierta «conexión» entre lo moral del acontecimiento 
histórico y lo moral del espectador del mismo. Ahora bien, esta posibilidad debe 
ser rechazada, entre otros motivos porque admitir que eso pudiese haber sido 
así supondría reconocer, o bien la existencia de una facultad para el sentimiento 
moral en el hombre dotada de capacidad cognoscitiva, lo que Kant rechaza, o 
bien la posibilidad de que se diese un particular modo de comunicación entre el 
ámbito del fenómeno (sentimiento en el hombre) y el del noúmeno (principio 
moral de la Revolución), posibilidad ésta que nuestro autor seguramente tam-
bién descartaría calificándola como «misticismo». En el foco de tales rechazos se 
encuentra el carácter de la intuición humana, que no es intelectual sino sensible, 
por lo que sólo es capaz de aspirar al conocimiento objetivo en el ámbito del 
fenómeno y no en el del noúmeno.

2  Así, por ejemplo, nuestro autor se refiere al «sentimiento moral», pero no concede a este 
sentimiento la capacidad de ejercer como guía de la acción, como pretendieron hacer los 
empiristas ingleses, sino que se limita a otorgarle el mero valor de elemento «a posteriori» que 
surge una vez que la voluntad humana ya ha sido determinada por el imperativo categórico a 
la realización de la acción. No obstante, también indica que hay un sentimiento cuya ocu-
rrencia es susceptible de ser anticipada «a priori», siendo éste el del «respeto» (Achtung) ante 
la ley moral (Kant, 1997: 58-62), que nos hace conscientes de la superioridad y fuerza de la 
misma ante todos los obstáculos de índole natural que pudieran debilitar el carácter incondi-
cionado del mandato en que consiste el deber moral («La tercera proposición, consecuencia 
de las dos anteriores, yo la formularía de esta manera: el deber es la necesidad de una acción por 
respeto a la ley» (Kant, 1990: 63). «No queda, pues, otra cosa que pueda determinar la volun-
tad más que, objetivamente, la ley, y subjetivamente, el respeto puro a esa ley práctica, y, por 
lo tanto, la máxima de obedecer siempre a esa ley, incluso con perjuicio de todas mis inclina-
ciones» (Kant, 1990: 64). «El respeto hacia la ley moral es, pues, el único y al mismo tiempo 
indudable motor moral, así como también este sentimiento no se dirige a ningún objeto más 
que sólo por aquel fundamento» (Kant, 1997: 102)).



¿Progresa moralmente el género humano?	 47

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

Siguiendo a Lyotard en su obra El entusiasmo, el elemento de moralidad que 
podría venir involucrado por los acontecimientos revolucionarios debe buscarse, 
más que en la apreciación de una supuesta intencionalidad moral por parte de 
los revolucionarios, en la común presencia de un elemento de desinterés tanto 
en lo verdaderamente moral (pues ello supone la subordinación de las satisfac-
ciones empíricas al principio de la obediencia al deber) como en la relación de 
contemplación y atención que los espectadores de la Revolución mantuvieron 
con ella (pues su entusiasmo era capaz incluso de superar los perjuicios que en su 
relación con el poder les pudiese ocasionar su compromiso revolucionario, por lo 
que era indicio de que su interés ante ella -la Revolución- respondía a una moti-
vación de índole exclusivamente moral y no a una de carácter material) (Lyotard, 
1987: 64-67, 76). Al respecto, debe también hacerse hincapié en que este mismo 
entusiasmo como elemento fundamentador de la dimensión moral involucrada 
en este acontecimiento histórico no habría sido posible en los actores del mismo 
(los revolucionarios franceses), pues su participación activa en tal episodio revo-
lucionario les incapacitaba para tomar una posición tan suficientemente distante 
del mismo como para poder juzgarlo de manera desinteresada.

Por este motivo, se debe concluir que no es el hipotético carácter moral de 
la Revolución el que al ser supuestamente percibido por los espectadores de la 
misma constituye el elemento sobre el cual pueda fundamentarse la presencia 
de un elemento de moralidad asociado a ella, sino más bien el modo como estos 
acontecimientos fueron recibidos por quienes los contemplaron, es decir, el que 
ellos tuviesen la capacidad de entusiasmarse ante ese curso del tiempo que les 
tocó vivir y no les resultase indiferente.

Una vez considerado en qué consiste el elemento de moralidad involucrado 
por la Revolución francesa, es necesario pasar a abordar la cuestión de en qué 
medida su presencia puede constituir un apoyo a la tesis que defiende el progreso 
moral del género humano. En concreto, admitiendo, como Kant lo hizo, que el 
hecho revolucionario revela la existencia de una disposición para la moralidad 
en el género humano, queda por ver si la presencia de esta disposición, unida al 
carácter como acontecimiento de la Revolución misma, pueden hablar suficiente-
mente a favor de la tesis que defiende el progreso moral del género humano. Así 
podría ser en el supuesto de que se considerase que el movimiento revoluciona-
rio, al activar esta disposición, dio lugar a un avance desde una situación inicial 
donde la moralidad tan sólo se encontraba en potencia a una en la que ésta ya 
estaría desplegándose activamente. Pero tampoco debe olvidarse que el carácter 
histórico de este progreso lo configura como relativo, no pudiéndose descartar 



48	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 -54. UNED, Madrid

que a esa marcha hacia adelante en el orden de la moralidad no le suceda un 
retroceso en este mismo orden que neutralice lo logrado, o incluso lo devuelva 
a un estado previo inferior de desarrollo moral.

Puede plantearse entonces en qué podría radicar el progreso moral que 
supuestamente delataría el sentimiento de entusiasmo ante el acontecimiento 
revolucionario francés. Como se acaba de indicar, este entusiasmo vale sólo 
como indicio de la existencia de una disposición moral en la humanidad, pero 
no puede ejercer como prueba suficiente del progreso moral continuado del 
género humano, debido a su carácter singular. Sin embargo, dejando aparte la 
aspiración a obtener un conocimiento de índole moral (el del progreso moral del 
género humano) a partir de la constatación de la presencia de un sentimiento 
(el del entusiasmo por la Revolución francesa), estimo que cabe apuntar que tal 
sentimiento posee una capacidad movilizadora de los hombres en la búsqueda 
de la promoción universal de la moralidad de manera coordinada. Ahora ya no 
se trataría de esperar un aumento de la moralidad en el mundo como resultado 
acumulativo de los progresos morales de los individuos que componen el género 
humano tomados uno a uno, sino de que el aludido sentimiento puede constituir 
un elemento que «conexione» los esfuerzos de los individuos en orden al progreso 
moral, de manera que se establezca una comunicación mutua favorecedora del 
progreso moral de la humanidad que dé lugar a un suplemento de «energía» 
moral en el mundo que impulse el desarrollo de la moralidad en él.

9. La «iglesia invisible» (unsichtbare Kirche) como asociación para 
el progreso moral del género humano

El establecimiento de un sistema legal no puede ejemplificar por sí mismo el 
progreso moral del género humano, pues en último término cualquier legalidad 
sólo se refiere al aspecto externo del comportamiento y no al interno, que es el 
moralmente relevante, por cuanto es él el que atañe a la intención del agente. 
No obstante, aunque nunca pueda ejercer como una prueba suya, ello no quita 
para que, cuando un sistema legal sea justo, pueda servir tal justicia como indicio 
de que se está asistiendo a un progreso en la moralidad. Queda por tanto por 
ver cuál sería la ejemplificación, si ésta pudiera darse, que de manera ineludible 
constituyese un indicio suficiente del progreso moral del género humano. Esta 
ejemplificación habría que buscarla dentro del ámbito del noúmeno, pues, como 



¿Progresa moralmente el género humano?	 49

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

se ha reiterado en el presente artículo, el progreso en lo moral remite a este ámbi-
to como aquél en el que, de ser posible, habría de producirse.

De manera paralela a como la conversión moral supone la entrada del hom-
bre individualmente considerado en el terreno de la moralidad, pienso que puede 
sostenerse que la conformación de una Iglesia invisible (unsichtbare Kirche), de 
la que Kant habla en sección tercera de la Religión, constituirá precisamente la 
ejemplificación buscada de la entrada del género humano en su conjunto en la 
senda de la moralidad creciente y, por tanto, de su progreso moral.

El motivo de tal propuesta se encuentra en que esta «Iglesia invisible» no se 
constituye como una mera asociación de personas agrupadas en torno a un fin 
común de orden material que ellas pudieran tener, sino que el objetivo que las 
mueve a unirse es exclusivamente el fin ideal de la promoción de la moralidad 
tanto en ellas mismas como en el mundo (Kant, 1986: 102-103), siendo el apoyo 
mutuo que sus miembros se presten en orden a la superación de los obstáculos 
que se presenten a la realización del deber moral el medio por el cual tal promo-
ción se llevará a efecto (Kant, 1986: 94). Por otra parte, el carácter ideal de esta 
Iglesia hace que la participación en la misma tenga que ser voluntaria, aunque 
no por ello deba olvidarse que la constitución de la misma es «un deber de índole 
peculiar, no un deber de los hombres para con otros hombres, sino del género 
humano consigo mismo» (Kant, 1986: 98), conjugándose así de esta manera el 
ejercicio individual de la libertad por parte de cada uno de sus componentes con 
el reconocimiento mutuo que hagan de sus respectivas libertades.

La pertenencia a dicha comunidad «invisible» distinguirá presumiblemente 
a sus miembros por el entusiasmo que pongan a la hora de obrar. En el fun-
damento de tal entusiasmo se encuentra precisamente el que la participación 
en esta sociedad sea completamente desinteresada, por lo que el objetivo de la 
misma (el progreso moral del género humano) resultará ser del máximo interés 
posible para sus componentes. Este entusiasmo con el que se contribuirá a la 
realización de los deberes propuestos por esta comunidad constituye finalmente 
la garantía última de que el progreso moral del género humano es posible, pues 
supone la posesión de un elemento adicional de fortaleza que permitirá superar 
los obstáculos que se interpongan en la realización del fin ideal de la perfección 
humana, haciendo que la aproximación a tal objetivo no precise ninguna «especie 
de nueva creación», lo que irremediablemente supondría la introducción de un 
factor de índole sobrenatural en la historia humana.



50	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 -54. UNED, Madrid

De esta manera, se tiene que el entusiasmo del que anteriormente se habló 
al tratar del sentimiento que en los espectadores de la Revolución francesa ésta 
ocasionó y cuyo valor se defendió que radicaba en constituir un elemento pro-
piciador y dinamizador del progreso moral de la humanidad por permitir la 
«conexión» de los esfuerzos individuales dando lugar a un ideal común de pro-
greso moral reaparece en la filosofía de la religión kantiana tomando la forma 
de «Iglesia invisible» que, convenientemente depurada del ropaje terminológico 
religioso, representa la «comunidad ética universal» como el ideal moral a cuya 
realización el género humano se encuentra interpelado.

Finalmente, debe apuntarse que es precisamente en las referencias que Kant 
hace a la constitución de esta Iglesia invisible donde nuestro autor se muestra más 
optimista y concluyente en relación con el progreso moral del género humano, 
cifrando éste en el tránsito progresivo desde la «fe eclesial» a la «Religión universal 
de la Razón» (Kant, 1986: 125) e indicando que:

Si ahora se pregunta qué tiempo de toda la historia de la iglesia hasta 
ahora conocida es el mejor, no dudo en decir: es el actual, y lo es de modo 
que se puede simplemente dejar que se desarrolle más y más, sin impedi-
mento, el germen de la verdadera fe religiosa tal como ahora ha sido puesto, 
ciertamente sólo por algunos, pero públicamente, en la Cristiandad, para 
esperar de ello una aproximación continua a aquella iglesia que une para 
siempre a todos los hombres, la cual constituye la representación visible (el 
esquema) de un reino de Dios sobre la tierra (Kant, 1986: 134).

Por todo ello, estimamos plausible concluir apuntando que, si bien no con-
tamos con elementos suficientes que nos garanticen el progreso moral del género 
humano, sí que disponemos de indicios suficientes que permiten conectar el 
deber de trabajar a favor suyo con la esperanza de que éste es posible, constitu-
yendo tal vez la ausencia de tales elementos probatorios lo que dota precisamente 
de valor y dignidad a nuestros esfuerzos en orden a la realización de tal ideal de 
progreso.



¿Progresa moralmente el género humano?	 51

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

10. Conclusiones

Kant no abordó de manera temática la problemática del progreso moral del 
género humano en ninguna de sus Críticas, sino que las referencias a esta pro-
blemática se encuentran dispersas en sus opúsculos dedicados a los temas rela-
cionados con la filosofía de la historia, pero no por ello la temática del progreso 
moral humano puede ser obviada en el marco de su filosofía crítica.

Tres hipótesis son posibles respecto al cumplimiento del deber de avanzar 
moralmente: el «terrorismo moral», el «eudemonismo» y el «abderitismo». Aun-
que no se cuente con elementos empíricos suficientes que la avalen, si se atendiese 
exclusivamente a cómo son las cosas, parece que esta última hipótesis habría de 
ser aquélla por la que se decantase cualquier investigador suficientemente maduro 
y bien informado al respecto. Pero el requerimiento que la razón práctica hace 
al hombre a favor del bien moral, plantea como un deber de la humanidad el de 
su mejoramiento moral o progreso en el orden de la moralidad.

En la respuesta a la pregunta acerca de si el género humano progresará moral-
mente, un elemento de ayuda en su dilucidación lo constituyen las consideracio-
nes kantianas según las cuales es posible anticipar que la humanidad progresará 
legalmente. Este progreso legal posee la ventaja adicional de que es susceptible 
de ser comprobado experimentalmente.

No sucede lo mismo con el hipotético progreso moral, ya que no resulta 
posible obtener conocimiento objetivo alguno dentro del ámbito en el que habría 
de darse, que es el nouménico. Pero la investigación filosófica ha de indagar si de 
alguna manera éste podrá darse o no lo hará. Aunque autores como Höffe o Yovel 
nieguen que unido al progreso legal pueda producirse un progreso equivalente 
en lo moral, se han expuesto en el presente artículo algunos indicios que podrían 
sostener de manera razonable que nuestro autor sí que pensó que el género 
humano progresará en lo moral, estableciendo algunos de ellos esta posibilidad 
como consecuencia de su progreso en el orden de la legalidad, mientras que otros 
lo hacen basándose en consideraciones referidas meramente a la moralidad de 
los individuos. Ninguno de estos indicios posee ciertamente carácter suficiente 
respecto de la anticipación de tal progreso, e incluso puede sostenerse que a lo 
sumo lo único que alcanzarían a hacer sería mostrar que efectivamente en el 
hombre hay una disposición para la moralidad, pero que ésta puede desarrollarse 
tanto a favor como de manera indiferente respecto del avance moral del género 
humano. No obstante, desde un punto de vista práctico, estos indicios bastan 



52	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 -54. UNED, Madrid

para requerir a cada hombre concreto y a la humanidad en su conjunto para que 
se conduzca teniendo presente en todo momento como fin de su actuación en 
el mundo el del mejoramiento moral de la humanidad.

Agradecimientos

Agradezco la colaboración del profesor Dr. D. Jacinto Rivera de Rosales en 
la elaboración del presente artículo.

Bibliografía

Anderson-Gold, Sharon (2001). Unnecessary Evil: History and Moral Progress in the 
Philosophy of Immanuel Kant, Albany: SUNY Press.

Dupré, Louis (1998). Kant’s Theory of History and Progress. The Review of Metaphy-
sics, 51 pp. 813-828.

Jamieson, Dale (2002). Is there Progress in Morality? Utilitas, 14 (3), pp. 318-338.

Kant, Immanuel (1902 y ss.). Immanuel Kants Schriften (Ausgabe der königlich preus-
sischen Akademie der Wissenschaften 29 volúmenes). Berlín: Walter de Gruyter.

— (1985). La paz perpetua (presentación de Antonio Truyol, traducción de Joaquín 
Abellán). Madrid: Tecnos.

— (1987). Los progresos de la metafísica desde Leibniz y Wolff (traducción de Félix 
Duque). Madrid: Tecnos.

— (2002). Lecciones de ética (introducción y notas de Roberto Rodríguez Aramayo, 
traducción de Roberto Rodríguez Aramayo y Concha Panadero). Madrid: Crítica.

— (1992a). Idea de una historia universal en sentido cosmopolita. Filosofía de la his-
toria (prólogo y traducción de Eugenio Ímaz) (1992). Madrid: Fondo de Cultura 
Económica.

— (1992b). Si el género humano se encuentra en progreso constante hacia mejor. Filo-
sofía de la historia (prólogo y traducción de Eugenio Ímaz) (1992). Madrid: Fondo 
de Cultura Económica.

— (1993). En torno al tópico: «Tal vez eso sea correcto en teoría, pero no sirve para 
la práctica» (traducción de M. Francisco Pérez López). Teoría y práctica (estudio 
preliminar de Roberto Rodríguez Aramayo, traducción de Juan Miguel Palacios, 
M. Francisco Pérez López y Roberto Rodríguez Aramayo) (1993). Madrid: Tecnos.



¿Progresa moralmente el género humano?	 53

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 29 - 54. UNED, Madrid

— (1997). Crítica de la razón práctica (traducción de E. Miñana y Villagrasa y Manuel 
García Morente). Salamanca: Sígueme.

— (2000). Lógica (prefacio de Nobert Hinske, edición de María Jesús Vázquez Lobei-
ras). Madrid: Akal.

— (1990). Fundamentación de la metafísica de las costumbres (edición de Luis Martínez 
de Velasco). Madrid: Espasa-Calpe.

— (1986). La religión dentro de los límites de la mera razón (traducción, prólogo y notas 
de Felipe Martínez Marzoa). Madrid: Alianza Editorial.

— (1989). Crítica de la razón pura (prólogo, traducción, notas e índices de Pedro 
Ribas). Madrid: Alfaguara.

— (1991). Crítica del juicio (edición y traducción de Manuel García Morente). Madrid: 
Espasa-Calpe.

— (2002). La metafísica de las costumbres (estudio preliminar de Adela Cortina Orts, 
traducción y notas de Adela Cortina Orts y Jesús Conill Sancho). Madrid: Tecnos.

Kleingeld, Pauline (1999). Kant, History, and the Idea of Moral Development. His-
tory of Philosophy Quarterly, 17 (1), pp. 59-80.

Lyotard, Jean-François (1987). El entusiasmo: Crítica kantiana de la historia. Barce-
lona: Gedisa.

Moran, Kate A. (2012). Community and Progress in Kant’s Moral Philosophy, Washing-
ton, DC: CUA Press.

Santiago Oropeza, Teresa (2016). Kant: La guerra y el progreso moral. Revista De 
Filosofía Open Insight, 7 (11), pp. 11-33. 

Surprenant, Chris W. (2007). Cultivating Virtue: Moral Progress and the Kantian 
State. Kantian Review, 12 (1), pp. 90-112.

 

Recibido: 19/03/2018
Aceptado: 19/07/2018

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



