
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid

DE MIGRACIONES, MARGINALIDADES Y 
SOMBRAS

PENSA(N)DO EN IMÁGENES
 

ABOUT MIGRATIONS, MARGINALITIES AND 
SHADOWS

THOUGHTS (THINKING) ON IMAGES

Vanina Rodríguez Garcés* 

UNED

Resumen: El propósito de este artículo es el de investigar algunos conceptos de la 
Filosofía del límite de Eugenio Trías y de la noción de “genealogía” propuesta por Michel 
Foucault. Expuestos a partir de dos trilogías de imágenes, se desprenden diálogos que 
ayudan a pensar cómo se develan esas sombras de la existencia que se esconden en los 
pliegues de lo racional. La gran pregunta tiene que ver con el “entorno matricial” y con 
el movimiento de “exilio y éxodo” del ser. Las imágenes elegidas funcionan como “hitos 
genealógicos” foucaultianos: esas “verdades sin apariencia” y “sin historia” que emer-
gen presentando vinculaciones que inducen a otras lecturas hermenéuticas. El artículo 
vuelve siempre otra vez –a partir de dos de las imágenes elegidas– a pensarse desde San 
Juan / Argentina, sitio que tensiona e implica, en este caso, la existencia de todas estas 
reflexiones y su conexión visual.

Palabras clave: Genealogía, Matriz, Sombras, Exilio y éxodo, San Juan.

* Doctora en Filosofía por la Universidad Nacional de Educación a Distancia-Madrid. 
Dirección: Angerstr. 9, 90762 Fürth, Alemania. E-mail. vanina.rodriguez@gmx.de



118	 Vanina Rodríguez Garcés

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid

Abstract: The aim of this article is to examine some concepts of the Philosophy 
of limit by Eugenio Trías and the notion of “genealogy” proposed by Michel Foucault. 
From the analysis of two trilogies of images, it is possible to observe the emergence of
 dialogues that help us to think about how the shadows of existence hidden in the fold 
of reason appear. The most important question has to do with the “matrix environment” 
(origin) and with the movement of “exile and exodus” of the being. The chosen images 
work as Foucaultian “genealogical milestones”, or as “truths without appearance” and 
“without history” which present linkages that induce other hermeneutical readings. 
Some of the analyzed images are related to San Juan in Argentina, the chosen place 
that implies the existence of all these reflections and allows us to visually connect them. 

Keywords: Genealogy, Matrix, Shadows, Exile and Exodus, San Juan.	

1. Introducción

Para recordar tuve que partir
y soñar con el regreso –como Ulises–

sin regresar jamás. (Peri Rossi, 2003: 61)

Quisiera hacer uso de una posible “metodología genealógica” que se me 
descubrió hace unos años a partir de la lectura del libro Nietzsche, la genealogía y 
la historia de Michel Foucault. Este texto pone en relieve la necesidad de buscar 
referencias ontológicas en lugares recónditos, donde pareciera que no hay nada, o 
en sitios de aparente poca importancia, que muchas veces pasan desapercibidos. 
Dice Foucault:

La genealogía es gris, meticulosa y pacientemente documental. Trabaja 
con pergaminos embrollados, borrosos, varias veces reescritos.

Paul Ree se equivoca, como los ingleses, al describir génesis lineales…: 
como si las palabras hubiesen guardado su sentido, los deseos su dirección, 
las ideas su lógica; como si este mundo de cosas dichas y queridas no hubiese 
conocido invasiones, luchas, rapiñas, disfraces, astucias. De ahí la necesidad, 
para la genealogía, de una indispensable cautela: localizar la singularidad de 
los acontecimientos, atisbarlos donde menos se los espera, y en lo que pasa 
por no tener historia –los sentimientos, el amor, la conciencia, los instin-
tos-; captar su retorno, no para trazar la curva lenta de una evolución, sino 
para reconocer las diferentes escenas en las que han representado distintos 



De migraciones, marginalidades y sombras pensa(n)do en imágenes	 119

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid

papeles; definir incluso el punto de su ausencia, el momento en el que no 
han sucedido. (1971: 11)

A partir de estas reflexiones pensadas como genealógicas a la manera de Fou-
cault, es que se buscará en las dos trilogías propuestas en este escrito, posibles 
parentescos que, obviando linealidades cronológicas, muestren algunos signos 
que potencian vínculos entre sí.

Igualmente importantes son algunos conceptos devenidos de Eugenio Trías 
y su Filosofía del límite que se retoman en este artículo. Así desde el límite del 
ser, la búsqueda hacia lo “matricial”, un movimiento im-posible, en donde se 
conjuga el impulso pasional y la necesidad –en este caso– de reivindicar el lugar 
concreto del existente fronterizo. La noción de “sombras” aparece marcando ese 
quiebre hasta hoy irreparable entre lo que hace al espacio racional y lo que hace 
al espacio pasional, y descubriendo la pregunta/posibilidad que tal vez indicaría 
un ejercicio de recuperación de cierto equilibrio entre estos dos ámbitos desga-
rrados. Dentro de esas sombras de la razón se encuentran también las estéticas 
que implican a las artes. Como dice Trías: 

Es importante someter a crítica a la razón (redefinida como razón fron-
teriza); y asumir así el paradigma crítico de la filosofía ilustrada … Es preciso 
recrear la razón ilustrada … en perpetuo diálogo con aquellas sombras que 
la retan de verdad … la sinrazón, el pensamiento mágico, el mundo de 
las pasiones, las estéticas de lo siniestro, o el pensamiento religioso (1999: 
12-13)

También y atravesando todo esto, se analizará la noción de “ser en exilio y 
éxodo”, con las preguntas que hacen a su orfandad y que son las que lo impulsan 
tanto hacia su espacio matricial como hacia la promesa de lo por-venir, mostrán-
dole en ese andar las sombras del mundo, o sea sus propias sombras. 

Del cruce trinitario, entre las imágenes elegidas y las nociones devenidas 
tanto de Trías como de Foucault, es que se plantean las siguientes cuestiones 
para pensar la existencia humana, en este instante perpetuo que nos toca vivir.



120	 Vanina Rodríguez Garcés

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid

2. Restos – Marginalidades: “El retorno de un lago”

                                 

Imagen1: Protesta de     Imagen 2: Ruinas de          Imagen 3: Texto en el
la comunidad Quom     Angualasto en San Juan     marco de la instalación
/ Toba en reclamo de     / Argentina.                       “El retorno de un lago”
sus tierras y sus                                                        de Maria Thereza Alves.
derechos. Argentina                                                 Documenta 13 – kassel /
                                                                               Alemania, 2012.1

Estas tres primeras imágenes hablan de una cuestión pendiente en toda Lati-
noamérica con respecto a los pueblos aborígenes. Gente que vivía en estas tierras 
antes de la llegada de los colonizadores y que fueron despojadas de sus derechos, 
destruidos y arrasados sus hábitats y en muchos casos, pueblos enteros aniquila-
dos. Este acontecimiento desvió decididamente el desarrollo y las posibilidades 
de existencia de estas comunidades. 

1  Dice Maria Thereza Alves: “‘Hacer las Américas’ es un término que se sigue utilizando hoy 
en día para referirse a los que inmigran a las Américas para hacer fortuna. Tradicionalmente 
en la colonización esto se logra por medio de la destrucción de la tierra y otros recursos natu-
rales, así como la sobreexplotación de la mano de obra indígena y la destrucción de las comu-
nidades nativas. Algunos de los descendientes europeos explican que adquieren esta riqueza, 
porque son mejores hombres de negocios que los indígenas.
El mercado de Tlatelolco, donde se vendían los productos agrícolas de Chalco, tenía hasta 60 
000 personas comerciando diariamente antes de la colonización. Cortés estaba impresionado 
con su tamaño y pensaba que era dos veces más grande que Sevilla.
Un artista holandés una vez me preguntó si yo pensaba que los holandeses no trabajaban lo 
suficiente. Yo me quedé perpleja y pregunté a qué se refería. Había regresado recientemente 
de un viaje a México y decía que le sorprendía encontrar que las personas allí trabajan desde 
muy temprano hasta muy tarde, como los cajeros de supermercado que pueden trabajar desde 
las 7 de la mañana hasta la media noche. Su cultura le había enseñado que la pobreza es el 
resultado de la haraganería y hasta ese viaje él pensaba que esto era verdad.”



De migraciones, marginalidades y sombras pensa(n)do en imágenes	 121

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid

Las tres imágenes a las que –pensando en noción foucaultiana de genealogía 
y parentesco–, he dado en llamar como la obra de Alves “El retorno de un lago”, 
hacen referencia a esta álgida cuestión: 

-la huelga y protesta de la comunidad Quom en el norte de Argentina (que 
desarrollaré en el siguiente subsección); 

-el espacio vacío, desértico con restos de ausencia: la desolación de Angualas-
to en San Juan (también Argentina), en donde se esconde un pasado que se ha 
tornado remoto, tan remoto que poco es lo que nos ha quedado en símbolos con 
posibilidades de gozne y de habitar la frontera. El desierto, lo destruido, muestra 
destellos de algo que querría hablar, re-tornar como aquel lago. Fragmentos que 
a través de una extraña sordina que distorsiona, no nos permite ver casi nada 
de lo que hubo allí, en un pasado no tan lejano en tiempo pero ya remoto por 
el aniquilamiento de su gente y el vaciado de su contenido. Lo desértico de esta 
imagen y sus prácticamente nulas posibilidades de re-tornar, apabullan tanto 
como la ausencia de ese intuido grito silencioso en el desierto; 

-y la instalación de la artista brasileña Maria Thereza Alves “El retorno de 
un lago” que basa sus investigaciones alrededor de la historia del lago Chalco 
en México, desecado a principios del siglo XX por Iñigo Noriega Laso, quien 
decidió arrasar con este ecosistema y someter o expulsar a los nativos. 

El texto extraído de la instalación de Alves, relata una de las formas en que el 
gran discurso dominante, impone su modelo. Sin embargo desde hace unos años, 
el lago emerge de nuevo, como un recuerdo obstinado que persiste. El retorno 
de lo reprimido. Un sitio donde lo oprimido, como aquel espectro derrideano 
sumergido, tiene la capacidad de re-tornar, o tal vez sea parte de aquel resto 
potente siempre por-venir.

2.1 Reflexiones “al margen”

Hay una ligazón con el lugar en el que uno nace, que es el que nos deja su 
marca matricial. De algún modo se es en relación con ese sitio primordial. La 
tierra, como muchas veces han sabido reconocer los pueblos originarios, es asi-
mismo la matriz que crea, conforma y marca. 



122	 Vanina Rodríguez Garcés

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid

Existe siempre una nostalgia, una sensación de extrañamiento para ese ser que 
debe vivir en el exilio o en el extranjero (ambas palabras relativas a algo que está o 
que salta “afuera”). Es como si algo de eso que conforma, se hubiera desvanecido 
y por tanto una parte del ser ese que alguna vez fue, se ha quedado en el lugar 
del que se proviene. Hay una parte conformante en todo existente que tiende 
un estrecho lazo con su lugar de procedencia, y que sólo se puede manifestar en 
ese lugar. Quizá sea por eso que los destierros son, la mayoría de las veces, duros 
hasta lo insoportable, porque esa parte del ser que sólo puede ser en su lugar de 
procedencia, se ha desgarrado, se ha quedado del otro lado, en otro lado. 

Según Eugenio Trías y su Filosofía del límite, existen tres cercos: el “cerco del 
aparecer” o nuestro mundo concreto; el “cerco hermético” o lugar que se nos 
niega y al que, al menos mientras estemos en existencia, no podremos acceder; 
y el “cerco fronterizo” que algunos de los existentes serían capaces de habitar 
durante breves fulgores. En ese “cerco fronterizo” se filtrarían de manera velada 
y en sombras, algunos resabios obturados de lo hermético (dentro de este inters-
ticio de la frontera ubica Trías a las artes, a las pasiones y a lo que no se deja 
nunca avizorar ni entender del todo). El “cerco hermético” es el que impone y 
dispone ese límite que no se traspasará mientras se dé la curva de la existencia 
(Cfr. Trías, 1999: 26). 

El límite en el mundo se puede pensar también como la tierra en la que 
existimos (país o región). Ésa en la que llevamos a cabo nuestra mundana ruta. 
Esa tierra que habla de: “…el misterio de la materia viviente. Materia significa 
madre y matriz. Materia es siempre lo matricial, lo materno” (Trías, 2001: 143). 
La tierra en sí, es límite y posibilidad. Es la que en muchos sentidos nos ha otor-
gado nuestras determinadas características, y la que fija el marco de referencia 
que, por el tiempo que dure nuestra existencia, no podremos traspasar. La tierra 
es nuestro cerco.

La tierra habitada por el fronterizo posee la cualidad de, en ciertos momen-
tos, transformarse de “cerco del aparecer” o mundo concreto, a “cerco fronterizo” 
con sus posibilidades de desliz, de coyuntura, de bisagra, de gozne, de sitio allen-
de el límite, en tanto nosotros con nuestros actos y nuestras voces imperativas y 
creadoras, la habitamos de diferentes maneras. A lo largo de los siglos ha habido 
siempre conflictos por la tierra. Significa poder por un lado y por eso la avidez de 
tener más, de poseer las tierras de otros; y por otro lado es la esencia conformante 
y el límite posibilitador. El lugar que significa al ser como ese determinado ser 
que se es. 



De migraciones, marginalidades y sombras pensa(n)do en imágenes	 123

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid

Es también el eslabón que pone al existente en lejano contacto con esa (im)
posible matriz perdida. Una referencia fundamental hacia lo disipado, que en 
la orfandad del ser se puede conservar de algún modo. El concepto de matriz, 
desarrollado por Trías está dotado de un componente metafísico que lo resalta 
en su sustancia. El desvío argumentativo aquí propuesto, tiene sin embargo por 
prioritario reivindicar ciertas luchas de un posible devenir matricial hermenéu-
ticamente abierto y que escapa, en cierto sentido, a lo específicamente expuesto 
por Trías como categoría matricial. Un anhelado amor-pasión que im-pulsa a los 
existentes –en este caso los pertenecientes a la comunidad Quom– a un movi-
miento vital, hacia lo matricial. Lo matricial en tanto (im)posible origen perdido; 
casa, tierra principal, sitio necesario para que la curva de la existencia sea viable.

La historia de las gentes que han habitado desde tiempos pretéritos el suelo 
de lo que hoy se conoce como Latinoamérica, es y ha sido difícil. La comunidad 
Quom/Toba (entre muchas otras) tiene, lamentablemente, que luchar por ese 
lugar que le corresponde. En un gesto admirable que muchas veces ha quedado 
ignorado, estas personas están atendiendo a sus voces imperativas que les recla-
man un presentarse y pugnar por el espacio vital de su existencia. Argentina 
como nación, incurre en una grave falta al seguir desoyendo las voces de justo 
pedido de sus propios pueblos originarios. Falta, a la manera alemana de Schuld, 
o sea eso que hace referencia a “culpa” y “deuda”. Lamentablemente en los últi-
mos tiempos esta cuestión lejos de mejorar, empeora. Personas que tienen otra 
relación con lo insondable, otra relación con la tierra, con la matriz, con el límite, 
y por tanto con la existencia misma, son perseguidas, reprimidas y discriminadas. 
De esa otra relación se resalta lo siguiente:

Entre esos “caminos abiertos” ahora sepultados estaba, por supuesto, 
el de los qom/tobas, así como el de cientos y cientos de esos pueblos que, 
en efecto, estaban ab origem (en el comienzo). Allí había, por ejemplo, 
mitologías y cosmogonías que no por no responder al logos hoy totalmente 
tecnificado de la ciencia moderna dejaban de bucear en el sentido de un 
universo enigmático. Pero también había –porque para ellos formaba parte 
de una totalidad compleja y diversa pero integral– formas de producción, de 
cooperación social, de organización política y económica sustantivamente 
democráticas que incluían un profundo respeto por la tierra y la naturaleza, 
y que eran desde ya estructuralmente incompatibles con el avance del capital 
agrario transnacionalizado… (Grüner, 2011)



124	 Vanina Rodríguez Garcés

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid

El deseo y la búsqueda tienen que ver con un posible logro de lo fundamental 
(en este caso el derecho al lugar, también el derecho a lo necesario y vital para la 
subsistencia), que aún en la mayor parte del mundo está pendiente. 

Se dice también que las tradiciones son el tesoro de los pueblos. Son en 
efecto, lo que una comunidad posee como acervo propio; son lo propio, el 
estilo propio de esa comunidad, lo que la singulariza como tal comunidad, 
lo que hace de esa comunidad una persona, lo que determina su propia 
personalidad. (Trías, 1978: 129)

El reclamo de estas comunidades por su tierra, que pone en referencia y en 
tensión con la matriz y con lo primordial, debe ser escuchado. Se trata de cuidar 
un tesoro único (prueba y testimonio de las indagaciones desde el límite) que 
puede vivir solamente en el seno de esa comunidad, en sus tierras y en su digna 
memoria como pueblo: “Indio toba / el guazuncho y las corzuelas, / la nobleza 
del quebracho / todo es tuyo y las estrellas.” (Luna, 1972)

3. Desesperación – Sombras: “La torre de Babel” 

                                              

Imagen 4: Pieter Brue-
ghel el Viejo. “La torre 
de Babel” (1563). Óleo 
sobre tabla. Kunsthisto-
risches Museum – Vie-
na.

Imagen 5: Fukushima/Japón. 
Estallido de la central nuclear 
de Fukushima Dai Ichi. Marzo 
de 2011.

Imagen 6: Portal 
de una casa en San 
Juan/Argentina, luego 
del terremoto de 1944. 
Texto en la puerta: 
“Calle Mendoza esqui-
na 15. Todo bien.”

La segunda trilogía de imágenes está referida al sueño de grandeza de “la 
Razón” devenido de la Ilustración y a sus pretensiones de infinitud. También al 
lado en sombras de esta aparente razón absoluta, o sea al desastre y desesperación 



De migraciones, marginalidades y sombras pensa(n)do en imágenes	 125

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid

provocados por las catástrofes, que nos devuelven (en el mejor de los casos), a 
la realidad de nuestra esencia finita. Y en medio de esa catástrofe, a percibir la 
capacidad que posee el ser humano de reorganizarse para poder seguir, para 
poder sobrevivir.

Las tres imágenes de este apartado, reunidas y emparentadas genealógica-
mente bajo el título “La torre de Babel” son:

-la obra de Brueghel “La torre de Babel”, como esa metáfora, o ese deseo de 
construcción en altura sin atender que los cimientos crujen, se desgarran, se que-
jan. Los cimientos, las sombras, lo que resta sin comprensión, sin cuidado. Ese 
lado oscuro y a la sombra. Ese im-posible entendimiento humano que connlleva 
al desbarrancamiento y la catástrofe 

-el estallido de la central atómica de Fukusshima en Japón y lo que este 
acontecimiento implica en la conciencia racionalizada de un mundo global, que 
tiende a suponer que la ciencia y la tecnología actual pueden solucionar y salvar 
todas las debilidades, todas las transitoriedades y todas las catástrofes.

-el terremoto de 1944 en San Juan/Argentina, que fue un “hito genealógico” 
que significó un punto de quiebre en la historia de este sitio y en las historias par-
ticulares de sus habitantes. Los sobrevivientes quedaron marcados y en muchos 
casos sus relatos transpasaron parte de sus marcas a las generaciones posteriores. 
En la imagen aquí presentada, la utilización de la herramienta lingüística que 
en otros casos funciona como “condena” y arbitrio, aparece como promesa de 
re-encuentro y esperanza. 

3.1 Reflexiones “sombrías”

Eso recóndito e infinito que se agazapa en las sombras del logos, es el teso-
ro humano. La posibilidad de hablar, de entender, de interpretar y de crear. 
La capacidad de alzarse hasta ese lugar limitante desde el que se ven algunos, 
quizá escasos, pero asombrosos destellos del otro cerco, del otro sentido, de lo 
velado y oculto. El actuar en ese cerco fronterizo es el que da la clave principal 
a la existencia del ser del límite. Ese ser al que por razón, le pertenece el habitar 
ese espacio, a la vez que lo crea y lo interpreta. Y es en el habitar fecundo de 
este particular y rico suelo fronterizo, en donde el ser huérfano puede llegar a ser 



126	 Vanina Rodríguez Garcés

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid

resistente (siempre dentro de los parámetros regidos por su orfandad). Es en este 
suelo de la frontera en donde la confrontación de los opuestos, aparentemente 
irreconciliables, se torna fecunda y productiva. Es en este cerco fronterizo en 
donde el logos auténtico y prolífico juega su carta principal, alzándose hacia el 
espacio hermético franqueado por lo denso e incomprensible.

La multiplicidad de modos de habitar este terreno se vuelve infinita, tan 
múltiple e inagotable como seres en búsqueda existan, habitantes de la frontera. 
La cuestión, llegado el punto, es canalizar las fuerzas en un trabajo de diálogo 
entre eso producido y los productos colindantes, los productos otros y de los 
otros. Saber abrir el poder y la dimensión que posibilita el diálogo. 

Se llega por esa vía a la confluencia con la Babel, como ese lugar de encuen-
tro y coincidencia, de voluntad de trabajo titánico desde el cerco fronterizo en 
dirección al “cielo” de la región hermética. Sin embargo existe una amenaza, el 
peligro, su cara más siniestra. La tarea es atender a esa intención conciliadora y 
en diálogo con su oscuridad, precariedad y finitud, que también es parte funda-
mental de ese ser del límite. 

Pieter Brueghel el Viejo fue un pintor y grabador flamenco nacido alrededor 
de 1525. En sus trabajos se encuentra siempre ese elemento inquietante que 
dentro aún de pinturas más o menos apacibles, relata su misterio. La alegoría que 
representa La torre de Babel (1563) comenta, con un dejo irónico, el proyecto 
humano de perfección basado en el raciocinio renacentista, que hallaría luego 
sus discípulos más apasionados y su consolidación como proyecto, en la época 
de la Ilustración. 

“La torre de Babel” concebida por Brueghel se trata, desde luego, de un 
proyecto que fracasa, ya que en el origen del mismo, en sus cimientos, se halla 
su falta (clara analogía con nuestra propia existencia en el mundo o fundamento 
en falta de todo existente (Cfr. Trías, 1999: 41-46)). Falta que en lugar de ser 
asumida, se oculta tras la obsesión ciega de un deseo de construcción “hacia 
arriba”. La “Torre de Babel”, alegoría de nuestra inteligencia y capacidad humana 
se quiebra y se desmorona. Los evidentes derrumbes no impiden que en otros 
lugares, seres mínimos y testarudos sigan intentando levantar un proyecto desti-
nado al fracaso. Impresiona la porfía con la que los pequeños seres de la pintura, 
apuntalan tozudamente, una y otra vez, esta torre decrépita. Esa Babel representa 
no sólo la necedad avasallante y el castigo “divino” por esa necedad, sino también 



De migraciones, marginalidades y sombras pensa(n)do en imágenes	 127

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid

el prodigio de la fuerza, el tesón y las múltiples posibilidades humanas: la riqueza 
y las posibilidades de las diversas formas creativas. 

Lamentablemente no estamos siendo capaces de priorizar la diversidad por 
sobre las barreras que enceguecen. Desde este proyecto colosal pero irrealizable, 
se pone en evidencia el límite que nos devuelve, desde aquellas aspiraciones divi-
nizantes, a nuestro cerco. Devuelve un ser resentido y enfadado, que no quisiera 
renunciar a su pretensión de infinitud a pesar de la clara advertencia limitante. 
La mayoría de las ínfimas miniaturas presentes en la pintura de Brueghel siguen 
aún hoy echándole fuerza a la maquinaria tecnocientífica que se encesta en una 
“construcción en altura” desoyendo el consejo de ciertos ingenieros (aún escasos), 
que al modo de Trías, asumen la caída y la falta, intentando trabajar en un sen-
tido que acepte su carácter finito y liminar.

El camino de la “Babel obstinada y ciega” lleva hacia parajes inciertos, en los 
que en muchos casos parece esperar un futuro nada promisorio. Esa desgarradura 
entre el sujeto “pasional”, y el sujeto “racional” se levanta intimidando. Es una 
desgarradura que desbarata y arruina ciertas capacidades del ser humano. Ésas 
que tienen, en efecto, un dejo “divino”. Se trata, sin embargo, de una divinidad 
encarnada en esta vida, muy lejos de la infinitud y de los absolutos totales. Es 
un “don divino” en el sentido de objeto precioso y único: la capacidad de habla, 
escritura y logos, pero que siempre se encontrará encarnado en el suceso diario, 
cotidiano, efímero y frágil. 

Si se ha producido un desgarre entre estas dos cuestiones, si existe una esci-
sión, una ruptura y un corte entre ese sujeto pasional y ese sujeto racional, se 
producirá un sangrado, fluido que buscará sus caminos de salida para mostrar la 
falacia y del modo que sea, intentar curar, cicatrizar y reorganizar este estado. A 
veces ese fluído-sangrado de la existencia en situación de desgarro, encuentra la 
salida o la abre a la fuerza, de modos inesperados, empujado por la presión de 
la situación y en muchos casos provocando el desastre. Se trata de fuerzas sub-
terráneas, potencias que pujan por salir, potencias que se encuentran latentes e 
irrumpen.

Un posible punto genealógico relativamente reciente, emerge hablando de 
la inconveniencia de este nuevo espacio sacralizado que ha encontrado el ser 
humano en la “gran Razón con mayúscula”, la que no le deja espacio a otros 
sentidos y sentires. Un punto genealógico surgido del desgarro, y postulado por 



128	 Vanina Rodríguez Garcés

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid

esta “Razón con mayúscula” que conlleva a su límite total: la muerte y la catas-
trófica devastación. 

El acontecimiento al que se hace referencia, ocurrido en marzo de 2011 en 
la planta nuclear de Fukushima en Japón, sumió en el pasmo y en el espanto, 
incluso a esos que se suponían superpoderosos en su tecnificada seguridad. Aún 
peor que un desastre natural, es el desastre natural al que se le suma la catástrofe 
proveniente de la necia Babel humana. No sólo se trata de la muerte individual 
de seres humanos (que ya es devastadora de por sí) o de las posibles complicacio-
nes físicas existenciales para las personas que habitan las cercanías del desastre y 
el injusto y monstruoso correlato en su descendencia; sino también una devas-
tación ambiental enorme, con sus problemas para la tierra y todo lo existente. 
Como en Chernobyl, pasarán generaciones hasta que este sitio pueda volver a 
ser siquiera habitable. 

Lo siniestro de la situación radica en la absurda convicción de que eso que el 
hombre había construido, formaba parte de un plan pensado para proveer una 
vida de amable bienestar. Esa forma de energía pensada para el bien humano, se 
convirtió en su máximo enemigo, en un país en donde, se creía, las probabilida-
des de error eran –supuestamente– nulas.

Confrontado el ser con este límite total, devuelto a su calidad de huérfano 
en su cerco del aparecer, se torna decisiva una reflexión profunda con relación 
al modo de situarse en el mundo, y no como se ha intentado hasta ahora sobre 
el mundo. La “divinidad” con la que contamos no puede ir más allá de nuestra 
finita precariedad; es una “divinidad” humana, una “divinidad” con minúscula. 

En esta tierra donde la ignominia se hace presente, la pregunta indaga 
en cómo trabajar en dirección a un conocimiento y a una racionalidad que 
contemple sus lados ocultos e infranqueables y los límites que lo cercan. 

Trías habla de una desgarradura que aparece como siniestra entre ars y tej-
né: “La vieja palabra tejné, tan presente en los diálogos platónicos, se disocia, 
como se ve en dos modos separados, enajenándose y desgarrándose en aquellos 
términos con los que se pretende traducir, arte y técnica…” (2003: 225) Se hace 
necesaria una reconciliación lógica que empiece a salvar aquella desgarradura 
entre ars y tejné, entre razón y pasión. Una reconciliación de lo que hasta hoy 
hemos entendido por logos y su otra parte escindida y rechazada que se encarna 
en nuestro concreto y limitado existir.



De migraciones, marginalidades y sombras pensa(n)do en imágenes	 129

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid

Y sin embargo y a pesar de toda desesperanza, nos topamos también con una 
inaudita capacidad de reorganización y reconstrucción del caos. Una especie de 
ave fénix que sabe renacer de sus propias cenizas. Levantarse desde sitios apabu-
llantes y alzarse hacia el lugar de la frontera, que también es el sitio de la posi-
bilidad renovadora y de la reconstrucción. Lugar del diálogo y de la re-creación. 
Lugar del encuentro y de la esperanza. Volviendo a San Juan/Argentina y a aquel 
desastre natural, un terremoto que dejó en ruinas a la ciudad, se hace necesario 
rever la –para muchos– traumática imagen, se hace necesario pensar en su texto: 
“calle Mendoza esquina 15: todo bien”. Una urgencia desesperada de comunicar, 
que es lo mismo que existir. Una imagen que desde las ruinas se hace eco de un 
lenguaje común para hacerle frente a lo devastado. Un lenguaje común como 
sueño solidario de la humanidad que aquella Babel imprudente y ambiciosa había 
venido a importunar. Luego de la catástrofe, perduran los desgarrados relatos de 
sus habitantes supervivientes, luego del quiebre, luego de la rasgadura natural 
de la tierra; la propuesta y opción es seguir adelante, trabajando, construyendo, 
apasionándonos, pensando y revisando un posible movimiento por-venir que no 
deje de optar también por el diálogo con las sombras de lo recóndito. 

4. Conclusiones migrantes 

En el fragmento citado al principio de este texto, en donde Foucault se refiere 
a lo genealógico, se nos habla de la singularidad de ciertos acontecimientos y en 
todo eso que pasa por no tener historia y que tiene que ver con los sentimientos, 
el amor, la consciencia, los instintos. Estos acontecimientos tan singulares como 
cardinales parecen confluir con lo que Trías entiende por ámbito de las pasiones: 
“la pasión lejos de ser ciega es premisa de lucidez; nos dice que no es suya una 
posición pasiva y sometida, sino activa y sobre todo receptiva y que precisamen-
te sería esa posición receptiva «la que funda el orden del conocer” (2013: 9). 
La meticulosidad en la búsqueda de esa genealogía muchas veces ausente pero 
pasional, parece ser el motor que posibilita finalmente la capacidad apasionada de 
asombro, que lleva al existente a abrirse camino entre las sombras de las pregun-
tas. El quiebre que implica cualquier irrupción del acontecimiento genealógico 
pasional, es el motor de apertura y es el que a la vez puede conllevar la re-visión 
y el cambio.

Retomando el boceto en sombras, migratorio y en éxodo trazado en este 
escrito, es que dentro del complejo cruce de ascendencias genealógicas argentinas, 



130	 Vanina Rodríguez Garcés

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid

están también aquellos ancestros que bajaron de los barcos. Toda esa gente que 
plegó su vida del otro lado del océano y la desplegó, en este caso, en San Juan/
Argentina. De la “vieja casa”, esa atrás del océano, sólo quedan los relatos teñidos 
de gran melancolía, de un lugar que sólo existe en la respiración y en la íntima 
existencia de cada uno. Severo Sarduy habla del retombée una extraña figura atem-
poral, una “causalidad acrónica, isomorfía no contigua o consecuencia de algo 
que no se ha producido, parecido con algo que aún no existe.” (Sarduy, 1974: 9) 

Hace años que vivo lejos. La fuerza que me empujó en el año 2002 a la 
emigración, tal vez no diste tanto de la fuerza que movió a algunos de mis ante-
cesores a buscar nuevos rumbos interoceánicos, haciéndole frente a una lejanía 
abismal. Quizá haya algo de retombée en que los padres de mis abuelos fueran a 
la Argentina hace más de un siglo para que yo pueda estar desde la vieja Europa 
siempre volviendo. “Volveré siempre a San Juan”, como dice el poema de Tejada 
Gómez, significa ausencia, significa no estar en San Juan, no estar para poder 
siempre volver. Parafraseando al epígrafe de Peri Rosi, se piensa que para recordar 
hay que partir; para regresar hay que soñar con ello, ese regreso anhelado hacia 
esa sombra matricial y en falta. Regreso por tanto im-posible. 

Hay un concepto que queda retumbando en un extraño vacío conformante 
de lo que Trías llama el fundamento en falta. Un concepto que pretende articu-
larse con pensamientos ulteriores, desde esas marginalidades de lo que adeuda-
mos (Schuld) con un posible futuro por-venir esperanzador y con un errar al 
margen de esas sombras que aunque ausentes, no se pueden evitar. Se trata del 
concepto de matriz... O también, de un eterno migrar en busca de una matriz 
tan des-conocida como perdida y añorada. Volver, retornar al estado matricial es 
una de las pasiones im-posibles. La matriz es el espacio del fundamento en falta 
que, a pesar de ser conformante es, desde siempre, evasivo y es también lo que 
prescribe y pre-escribe hacia futuro. Es el principio absoluto que rechaza todo 
acercamiento, es lo que expulsa hacia afuera, una marginalidad original, que 
luego devendrá en migración. La matriz habla de aquel caldo primigenio de la 
vida que ha quedado anulado de la posibilidad humana de habitarlo. Previo a 
toda conciencia de mundo, es el espacio anterior por excelencia. El que retoma 
y reafirma toda sombra y el que catapulta tanto hacia el exilio como hacia a la 
posibilidad re-creadora de la esperanza.

Se concluye aquí intentando retomar algo de la singularidad de aquello que 
aparenta no tener importancia: nuestros restos originarios, nuestros desiertos, 
lejanías y hecatombes; nuestros desastres y nuestras verdades sin apariencia, esas 



De migraciones, marginalidades y sombras pensa(n)do en imágenes	 131

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid

que son, -tanto como nuestros mensajes alentadores en una puerta después de la 
catástrofe, o como nuestras migraciones, o nuestros trabajos más apasionados- 
son, decía, nuestra posibilidad de existencia, nuestro infinito “por-venir”, nuestro 
andar errando en un migrar eterno de exilio y éxodo. Éso que tiene la potencia 
de re-crear una y otra vez el signo de lo pretérito anterior, re-pensándolo y 
re-viviéndolo hoy.

Bibliografía 

Foucault, Michel (2008). Nietzsche, la genealogía y la historia. Valencia: Pre-textos 
[Trad. José Vázquez Pérez]. 

Grüner, Eduardo (2011). “Los quom y la (nueva) decadencia de Occidente” [en 
línea] Periódico Página 12. Consultado el 11 de noviembre de 2017 en https://
www.pagina12.com.ar/diario/sociedad/3-168236-2011-05-16.html 

Luna, Felix (1972). “Antiguos dueños de las flechas”. Grabado en el disco Cantata 
sudamericana de Mercedes Sosa con música de Ariel Ramírez.

Peri Rossi, Cristina (2003). Estado de exilio. Madrid: Colección Visor de Poesía. 

Sarduy, Severo (1974). Barroco. Buenos Aires: Sudamericana. 

Trías, Eugenio (2001). Ciudad sobre ciudad. Barcelona: Destino.

—  (1978). La memoria perdida de las cosas. Madrid: Taurus. 

—  (1999). La razón fronteriza. Barcelona: Destino.

—  [1991]. Lógica del límite. Barcelona: Círculo de lectores, 2003.

—  [1979]. Tratado de la pasión. Barcelona: Debolsillo, 2013.

Recibido: 14/02/2018

Aceptado: 15/11/2018

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

https://www.pagina12.com.ar/diario/sociedad/3-168236-2011-05-16.html
https://www.pagina12.com.ar/diario/sociedad/3-168236-2011-05-16.html
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



