DE MIGRACIONES, MARGINALIDADES Y
SOMBRAS
PENSA(N)DO EN IMAGENES

ABOUT MIGRATIONS, MARGINALITIES AND
SHADOWS
THOUGHTS (THINKING) ON IMAGES

Vanina RODRIGUEZ GARCES*

UNED

ResuMEN: El propésito de este articulo es el de investigar algunos conceptos de la
Filosofia del limite de Eugenio Trias y de la nocién de “genealogia” propuesta por Michel
Foucault. Expuestos a partir de dos trilogias de imdgenes, se desprenden didlogos que
ayudan a pensar como se develan esas sombras de la existencia que se esconden en los
pliegues de lo racional. La gran pregunta tiene que ver con el “entorno matricial” y con
el movimiento de “exilio y éxodo” del ser. Las imdgenes elegidas funcionan como “hitos
geneal6gicos” foucaultianos: esas “verdades sin apariencia” y “sin historia” que emer-
gen presentando vinculaciones que inducen a otras lecturas hermenéuticas. El articulo
vuelve siempre otra vez —a partir de dos de las imdgenes elegidas— a pensarse desde San
Juan / Argentina, sitio que tensiona e implica, en este caso, la existencia de todas estas
reflexiones y su conexién visual.

PaLaBRAs cLAVE: Genealogia, Matriz, Sombras, Exilio y éxodo, San Juan.

* Doctora en Filosoffa por la Universidad Nacional de Educacién a Distancia-Madrid.
Direccién: Angerstr. 9, 90762 Fiirth, Alemania. E-mail. vanina.rodriguez@gmx.de

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid



118 VANINA RODRIGUEZ GARCES

ABsTRACT: The aim of this article is to examine some concepts of the Philosophy
of limit by Eugenio Trias and the notion of “genealogy” proposed by Michel Foucault.
From the analysis of two trilogies of images, it is possible to observe the emergence of
dialogues that help us to think about how the shadows of existence hidden in the fold
of reason appear. The most important question has to do with the “matrix environment”
(origin) and with the movement of “exile and exodus” of the being. The chosen images
work as Foucaultian “genealogical milestones”, or as “truths without appearance” and
« . . » . . . . .

without history” which present linkages that induce other hermeneutical readings.
Some of the analyzed images are related to San Juan in Argentina, the chosen place
that implies the existence of all these reflections and allows us to visually connect them.

Keyworps: Genealogy, Matrix, Shadows, Exile and Exodus, San Juan.

1. Introduccion

Para recordar tuve que partir
y sonar con el regreso —como Ulises—

sin regresar jamds. (Peri Rossi, 2003: 61)

Quisiera hacer uso de una posible “metodologia genealégica” que se me
descubri6 hace unos afios a partir de la lectura del libro Nietzsche, la genealogia y
la historia de Michel Foucault. Este texto pone en relieve la necesidad de buscar
referencias ontoldgicas en lugares reconditos, donde pareciera que no hay nada, o
en sitios de aparente poca importancia, que muchas veces pasan desapercibidos.
Dice Foucault:

La genealogia es gris, meticulosa y pacientemente documental. Trabaja
con pergaminos embrollados, borrosos, varias veces reescritos.

Paul Ree se equivoca, como los ingleses, al describir génesis lineales...:
como si las palabras hubiesen guardado su sentido, los deseos su direccién,
las ideas su légica; como si este mundo de cosas dichas y queridas no hubiese
conocido invasiones, luchas, rapinas, disfraces, astucias. De ahi la necesidad,
para la genealogia, de una indispensable cautela: localizar la singularidad de
los acontecimientos, atisbarlos donde menos se los espera, y en lo que pasa
por no tener historia —los sentimientos, el amor, la conciencia, los instin-
tos-; captar su retorno, no para trazar la curva lenta de una evolucién, sino
para reconocer las diferentes escenas en las que han representado distintos

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid



DE MIGRACIONES, MARGINALIDADES Y SOMBRAS PENSA(N)DO EN IMAGENES 119

papeles; definir incluso el punto de su ausencia, el momento en el que no
han sucedido. (1971: 11)

A partir de estas reflexiones pensadas como genealégicas a la manera de Fou-
cault, es que se buscard en las dos trilogfas propuestas en este escrito, posibles
parentescos que, obviando linealidades cronolégicas, muestren algunos signos
que potencian vinculos entre si.

Igualmente importantes son algunos conceptos devenidos de Eugenio Trias
y su Filosofia del limite que se retoman en este articulo. Asi desde el limite del
ser, la busqueda hacia lo “matricial”, un movimiento im-posible, en donde se
conjuga el impulso pasional y la necesidad —en este caso— de reivindicar el lugar
concreto del existente fronterizo. La nocién de “sombras” aparece marcando ese
quiebre hasta hoy irreparable entre lo que hace al espacio racional y lo que hace
al espacio pasional, y descubriendo la pregunta/posibilidad que tal vez indicaria
un ejercicio de recuperacién de cierto equilibrio entre estos dos dmbitos desga-
rrados. Dentro de esas sombras de la razén se encuentran también las estéticas
que implican a las artes. Como dice Trias:

Es importante someter a critica a la razén (redefinida como razén fron-
teriza); y asumir asi el paradigma critico de la filosofia ilustrada ... Es preciso
recrear la razén ilustrada ... en perpetuo didlogo con aquellas sombras que
la retan de verdad ... la sinrazén, el pensamiento mdgico, el mundo de

las pasiones, las estéticas de lo siniestro, o el pensamiento religioso (1999:
12-13)

También y atravesando todo esto, se analizard la nocién de “ser en exilio y
éxodo”, con las preguntas que hacen a su orfandad y que son las que lo impulsan
tanto hacia su espacio matricial como hacia la promesa de lo por-venir, mostrdn-
dole en ese andar las sombras del mundo, o sea sus propias sombras.

Del cruce trinitario, entre las imdgenes elegidas y las nociones devenidas
tanto de Trias como de Foucault, es que se plantean las siguientes cuestiones
para pensar la existencia humana, en este instante perpetuo que nos toca Vvivir.

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid



120 VANINA RODRIGUEZ GARCES

2. Restos — Marginalidades: “El retorno de un lago”

Hrwm-mnmm.ﬁ.m-mum—m»n
iama
acktn ge i e

Cuanss e

ez,
negacias que ks isigeniss.

! mercado g Tiatelolc, dorde s verdian los procucios agrcelss oo Chaike, 1eni hasta

o cam a1 Lam i - pereabis ue ers dom veces s grnge Gk Sevils.

persata e los

Mésic.y decia que i sorgarels eecanira que s pessonse

nasta s medis neche. Su cultura Je hatia .

Imagenl: Protesta de | Imagen 2: Ruinas de Imagen 3: Texto en el

la comunidad Quom | Angualasto en San Juan | marco de la instalacién

/ Toba en reclamo de | / Argentina. “El retorno de un lago”

sus tierras y sus de Maria Thereza Alves.

derechos. Argentina Documenta 13 — kassel /
Alemania, 2012.!

Estas tres primeras imdgenes hablan de una cuestion pendiente en toda Lati-
noamérica con respecto a los pueblos aborigenes. Gente que vivia en estas tierras
antes de la llegada de los colonizadores y que fueron despojadas de sus derechos,
destruidos y arrasados sus hdbitats y en muchos casos, pueblos enteros aniquila-
dos. Este acontecimiento desvié decididamente el desarrollo y las posibilidades
de existencia de estas comunidades.

! Dice Maria Thereza Alves: ““Hacer las Américas’ es un término que se sigue utilizando hoy
en dia para referirse a los que inmigran a las Américas para hacer fortuna. Tradicionalmente
en la colonizacién esto se logra por medio de la destruccién de la tierra y otros recursos natu-
rales, asf como la sobreexplotacion de la mano de obra indigena y la destruccién de las comu-
nidades nativas. Algunos de los descendientes europeos explican que adquieren esta riqueza,
porque son mejores hombres de negocios que los indigenas.

El mercado de Tlatelolco, donde se vendfan los productos agricolas de Chalco, tenia hasta 60
000 personas comerciando diariamente antes de la colonizacién. Cortés estaba impresionado
con su tamafo y pensaba que era dos veces mds grande que Sevilla.

Un artista holandés una vez me pregunté si yo pensaba que los holandeses no trabajaban lo
suficiente. Yo me quedé perpleja y pregunté a qué se referfa. Habfa regresado recientemente
de un viaje a México y decia que le sorprendia encontrar que las personas alli trabajan desde
muy temprano hasta muy tarde, como los cajeros de supermercado que pueden trabajar desde
las 7 de la manana hasta la media noche. Su cultura le habia ensefiado que la pobreza es el
resultado de la haraganeria y hasta ese viaje él pensaba que esto era verdad.”

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid



DE MIGRACIONES, MARGINALIDADES Y SOMBRAS PENSA(N)DO EN IMAGENES 121

as tres imdgenes a las que —pensando en nocidén foucaultiana de genealogia
Las t g las que —p d f Itiana de genealog
y parentesco—, he dado en llamar como la obra de Alves “El retorno de un lago”,
hacen referencia a esta dlgida cuestién:

-la huelga y protesta de la comunidad Quom en el norte de Argentina (que
desarrollaré en el siguiente subseccién);

-el espacio vacio, desértico con restos de ausencia: la desolacién de Angualas-
to en San Juan (también Argentina), en donde se esconde un pasado que se ha
tornado remoto, tan remoto que poco es lo que nos ha quedado en simbolos con
posibilidades de gozne y de habitar la frontera. El desierto, lo destruido, muestra
destellos de algo que querria hablar, re-tornar como aquel lago. Fragmentos que
a través de una extrafa sordina que distorsiona, no nos permite ver casi nada
de lo que hubo alli, en un pasado no tan lejano en tiempo pero ya remoto por
el aniquilamiento de su gente y el vaciado de su contenido. Lo desértico de esta
imagen y sus pricticamente nulas posibilidades de re-tornar, apabullan tanto
como la ausencia de ese intuido grito silencioso en el desierto;

-y la instalacién de la artista brasilefia Maria Thereza Alves “El retorno de
un lago” que basa sus investigaciones alrededor de la historia del lago Chalco
en México, desecado a principios del siglo XX por Ihigo Noriega Laso, quien
decidié arrasar con este ecosistema y someter o expulsar a los nativos.

El texto extraido de la instalacién de Alves, relata una de las formas en que el
gran discurso dominante, impone su modelo. Sin embargo desde hace unos afios,
el lago emerge de nuevo, como un recuerdo obstinado que persiste. El retorno
de lo reprimido. Un sitio donde lo oprimido, como aquel espectro derrideano
sumergido, tiene la capacidad de re-tornar, o tal vez sea parte de aquel resto
potente siempre por-venir.

2.1 Reflexiones “al margen”™

Hay una ligazén con el lugar en el que uno nace, que es el que nos deja su
marca matricial. De algiin modo se es en relacién con ese sitio primordial. La
tierra, como muchas veces han sabido reconocer los pueblos originarios, es asi-
mismo la matriz que crea, conforma y marca.

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid



122 VANINA RODRIGUEZ GARCES

Existe siempre una nostalgia, una sensacién de extrafamiento para ese ser que
debe vivir en el exilio o en el extranjero (ambas palabras relativas a algo que estd o
que salta “afuera”). Es como si algo de eso que conforma, se hubiera desvanecido
y por tanto una parte del ser ese que alguna vez fue, se ha quedado en el lugar
del que se proviene. Hay una parte conformante en todo existente que tiende
un estrecho lazo con su lugar de procedencia, y que s6lo se puede manifestar en
ese lugar. Quizd sea por eso que los destierros son, la mayoria de las veces, duros
hasta lo insoportable, porque esa parte del ser que s6lo puede ser en su lugar de
procedencia, se ha desgarrado, se ha quedado del otro lado, en otro lado.

Segtn Eugenio Trias y su Filosofia del limite, existen tres cercos: el “cerco del
aparecer” o nuestro mundo concreto; el “cerco hermético” o lugar que se nos
niega y al que, al menos mientras estemos en existencia, no podremos acceder;
y el “cerco fronterizo” que algunos de los existentes serfan capaces de habitar
durante breves fulgores. En ese “cerco fronterizo” se filtrarfan de manera velada
y en sombras, algunos resabios obturados de lo hermético (dentro de este inters-
ticio de la frontera ubica Trias a las artes, a las pasiones y a lo que no se deja
nunca avizorar ni entender del todo). El “cerco hermético” es el que impone y
dispone ese limite que no se traspasard mientras se dé la curva de la existencia

(Cfr. Trias, 1999: 26).

El limite en el mundo se puede pensar también como la tierra en la que
existimos (pais o regién). Esaenla que llevamos a cabo nuestra mundana ruta.
Esa tierra que habla de: “...el misterio de la materia viviente. Materia significa
madre y matriz. Materia es siempre lo matricial, lo materno” (Trfas, 2001: 143).
La tierra en si, es limite y posibilidad. Es la que en muchos sentidos nos ha otor-
gado nuestras determinadas caracteristicas, y la que fija el marco de referencia
que, por el tiempo que dure nuestra existencia, no podremos traspasar. La tierra
€s nuestro cerco.

La tierra habitada por el fronterizo posee la cualidad de, en ciertos momen-
tos, transformarse de “cerco del aparecer” o mundo concreto, a “cerco fronterizo”
con sus posibilidades de desliz, de coyuntura, de bisagra, de gozne, de sitio allen-
de el limite, en tanto nosotros con nuestros actos y nuestras voces imperativas y
creadoras, 1a habitamos de diferentes maneras. A lo largo de los siglos ha habido
siempre conflictos por la tierra. Significa poder por un lado y por eso la avidez de
tener mds, de poseer las tierras de otros; y por otro lado es la esencia conformante
y el limite posibilitador. El lugar que significa al ser como ese determinado ser
que se es.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid



DE MIGRACIONES, MARGINALIDADES Y SOMBRAS PENSA(N)DO EN IMAGENES 123

Es también el eslabén que pone al existente en lejano contacto con esa (im)
posible matriz perdida. Una referencia fundamental hacia lo disipado, que en
la orfandad del ser se puede conservar de algin modo. El concepto de matriz,
desarrollado por Trias estd dotado de un componente metafisico que lo resalta
en su sustancia. El desvio argumentativo aqui propuesto, tiene sin embargo por
prioritario reivindicar ciertas luchas de un posible devenir matricial hermenéu-
ticamente abierto y que escapa, en cierto sentido, a lo especificamente expuesto
por Trias como categoria matricial. Un anhelado amor-pasidn que im-pulsa a los
existentes —en este caso los pertenecientes a la comunidad Quom— a un movi-
miento vital, hacia lo matricial. Lo matricial en tanto (im)posible origen perdido;
casa, tierra principal, sitio necesario para que la curva de la existencia sea viable.

La historia de las gentes que han habitado desde tiempos pretéritos el suelo
de lo que hoy se conoce como Latinoamérica, es y ha sido dificil. La comunidad
Quom/Toba (entre muchas otras) tiene, lamentablemente, que luchar por ese
lugar que le corresponde. En un gesto admirable que muchas veces ha quedado
ignorado, estas personas estdn atendiendo a sus voces imperativas que les recla-
man un presentarse y pugnar por el espacio vital de su existencia. Argentina
como nacidn, incurre en una grave falta al seguir desoyendo las voces de justo
pedido de sus propios pueblos originarios. Falta, a la manera alemana de Schuld,
o sea eso que hace referencia a “culpa” y “deuda”. Lamentablemente en los tlti-
mos tiempos esta cuestion lejos de mejorar, empeora. Personas que tienen otra
relacién con lo insondable, otra relacién con la tierra, con la matriz, con el limite,
y por tanto con la existencia misma, son perseguidas, reprimidas y discriminadas.
De esa otra relacion se resalta lo siguiente:

Entre esos “caminos abiertos” ahora sepultados estaba, por supuesto,
el de los qom/tobas, asi como el de cientos y cientos de esos pueblos que,
en efecto, estaban ab origem (en el comienzo). Alli habia, por ejemplo,
mitologias y cosmogonias que no por no responder al logos hoy totalmente
tecnificado de la ciencia moderna dejaban de bucear en el sentido de un
universo enigmdtico. Pero también habia —porque para ellos formaba parte
de una totalidad compleja y diversa pero integral— formas de produccion, de
cooperacién social, de organizacidn politica y econdmica sustantivamente
democrdticas que inclufan un profundo respeto por la tierra y la naturaleza,
y que eran desde ya estructuralmente incompatibles con el avance del capital
agrario transnacionalizado... (Griiner, 2011)

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid



124 VANINA RODRIGUEZ GARCES

El deseo y la busqueda tienen que ver con un posible logro de lo fundamental
(en este caso el derecho al lugar, también el derecho a lo necesario y vital para la
subsistencia), que atn en la mayor parte del mundo estd pendiente.

Se dice también que las tradiciones son el tesoro de los pueblos. Son en
efecto, lo que una comunidad posee como acervo propio; son lo propio, el
estilo propio de esa comunidad, lo que la singulariza como tal comunidad,
lo que hace de esa comunidad una persona, lo que determina su propia

personalidad. (Trias, 1978: 129)

El reclamo de estas comunidades por su tierra, que pone en referencia y en
tensién con la matriz y con lo primordial, debe ser escuchado. Se trata de cuidar
un tesoro unico (prueba y testimonio de las indagaciones desde el limite) que
puede vivir solamente en el seno de esa comunidad, en sus tierras y en su digna
memoria como pueblo: “Indio toba / el guazuncho y las corzuelas, / la nobleza
del quebracho / todo es tuyo y las estrellas.” (Luna, 1972)

3. Desesperacion — Sombras: “La torre de Babel”

P~

Imagen 4: Pieter Brue- | Imagen 5: Fukushima/Japén. Imagen 6: Portal
ghel el Viejo. “La torre | Estallido de la central nuclear | de una casa en San
de Babel” (1563). Oleo | de Fukushima Dai Ichi. Marzo | Juan/Argentina, luego

sobre tabla. Kunsthisto- | de 2011. del terremoto de 1944.
risches Museum — Vie- Texto en la puerta:
na. “Calle Mendoza esqui-

na 15. Todo bien.”

La segunda trilogia de imdgenes estd referida al sueno de grandeza de “la
Razén” devenido de la Ilustracién y a sus pretensiones de infinitud. También al
lado en sombras de esta aparente razén absoluta, o sea al desastre y desesperacion

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid



DE MIGRACIONES, MARGINALIDADES Y SOMBRAS PENSA(N)DO EN IMAGENES 125

provocados por las catdstrofes, que nos devuelven (en el mejor de los casos), a
la realidad de nuestra esencia finita. Y en medio de esa catdstrofe, a percibir la
capacidad que posee el ser humano de reorganizarse para poder seguir, para
poder sobrevivir.

Las tres imdgenes de este apartado, reunidas y emparentadas genealdgica-
mente bajo el titulo “La torre de Babel” son:

-la obra de Brueghel “La torre de Babel”, como esa metafora, o ese deseo de
construccién en altura sin atender que los cimientos crujen, se desgarran, se que-
jan. Los cimientos, las sombras, lo que resta sin comprension, sin cuidado. Ese
lado oscuro y a la sombra. Ese im-posible entendimiento humano que connlleva
al desbarrancamiento y la catdstrofe

-el estallido de la central atémica de Fukusshima en Japén y lo que este
acontecimiento implica en la conciencia racionalizada de un mundo global, que
tiende a suponer que la ciencia y la tecnologia actual pueden solucionar y salvar
todas las debilidades, todas las transitoriedades y todas las catdstrofes.

-el terremoto de 1944 en San Juan/Argentina, que fue un “hito genealégico”
que significé un punto de quiebre en la historia de este sitio y en las historias par-
ticulares de sus habitantes. Los sobrevivientes quedaron marcados y en muchos
casos sus relatos transpasaron parte de sus marcas a las generaciones posteriores.
En la imagen aqui presentada, la utilizacién de la herramienta lingiiistica que
en otros casos funciona como “condena’ y arbitrio, aparece como promesa de
re-encuentro y esperanza.

3.1 Reflexiones “sombrias”

Eso recéndito e infinito que se agazapa en las sombras del logos, es el teso-
ro humano. La posibilidad de hablar, de entender, de interpretar y de crear.
La capacidad de alzarse hasta ese lugar limitante desde el que se ven algunos,
quizd escasos, pero asombrosos destellos del otro cerco, del otro sentido, de lo
velado y oculto. El actuar en ese cerco fronterizo es el que da la clave principal
a la existencia del ser del limite. Ese ser al que por razdn, le pertenece el habitar
ese espacio, a la vez que lo crea y lo interpreta. Y es en el habitar fecundo de
este particular y rico suelo fronterizo, en donde el ser huérfano puede llegar a ser

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid



126 VANINA RODRIGUEZ GARCES

resistente (siempre dentro de los pardmetros regidos por su orfandad). Es en este
suelo de la frontera en donde la confrontacién de los opuestos, aparentemente
irreconciliables, se torna fecunda y productiva. Es en este cerco fronterizo en
donde el /ogos auténtico y prolifico juega su carta principal, alzdndose hacia el
espacio hermético franqueado por lo denso e incomprensible.

La multiplicidad de modos de habitar este terreno se vuelve infinita, tan
multiple e inagotable como seres en busqueda existan, habitantes de la frontera.
La cuestién, llegado el punto, es canalizar las fuerzas en un trabajo de didlogo
entre eso producido y los productos colindantes, los productos otros y de los
otros. Saber abrir el poder y la dimensién que posibilita el didlogo.

Se llega por esa via a la confluencia con la Babel, como ese lugar de encuen-
tro y coincidencia, de voluntad de trabajo #izdnico desde el cerco fronterizo en
direccién al “cielo” de la regién hermética. Sin embargo existe una amenaza, el
peligro, su cara mds siniestra. La tarea es atender a esa intencién conciliadora y
en didlogo con su oscuridad, precariedad y finitud, que también es parte funda-
mental de ese ser del limite.

Pieter Brueghel el Viejo fue un pintor y grabador flamenco nacido alrededor
de 1525. En sus trabajos se encuentra siempre ese elemento inquietante que
dentro atn de pinturas mds o menos apacibles, relata su misterio. La alegoria que
representa La torre de Babel (1563) comenta, con un dejo irénico, el proyecto
humano de perfeccién basado en el raciocinio renacentista, que hallaria luego
sus discipulos mds apasionados y su consolidacién como proyecto, en la época
de la Iustracién.

“La torre de Babel” concebida por Brueghel se trata, desde luego, de un
proyecto que fracasa, ya que en el origen del mismo, en sus cimientos, se halla
su falta (clara analogia con nuestra propia existencia en el mundo o fundamento
en falta de todo existente (Cfr. Trias, 1999: 41-46)). Falta que en lugar de ser
asumida, se oculta tras la obsesién ciega de un deseo de construccién “hacia
arriba”. La “Torre de Babel”, alegoria de nuestra inteligencia y capacidad humana
se quiebra y se desmorona. Los evidentes derrumbes no impiden que en otros
lugares, seres minimos y testarudos sigan intentando levantar un proyecto desti-
nado al fracaso. Impresiona la porfia con la que los pequenos seres de la pintura,
apuntalan tozudamente, una y otra vez, esta torre decrépita. Esa Babel representa
no sélo la necedad avasallante y el castigo “divino” por esa necedad, sino también

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid



DE MIGRACIONES, MARGINALIDADES Y SOMBRAS PENSA(N)DO EN IMAGENES 127

el prodigio de la fuerza, el tesén y las maltiples posibilidades humanas: la riqueza
y las posibilidades de las diversas formas creativas.

Lamentablemente no estamos siendo capaces de priorizar la diversidad por
sobre las barreras que enceguecen. Desde este proyecto colosal pero irrealizable,
se pone en evidencia el limite que nos devuelve, desde aquellas aspiraciones divi-
nizantes, a nuestro cerco. Devuelve un ser resentido y enfadado, que no quisiera
renunciar a su pretensién de infinitud a pesar de la clara advertencia limitante.
La mayoria de las infimas miniaturas presentes en la pintura de Brueghel siguen
atn hoy echdndole fuerza a la maquinaria tecnocientifica que se encesta en una
“construccion en altura” desoyendo el consejo de ciertos ingenieros (atin escasos),
que al modo de Trias, asumen la caida y la falta, intentando trabajar en un sen-
tido que acepte su cardcter finito y liminar.

El camino de la “Babel obstinada y ciega” lleva hacia parajes inciertos, en los
que en muchos casos parece esperar un futuro nada promisorio. Esa desgarradura
entre el sujeto “pasional”, y el sujeto “racional” se levanta intimidando. Es una
desgarradura que desbarata y arruina ciertas capacidades del ser humano. Esas
que tienen, en efecto, un dejo “divino”. Se trata, sin embargo, de una divinidad
encarnada en esta vida, muy lejos de la infinitud y de los absolutos totales. Es
un “don divino” en el sentido de objeto precioso y tnico: la capacidad de habla,
escritura y Jogos, pero que siempre se encontrard encarnado en el suceso diario,
cotidiano, efimero y frigil.

Si se ha producido un desgarre entre estas dos cuestiones, si existe una esci-
sién, una ruptura y un corte entre ese sujeto pasional y ese sujeto racional, se
producird un sangrado, fluido que buscard sus caminos de salida para mostrar la
falacia y del modo que sea, intentar curar, cicatrizar y reorganizar este estado. A
veces ese fluido-sangrado de la existencia en situacién de desgarro, encuentra la
salida o la abre a la fuerza, de modos inesperados, empujado por la presién de
la situacién y en muchos casos provocando el desastre. Se trata de fuerzas sub-
terrdneas, potencias que pujan por salir, potencias que se encuentran latentes e
irrumpen.

Un posible punto genealdgico relativamente reciente, emerge hablando de
la inconveniencia de este nuevo espacio sacralizado que ha encontrado el ser
humano en la “gran Razén con mayuscula”, la que no le deja espacio a otros
sentidos y sentires. Un punto genealdgico surgido del desgarro, y postulado por

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid



128 VANINA RODRIGUEZ GARCES

esta “Razdén con mayuscula” que conlleva a su limite total: la muerte y la catas-
tréfica devastacion.

El acontecimiento al que se hace referencia, ocurrido en marzo de 2011 en
la planta nuclear de Fukushima en Japén, sumié en el pasmo y en el espanto,
incluso a esos que se suponian superpoderosos en su tecnificada seguridad. Adn
peor que un desastre natural, es el desastre natural al que se le suma la catdstrofe
proveniente de la necia Babel humana. No sélo se trata de la muerte individual
de seres humanos (que ya es devastadora de por si) o de las posibles complicacio-
nes fisicas existenciales para las personas que habitan las cercanias del desastre y
el injusto y monstruoso correlato en su descendencia; sino también una devas-
tacién ambiental enorme, con sus problemas para la tierra y todo lo existente.
Como en Chernobyl, pasardn generaciones hasta que este sitio pueda volver a
ser siquiera habitable.

Lo siniestro de la situacién radica en la absurda conviccién de que eso que el
hombre habia construido, formaba parte de un plan pensado para proveer una
vida de amable bienestar. Esa forma de energia pensada para el bien humano, se
convirtié en su méximo enemigo, en un pais en donde, se crefa, las probabilida-
des de error eran —supuestamente— nulas.

Confrontado el ser con este limite total, devuelto a su calidad de huérfano
en su cerco del aparecer, se torna decisiva una reflexién profunda con relacién
al modo de situarse ez el mundo, y no como se ha intentado hasta ahora sobre
el mundo. La “divinidad” con la que contamos no puede ir més alld de nuestra
finita precariedad; es una “divinidad” humana, una “divinidad” con minuscula.

En esta tierra donde la ignominia se hace presente, la pregunta indaga
en cémo trabajar en direccién a un conocimiento y a una racionalidad que
contemple sus lados ocultos e infranqueables y los limites que lo cercan.

Trias habla de una desgarradura que aparece como siniestra entre ars y tej-
né: “La vieja palabra tejné, tan presente en los didlogos platdnicos, se disocia,
como se ve en dos modos separados, enajendndose y desgarrdndose en aquellos
términos con los que se pretende traducir, arte y técnica...” (2003: 225) Se hace
necesaria una reconciliacién légica que empiece a salvar aquella desgarradura
entre ars y tejné, entre razén y pasién. Una reconciliacién de lo que hasta hoy
hemos entendido por /ogos y su otra parte escindida y rechazada que se encarna
en nuestro concreto y limitado existir.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid



DE MIGRACIONES, MARGINALIDADES Y SOMBRAS PENSA(N)DO EN IMAGENES 129

Y sin embargo y a pesar de toda desesperanza, nos topamos también con una
inaudita capacidad de reorganizacién y reconstruccién del caos. Una especie de
ave fénix que sabe renacer de sus propias cenizas. Levantarse desde sitios apabu-
llantes y alzarse hacia el lugar de la frontera, que también es el sitio de la posi-
bilidad renovadora y de la reconstruccién. Lugar del didlogo y de la re-creacién.
Lugar del encuentro y de la esperanza. Volviendo a San Juan/Argentina y a aquel
desastre natural, un terremoto que dejé en ruinas a la ciudad, se hace necesario
rever la —para muchos— traumdtica imagen, se hace necesario pensar en su texto:
“calle Mendoza esquina 15: todo bien”. Una urgencia desesperada de comunicar,
que es lo mismo que existir. Una imagen que desde las ruinas se hace eco de un
lenguaje comun para hacerle frente a lo devastado. Un lenguaje comiin como
sueno solidario de la humanidad que aquella Babel imprudente y ambiciosa habia
venido a importunar. Luego de la catdstrofe, perduran los desgarrados relatos de
sus habitantes supervivientes, luego del quiebre, luego de la rasgadura natural
de la tierra; la propuesta y opcidn es seguir adelante, trabajando, construyendo,
apasiondndonos, pensando y revisando un posible movimiento por-venir que no
deje de optar también por el didlogo con las sombras de lo recéndito.

4. Conclusiones migrantes

En el fragmento citado al principio de este texto, en donde Foucault se refiere
a lo genealdgico, se nos habla de la singularidad de ciertos acontecimientos y en
todo eso que pasa por no tener historia y que tiene que ver con los sentimientos,
el amor, la consciencia, los instintos. Estos acontecimientos tan singulares como
cardinales parecen confluir con lo que Trias entiende por dmbito de las pasiones:
“la pasién lejos de ser ciega es premisa de lucidez; nos dice que no es suya una
posicién pasiva y sometida, sino activa y sobre todo receptiva y que precisamen-
te serfa esa posicién receptiva «la que funda el orden del conocer” (2013: 9).
La meticulosidad en la busqueda de esa genealogia muchas veces ausente pero
pasional, parece ser el motor que posibilita finalmente la capacidad apasionada de
asombro, que lleva al existente a abrirse camino entre las sombras de las pregun-
tas. El quiebre que implica cualquier irrupcién del acontecimiento genealdgico
pasional, es el motor de apertura y es el que a la vez puede conllevar la re-visién
y el cambio.

Retomando el boceto en sombras, migratorio y en éxodo trazado en este
escrito, es que dentro del complejo cruce de ascendencias genealdgicas argentinas,

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid



130 VANINA RODRIGUEZ GARCES

estdn también aquellos ancestros que bajaron de los barcos. Toda esa gente que
plegé su vida del otro lado del océano y la desplegd, en este caso, en San Juan/
Argentina. De la “vieja casa’, esa atrds del océano, s6lo quedan los relatos tefiidos
de gran melancolia, de un lugar que sélo existe en la respiracién y en la intima
existencia de cada uno. Severo Sarduy habla del rezombée una extrana figura atem-
poral, una “causalidad acrénica, isomorfia no contigua o consecuencia de algo
que no se ha producido, parecido con algo que atin no existe.” (Sarduy, 1974: 9)

Hace afios que vivo lejos. La fuerza que me empujé en el ano 2002 a la
emigracion, tal vez no diste tanto de la fuerza que movié a algunos de mis ante-
cesores a buscar nuevos rumbos interocednicos, haciéndole frente a una lejania
abismal. Quizd haya algo de rerombée en que los padres de mis abuelos fueran a
la Argentina hace més de un siglo para que yo pueda estar desde la vieja Europa
siempre volviendo. “Volveré siempre a San Juan”, como dice el poema de Tejada
Gémez, significa ausencia, significa no estar en San Juan, no estar para poder
siempre volver. Parafraseando al epigrafe de Peri Rosi, se piensa que para recordar
hay que partir; para regresar hay que sofar con ello, ese regreso anhelado hacia
esa sombra matricial y en falta. Regreso por tanto im-posible.

Hay un concepto que queda retumbando en un extrafio vacio conformante
de lo que Trias llama el fundamento en falta. Un concepto que pretende articu-
larse con pensamientos ulteriores, desde esas marginalidades de lo que adeuda-
mos (Schuld) con un posible futuro por-venir esperanzador y con un errar al
margen de esas sombras que aunque ausentes, no se pueden evitar. Se trata del
concepto de matriz... O también, de un eterno migrar en busca de una matriz
tan des-conocida como perdida y afiorada. Volver, retornar al estado matricial es
una de las pasiones im-posibles. La matriz es el espacio del fundamento en falta
que, a pesar de ser conformante es, desde siempre, evasivo y es también lo que
prescribe y pre-escribe hacia futuro. Es el principio absoluto que rechaza todo
acercamiento, es lo que expulsa hacia afuera, una marginalidad original, que
luego devendrd en migracién. La matriz habla de aquel caldo primigenio de la
vida que ha quedado anulado de la posibilidad humana de habitarlo. Previo a
toda conciencia de mundo, es el espacio anterior por excelencia. El que retoma
y reafirma toda sombra y el que catapulta tanto hacia el exilio como hacia a la
posibilidad re-creadora de la esperanza.

Se concluye aqui intentando retomar algo de la singularidad de aquello que
aparenta no tener importancia: nuestros restos originarios, nuestros desiertos,
lejanias y hecatombes; nuestros desastres y nuestras verdades sin apariencia, esas

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 45, 2020, pp. 117 -132. UNED, Madrid



DE MIGRACIONES, MARGINALIDADES Y SOMBRAS PENSA(N)DO EN IMAGENES 131

que son, -tanto como nuestros mensajes alentadores en una puerta después de la
catdstrofe, 0 como nuestras migraciones, o nuestros trabajos mds apasionados-
son, decia, nuestra posibilidad de existencia, nuestro infinito “por-venir”, nuestro
andar errando en un migrar eterno de exilio y éxodo. Eso que tiene la potencia
de re-crear una y otra vez el signo de lo pretérito anterior, re-pensdndolo y
re-viviéndolo hoy.

Bibliografia

Foucaurr, MicHEL (2008). Nietzsche, la genealogia y la historia. Valencia: Pre-textos
[Trad. José Vézquez Pérez].

GRUNER, EpUuARDO (2011). “Los quom y la (nueva) decadencia de Occidente” [en
linea] Periédico Pdgina 12. Consultado el 11 de noviembre de 2017 en hteps://
www.paginal2.com.ar/diario/sociedad/3-168236-2011-05-16.html

Luna, FeLix (1972). “Antiguos duefios de las flechas”. Grabado en el disco Cantara
sudamericana de Mercedes Sosa con musica de Ariel Ramirez.

PEr1 Rossi, CRISTINA (2003). Estado de exilio. Madrid: Coleccién Visor de Poesia.
SARDUY, SEVERO (1974). Barroco. Buenos Aires: Sudamericana.
Trias, EuGenio (2001). Ciudad sobre ciudad. Barcelona: Destino.
— (1978). La memoria perdida de las cosas. Madrid: Taurus.
(1999). La razén fronteriza. Barcelona: Destino.
— [1991]. Légica del limite. Barcelona: Circulo de lectores, 2003.
[1979]. Tratado de la pasién. Barcelona: Debolsillo, 2013.

Recibido: 14/02/2018
Aceptado: 15/11/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-

NoComercial-SinObraDerivada 4.0

@080

EY MG HD

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 45, 2020, pp. 117 - 132. UNED, Madrid


https://www.pagina12.com.ar/diario/sociedad/3-168236-2011-05-16.html
https://www.pagina12.com.ar/diario/sociedad/3-168236-2011-05-16.html
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/




