
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

JUNG Y LA SABIDURÍA ORIENTAL

JUNG AND ORIENTAL PHILOSOPHY

Diego SÁNCHEZ MECA*

UNED

Resumen: El desarrollo de este trabajo se centra en el estudio de la Segunda 
Parte del volumen II de las Obras Completas de Jung, que lleva por título «Acerca 
de la psicología de la religión occidental y de la religión oriental», publicado en su 
traducción castellana en 2008. En este volumen, se recogen seis interesantes estudios 
de Jung sobre algunos textos y tradiciones de la India y de China, que representan un 
ejemplo excepcional del encuentro de un occidental con las sabidurías de Oriente. 
En concreto, la lectura de textos orientales le ofrece a Jung el apoyo de tradiciones 
milenarias, de doctrinas muy sutiles y elaboradas, y de métodos privilegiados de toma 
de conciencia con los que miles y miles de individuos que han intentado, a lo largo de 
los siglos, alcanzar un cada vez mayor conocimiento de sí y estados de superación cada 
vez más altos de sus limitaciones materiales y ordinarias, en contraste con los diferentes 
métodos psicológicos, psicoanalíticos y espirituales que han sido propios de la tradición 
occidental.

Palabras clave: Religión oriental, budismo tántrico, sabiduría, meditación, 
mantra, no dualidad, experiencia mística.

Abstract: The development of this work focuses on the study of the Second Part of 
Volume II of Jung’s Complete Works, titled “About the Psychology of Western Religion 
and Eastern Religion”, published in its Spanish translation in 2008. This volume gathers 
together six interesting studies by Jung on some texts and traditions of India and  China, 

* Catedrático de Filosofía Contemporánea en el Departamento de Filosofía, UNED. E-mail: 
dsanchez@fsof.uned.es



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

240 Diego Sánchez Meca

which representing an exceptional example of the encounter of a Westerner withthe 
wisdom of the East. In particular, reading oriental texts offers Jung the support of mil-
lenarian traditions, of very subtle and elaborate doctrines, and of privileged methods 
of awareness. Thousands and thousands of individuals have tried, over the centuries, to 
use these methods to reach an ever greater knowledge of themselves and achieves states 
in which they increasingly surpass their material and ordinary limitations, in contrast 
to the different psychological, psychoanalytical and spiritual methods that have been 
typical of the Western tradition.

Keywords: Eastern religion, Tantric Buddhism, Wisdom, Meditation, Mantra, 
Non-Duality, Mystical experience.

1. Oriente y Occidente

El tema de la relación oriente-occidente es tan amplio y tan difuso al mismo 
tiempo que podría haber, sin duda, mil formas de tratarlo y de desarrollarlo. El 
peligro, por tanto, es el de dispersarse en una serie de generalidades de las que 
puede resultar difícil extraer algún mensaje o alguna enseñanza concreta. Para 
evitar este peligro es por lo que me ciño a algunos textos de Jung publicados en 
el volumen II de las Obras Completas que lleva por título «Acerca de la psicología 
de la religión occidental y de la religión oriental», publicado en su traducción 
castellana en 20081, y que pueden servir de hilo conductor. Los he elegido porque 
me han parecido un excelente testimonio del encuentro de un occidental con la 
cultura y las tradiciones filosóficas de Oriente. En este sentido, es de destacar que 
lo que, ante todo, detecta Jung, en el primer plano de estas culturas orientales 
asiáticas, es la presencia de una pulsión arquetípica espiritual que da vida al 
proceso de individuación. Porque tras todos los métodos de meditación y de 
iniciación, y tras todos los caminos de espiritualidad, lo que él ve es un impulso 
de toma de conciencia que obliga a reconocer la naturaleza suprabiológica de 
las cargas energéticas que dan forma al mundo, y que transforman un modo 
ignorante de percibirlo y de vivirlo en otro nuevo e iluminado. Y eso es lo que le 
confirma en su desacuerdo con el biologismo sexualista y exclusivista de Freud. 

1  Cfr. Jung, C.G., Acerca de la Psicología de la religión occidental y de la religión oriental: 
Obras Completas II, Madrid, Trotta, 2008, Segunda parte.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

Jung y la sabiduría oriental 241

Las distintas técnicas de meditación oriental testimonian la realidad de una 
energía espiritual como fuente creadora y principio de orden en el inconsciente, 
y que muestra un dinamismo que va mucho más allá de las puras leyes bioló-
gicas corporales. Lo mismo sucede en lo que se refiere a la verificación de su 
hipótesis del inconsciente colectivo a partir de estas tradiciones espirituales, que 
curiosamente muestran un fondo común de símbolos, intuiciones y arquetipos 
reconocible en productos culturales y fenómenos psicológicos muy distantes en 
el espacio y en el tiempo.

2. El Comentario psicológico al libro de la gran liberación, de 1939

De los escritos que Jung dedica a la cultura y a la espiritualidad oriental, 
uno de los más interesantes es su Comentario psicológico al libro tibetano de la 
gran liberación, publicado en 1939. Este libro tibetano es un texto del budismo 
tántrico de hace aproximadamente 13 siglos, que describe diversos métodos para 
alcanzar la superación de la ignorancia y, por tanto, el estado de iluminación. La 
mayoría de los textos y tratados de la espiritualidad oriental consisten justamente 
en tratar de enseñar un camino, un método para llegar a la iluminación. Y en lo 
que se diferencian es en el tipo de procedimientos y de métodos, que pueden ser 
distintos en función de la doctrina de la que parten, o sea, en función de si se 
trata de un método vedántico, de un método tántrico, de un método mahayana o 
hinayana, de un método taoísta, de un método zen o de un método del sivaísmo 
no dualista de Cachemira.

Veamos lo que este texto aporta como confirmación o matización a la idea 
jungiana del proceso de individuación, y qué problemas se derivan de esa com-
paración para la comprensión que el hombre occidental tiene de sí mismo y de 
su realización como individuo y como persona. Se podría decir que, de mane-
ra prácticamente unitaria, el Oriente asiático entiende la meta del proceso de 
individuación –es decir, el conocimiento y la realización de sí mismo–, como la 
consecución final de un estado supremo de iluminación-liberación que se alcan-
za después de haber seguido un largo y dificilísimo camino o entrenamiento al 
respecto. Y en su esencia, en lo que consiste ese estado supremo de liberación-



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

242 Diego Sánchez Meca

iluminación, no es otra cosa que en lograr reconstituir en uno mismo la unidad 
que originariamente existía entre el hombre y el cosmos.

La tradición Vedanta dice que la esencia del hombre es Atman y la del uni-
verso es Brahman. Ahora bien, en la medida en que el hombre no es sino parte 
misma del universo, en la medida en que procede de él y vive en él, Atman (el 
hombre) y Brahman (el universo), coinciden, son idénticos. De modo que lo 
divino y lo perfecto que puede haber en el universo como característica de su 
propia esencia, está también dentro del hombre, ya que lo humano forma parte 
real y metafísica de lo divino. No obstante, la inmensa mayoría de los hombres 
tenemos más bien muy poco, por no decir nada, de divino. Es decir, nuestro yo 
individual y empírico no equivale, sin más, al Atman-Braman. Nuestro yo empí-
rico existe en el mundo fenoménico oscurecido por la ignorancia, ligado al peso 
de la ley del karma, y en realidad es como una especie de camisa de fuerza que 
aprisiona y envuelve –y casi asfixia– al yo verdadero, que es el que forma parte 
de lo absoluto. Entonces, de lo que se trata es de liberar a ese sí mismo absoluto 
de la camisa de fuerza del yo empírico, librarlo del ciclo de las reencarnaciones, 
para que el yo absoluto, el Atman, salga de su prisión y recomponga su unidad, 
es decir, su no-dualidad con el Universo.

En los textos de las Upanishads, el absoluto, o sea, el universo, el ser, como 
UNO-TODO significa esta identidad entre atman y brahman, que es lo mismo 
que decir la no dualidad (advaita) entre el sí mismo de los sujetos individuales y 
el ser del universo. Los chinos, que son menos metafísicos y más concretos que 
los hindúes, entienden esta unidad atman-braman de modo menos idealista y 
mucho más concreto. En los tratados de alquimia interior china, esa unidad no 
es vista sino como la íntima correspondencia que existe entre microcosmos y 
macrocosmos. De manera que el estado de liberación-iluminación se compren-
de metafóricamente como una especie de retorno, en ciertos aspectos, a la fase 
prenatal, a la vida del feto en unión con la madre, en el sentido de que en ese 
estado se da la imagen más perfecta de la completa y perfecta armonía entre las 
fuerzas yin y las fuerzas yang.

En el Comentario al libro tibetano de la gran liberación, Jung se fija y comenta 
la técnica que este libro propone –o sea, el método para alcanzar el estado de 
no dualidad– y que no es otra sino un determinado empleo muy sofisticado y 
elaborado de la recitación de mantras. Los mantras son sílabas sagradas, esotéricas, 
que no tienen ningún significado en el lenguaje común y ordinario, pero que 
pueden, sin embargo, permitir el acceso a los aspectos metafísicos del universo. 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

Jung y la sabiduría oriental 243

Y ese es el caso privilegiado de la probablemente más famosa de estas sílabas 
mántricas, que es la sílaba OM. En el budismo tántrico tibetano, OM representa 
la totalidad del universo, o, mejor dicho, la esencia mística de ese UNO-TODO, 
que es la no dualidad. OM, por lo tanto, es un sonido articulado, pero no es una 
palabra. O sea –y esto es muy importante– no sirve para designar, para nombrar 
el TODO-UNO, sino que simplemente es un sonido que alude a él, que indica 
o que simboliza esa no dualidad.

 Una palabra, tal como la definen los profesores de lengua, es la unión de 
un significante (que es el sonido) y un significado (que es su contenido semán-
tico, lo que significa), existiendo entre ambos un vínculo convencional por el 
que tal sonido designa o nombra tal cosa. El mantra, por el contrario, es sólo 
un significante que no nombra ningún significado, sino que sólo lo sugiere, lo 
recuerda, lo evoca. Aun así, para que el mantra pueda mostrar o sugerir o permitir 
el acceso a ese significado al que alude, hacen falta estas dos condiciones: La pri-
mera es que no basta con que simplemente cualquiera de nosotros diga OM para 
que automáticamente, de forma inmediata y como por arte de magia, su sentido 
metafísico último se haga presente. Para que ese sentido metafísico y místico del 
mantra se muestre es preciso que OM se pronuncie con una determinada forma 
de respiración, con un determinado modo de recitarla que únicamente se consi-
gue tras una larguísima y complicadísima práctica de entrenamiento meditativo. 
O sea, para captar, intuir y realizar el poder del mantra, no basta simplemente 
con pronunciarlo, sino que hay que hacerlo vibrar físicamente dentro del propio 
cuerpo. O dicho esto de otra manera, hay que producir, con la participación 
de todo nuestro ser, cuerpo y mente, un canto que se manifieste como sonido 
absoluto. Y absoluto aquí quiere decir el hecho de que, al cantarse, el mantra 
OM tiene que anular cualquier otra percepción que no sea la de su propio sonar. 
Mientras suena OM todo lo demás debe quedar borrado, cancelado, omitido y 
olvidado. O en otras palabras, todo debe quedar transformado, transfigurado en 
ese único sonido que suena excluyente y exclusivamente como OM.

Por lo tanto –y esta es la segunda condición– el individuo que pronuncia el 
mantra OM en la meditación no puede tener ya ni otras palabras ni otras sen-
saciones ni otros pensamientos. Si en el momento de recitar el mantra se logra 
que todo lo que existe quede condensado, fundido en el sonido OM, entonces 
ya no se distingue un sí mismo del individuo que canta frente a un mundo de 
cosas y de ideas como ser del universo pensado o contemplado en la meditación. 
El sí mismo del que medita se vuelve también sonido OM desde el momento en 
el que todo el universo se resume, se condensa y se manifiesta como ese canto 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

244 Diego Sánchez Meca

o ese sonido OM. Y así es como la identidad del individuo con el universo, la 
identidad de atman y brahman, la no dualidad o unidad de los contrarios, se 
hace real y presente cuando OM vibra como el sonido de la unidad que reune y 
que contiene dentro de sí la diferencia entre sujeto y objeto, entre yo y mundo.

Por tanto, y en conclusión, OM como mantra puede realizar esa coincidencia 
entre atman y brahman, yo y mundo aboliendo la dualidad porque su canto con-
creto, vibrante, concentrado durante la meditación, puede hacer real y presente 
de manera verdadera esa coincidencia metafísica entre el sí mismo (atman) y el 
ser del universo (braman). A la vista de esto –que es lo que plantea o describe El 
libro tibetano de la gran liberación–, Jung da su explicación al  por qué y al cómo, 
en su opinión, un determinado modo de recitar OM puede lograr tal estado de 
no dualidad. Y lo que viene a decir es que eso se consigue porque esa forma de 
recitar el mantra OM logra vencer la antinomia o la paradoja que existe entre 
el silencio (que es el dominio de la unidad) y la palabra (que es la expresión de 
la dualidad). Esta observación de Jung me parece agudísima e importantísima, 
porque da, por así decirlo, en el clavo y en la entraña de todo este asunto que 
estoy intentado explicarles.

Esa antinomia entre silencio y palabra de la que habla Jung es, por ejemplo, 
la que explica por qué sólo el hombre tiene lenguaje y los animales no. El animal 
vive siempre en un estado de no escisión, o sea, de unidad de su ser mismo con 
la naturaleza. No tiene las dualidades que tiene el hombre, en el plano de su 
pensamiento (dualidad entre palabra y cosa, entre concepto y ser) ni la que tiene 
en el plano de su comportamiento (dualidad entre ser y deber-ser). Por eso los 
animales no tienen lenguaje, sólo emiten sonidos que son como significantes, ni 
tienen tampoco moral (es decir, son inmorales o, más exactamente, amorales). 

Pues bien, lo que Jung dice de forma tan inteligente es que, puesto que el 
hombre vive consustancialmente siempre en la dualidad del lenguaje hablado, 
para expresar su no dualidad originaria, su unidad o identidad metafísica con el 
Uno-Todo, tiene que recurrir al mantra, que es la paradoja de una palabra silen-
ciosa, una palabra silenciosa. Una palabra silenciosa (silenciosa en el sentido de 
que no dice nada, de que no transmite ningún contenido distinto a su sonido 
mismo) pero que funciona –dice Jung– en el individuo que la recita y en su acto 
de meditación como un símbolo de transformación.

¿Qué es esto de un símbolo de transformación? Pues es, según Jung, el sím-
bolo capaz de superar –o sea, de ir más allá– de la diferencia que el lenguaje 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

Jung y la sabiduría oriental 245

introduce siempre, por sí mismo, entre significante (sonido presente) y signifi-
cado (contenido semántico ausente). Lo característico de un símbolo de trans-
formación como el mantra OM es realizar la unidad concreta de estas dos cosas. 
Lo característico del símbolo de transformación, es que eso a lo que alude (la 
no dualidad) –y que es una realidad ausente, desconocida y no alcanzada para el 
individuo ordinario–, se llega a manifestar en él produciéndole un determinado 
efecto de transformación y de metamorfosis. La sílaba OM no es sólo, por tanto, 
un símbolo como metáfora que evoca el UNO-TODO, sino que es, debidamen-
te pronunciada y cantada, metamorfosis, transformación del individuo que la 
recita, en cuanto hace posible la realización de la unidad entre su yo y el universo.

Naturalmente, esta coincidencia se produce sólo de manera instantánea, o 
sea, sólo como un momento, como un instante en el que algo que antes no se 
producía, se produce para dejar enseguida otra vez de producirse, cuando el indi-
viduo vuelve a su estado de conciencia normal. O sea, que la experiencia de la 
coincidencia de atman y brahman, yo y mundo, no se inmoviliza en una especie 
de detención atemporal de ese estado como algo definitivamente ya alcanzado, 
sino que necesita, para continuarse, de la reactualización, de la reiteración una 
y otra vez de la experiencia de la unidad a través de la producción de símbolos 
siempre nuevos en la práctica diaria de la meditación.

3. Psicología de la meditación oriental, de 1943 

Este otro texto de Jung es un comentario a un sutra del siglo V, escrito en 
sánscrito, pero difundido sobre todo en China y Japón titulado Amitabayun-
dhiana Sutra (Tratado de meditación de Amitaba). También, en este caso, este 
texto sánscrito contiene la descripción de otro método de meditación a través de 
visualizaciones por las que el meditante puede alcanzar el estado de iluminación.

En este segundo texto elegido, Psicología de la meditación oriental, Jung 
encuentra y comenta otro método igualmente sutilísimo e interesante descrito 
en el Tratado de meditación de Amitaba para alcanzar el mismo estado de ilumi-
nación o de realización de sí mismo, pero esta vez en vez del empleo de mantras, 
lo que se utilizan son visualizaciones como símbolos de transformación. Es decir, 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

246 Diego Sánchez Meca

lo que contiene este Tratado de meditación de Amitaba es, sustancialmente, la des-
cripción de un método de meditación que consiste en preparar al meditante para 
crear mentalmente una serie cada vez más compleja y cada vez más complicada de 
imágenes, e ir luego entrelazándolas hasta construir con todo detalle una figura 
de la perfección que pueda ser visualizada de la manera más nítida y real posible.

La figura o imagen de la perfección que este tratado propone es la de una 
flor de loto que ha de tener 84.000 pétalos, de los cuales cada pétalo tiene que 
tener 84.000 nervaturas de 84.000 radios cada nervatura. Esta es la visión que 
se debe construir mentalmente debiéndose ser capaz de visualizar con claridad y 
nitidez todos y cada uno de estos detalles. Lo que Jung comenta sobre este texto 
rebate, desde el principio, la primera idea que tal vez, a la vista de estos métodos, 
a nosotros los occidentales tiende enseguida a venirnos a la cabeza. Jung dice que 
no se trata, en esta técnica de meditación –como tampoco en la anterior con 
mantras–, de autoinducirse ninguna especie de estado de trance, o de autohip-
nosis o de alucinación paranormal de manera que a uno le parezca estar viendo 
o experimentando algo que en realidad no existe, sino que sólo es producto de 
su sugestión y de su estado de conciencia alterado. Y también dice Jung que no 
se trata tampoco de diseñar una especie de representación fantástica, superpuesta 
a nuestra realidad cotidiana y empírica, la cual jamás podría ofrecernos ninguna 
imagen real y concreta de lo que podemos pensar como absoluta perfección 
iluminada. Ni tampoco se trata, en tercer y último lugar, de teatralizar el acto de 
meditación y de simular, o sea, hacer como que se ve, se siente y se alcanza una 
especie de supraconciencia en la que residiría la lucidez extrema.

 En los métodos de meditación descritos no se trata de nada de todo esto. 
Lo que plantea el Tratado de meditación Amitaba es la formación de una imagen 
de la perfección iluminada de tal manera que, llegándosela a ver, el meditante 
pueda, y sólo entonces, transformarse en un ser iluminado. ¿Cómo puede ser 
esto? Puede ser porque no se trata de una imagen que se crea para ponerla en la 
imaginación delante de uno y verla y mirarla y contemplarla desde la dualidad de 
la imagen que se ve y del sujeto que la mira, sino que se trata de un determinado 
modo de transformarse uno mismo en eso que ve. El sentido de este método de 
meditación por visualización consiste, por eso, en ir construyendo, poco a poco, 
junto con la imagen, una experiencia vivida de la perfección. Se da por supuesta 
la coincidencia a priori, y la identidad, entre la perfección iluminada misma y 
la conciencia del sujeto meditante. Y de lo que se trata es de actualizar, de hacer 
presente y de realizar esa unidad y esa identidad. Porque es de dentro de su propia 
conciencia y de su sí mismo de donde el meditante va sacando, va extrayendo 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

Jung y la sabiduría oriental 247

esa imagen de la perfección iluminada que construye. Es su propia conciencia 
la que va construyendo y combinando las imágenes que acaban componiendo 
una visión en cuya construcción el propio meditante se ha ido transformando, 
pasando así de la dualidad a la no-dualidad.

El estado de la dualidad es en el que, por un lado está el sujeto que ve, y por 
otro, frente a él, las imágenes que visualiza. En el estado de no dualidad, en cam-
bio,  son lo mismo la visión y el sujeto que ha ido construyendo desde dentro de 
sí mismo esa visión y se ha ido transformando al hilo de esa construcción de la 
imagen. En esto consistiría justamente el nuevo modo de lograr, en este caso, el 
estado de liberación del individuo iluminado en la conciencia de su no-dualidad.

4. El Prefacio al I Ching, de 1948.

Por último, el tercer escrito elegido, el Prólogo al I Ching, el libro chino de los 
cambios, fue escrito cuando Richard Wilhelm, el sinólogo amigo de Jung, publi-
có la traducción de este texto en 1948. El I Ching es probablemente el libro más 
antiguo de la humanidad, y lo que contiene, sustancialmente, es un método de 
predicción o de adivinación del futuro mediante el uso combinado de trigramas 
y hexagramas, sin recurrir en ningún momento a los esquemas occidentales de 
explicar y prever el futuro en función de relaciones de causa y efecto.

Lo que a Jung le interesa de este método es la posibilidad que plantea de 
que una situación psicológica personal e individual, un estado de ánimo, un 
problema se puedan expresar a través de un acontecimiento material del mundo 
externo de un modo tan completo y perfecto que entre ambas cosas se pueda 
admitir la existencia de una correlación sincrónica razonable. Si esto fuera así, 
es decir, si el método de predicción del futuro del I Ching funcionara realmente, 
entonces eso supondría que tendríamos que admitir un paralelismo entre los 
acontecimientos físicos del universo y los estados o situaciones psíquicas de los 
sujetos. Tendríamos que admitir la existencia de una sincronicidad entre lo que 
acontece en el mundo y lo que acontece dentro de nuestra psique, de tal manera 
que podríamos obtener conocimiento de lo uno a partir de lo otro.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

248 Diego Sánchez Meca

Naturalmente esto sólo puede ser así si se reconoce como supuesto básico el 
principio fundamental de la mentalidad oriental asiática: la pertenencia esencial 
del hombre al universo, e incluso la identidad real entre ambos, que los chinos 
entienden mejor como la equivalencia entre microcosmos dentro del macrocos-
mos.

5. ¿Conflicto o complementariedad?

 Una vez expuesto brevemente el contenido de los tres textos elegidos, 
tenemos que referirnos ahora al significado de lo que aportan dentro del debate 
en cuyo marco Jung los estudia, es decir, por relación a su idea del proceso de 
individuación como impulso de conocimiento y de realización de uno mismo. 
Jung advierte una y otra vez que lo primero que cualquier occidental tiende a 
decir ante este modo oriental de lograr la realización de uno mismo es que esa 
unidad entre yo y el mundo, esa no dualidad de la identidad iluminada, ni es 
posible ni es tampoco deseable.

Lo propio de la mentalidad occidental, lo que más profundamente le ha 
caracterizado y le caracteriza, es, por un lado su convicción de la imposibili-
dad, consustancial a lo humano, de superar tanto el dualismo cognoscitivo y 
lingüístico entre pensamiento y ser (o entre lenguaje y cosa), como el dualismo 
moral entre ser y deber-ser. Y por otro, y como consecuencia de esto, lo que nos 
caracteriza también es nuestra alta valoración y estima del yo personal, de la 
conciencia individual como el fundamento más elevado de todo lo positivo que 
el hombre tiene: de su razón, de su libertad, de sus valores e ideales morales, de 
su ciencia, etc.

El occidental acepta, pues, y hasta cierto punto valora como positivo, el 
hecho de que el individuo sea un ser diferente y separado como por un abismo 
insalvable de la totalidad del mundo. Porque esa es la razón de su impulso de 
conocimiento y de su voluntad moral, ya que nunca se llega de manera efectiva ni 
a un conocimiento definitivo de la verdad absoluta ni a una realización moral de 
la perfección absoluta. Siempre se está en camino de ello, y esto es lo que estimu-
la y fundamenta a los hombres en el desarrollo de su libertad, de su autonomía, 
de su creatividad, de su conciencia, etc. Para un occidental, esa coincidencia o  



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

Jung y la sabiduría oriental 249

identidad del yo con el mundo de la que hablan las sabidurías orientales sólo 
puede ser, en el mejor de los casos, una metáfora, o sea, una visión, en efecto, 
pero como simple espectáculo que se puede mirar sin perder nunca ni en ningún 
momento la conciencia de que, como yo que mira esa visión, soy otro respecto 
a esa visión que veo.

Desde el momento en que el yo quedara anulado, sobrepasado, sumergido o 
perdido en la realidad de lo que se ve o se siente, eso el occidental sólo lo puede 
entender como ebriedad, como trance, como sugestión, o sea, en definitiva, 
como locura. O el yo sigue consciente y bien entero, sabiendo que lo que ve o 
lo que canta son cosas diferentes de él mismo y que él mismo no es eso, o en 
cuanto se crea ser verdaderamente eso que ve o que suena es que está loco. En 
resumidas cuentas, para un occidental no es posible ni deseable imaginar ningún 
estado espiritual consciente que no esté referido claramente a un sujeto, o sea, 
a un yo personal. En cuanto el yo queda anulado o sobrepasado, lo que tiene 
lugar entonces no es otra cosa que una caída en el inconsciente, y por tanto, en 
algún modo o tipo de locura.

Ese es el frente de la discusión en la que Jung se ve envuelto. Para el oriental 
está muy claro que sí es posible una conciencia y una mente sin yo, y que la 
conciencia puede llegar a ser capaz, mediante el empleo de métodos –que no 
tienen nada de inducción a la locura–, de trascender el estado del yo haciéndo-
lo desaparecer para alcanzar un nivel de conciencia superior y más elevado. El 
occidental, en cambio, piensa que la conciencia es siempre conciencia de algo, y 
por lo tanto conciencia de una diferencia entre el sujeto y ese algo que el sujeto 
ve, siente, conoce, etc. El occidental no entiende eso de que es posible una con-
ciencia pura como superación de la mera conciencia personal individual, sin que 
esto signifique, para él, otra cosa que un simple caer en lo inconsciente. No puede 
entender cómo eso puede ser  el logro o la conquista del más alto conocimiento 
de sí y del estado más elevado de realización de lo que uno propiamente y meta-
físicamente es. Le es completamente ajena y extraña esa idea de una conciencia 
pura, tan familiar, sin embargo, al oriental. Una conciencia en la que ya no hay 
ningún yo como sujeto frente a un tú o frente a un ello como objetos, sino que lo 
que hay es simplemente un ES, un ser que se autoilumina y que es precisamente 
Pensamiento, Espíritu, Uno-Todo, Brahman-Atman, Tao, Kundalini, etc. etc.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

250 Diego Sánchez Meca

6. La diferencia en el concepto de meditación

 Éste es el conflicto al que resulta muy difícil encontrar solución. Jung 
ni lo intenta, y se guarda muy cautamente de dar la razón a ninguna de las dos 
partes. Lo que sí hace Jung es dar algunas razones de por qué se produce este 
desacuerdo, y de cómo se podrían ver las cosas para que la contradicción resulte 
menos radical e insoluble.

1) La primera se refiere a la diferencia existente en el concepto mismo 
de meditación que tienen el oriental y el occidental,

2) Y la segunda es la diversa actitud que ambos tienen también en lo 
que se refiere al cuerpo.

Para un occidental, la verdad se desvela al pensamiento siempre y únicamente 
a través del lenguaje. En Occidente siempre se ha pensado en el lenguaje como 
el lugar propiamente dicho donde se contiene la verdad. Por ejemplo, cuando 
se creía que la verdad procedía de una revelación divina, ésta se situaba en las 
escrituras sagradas que adquirían así el estatuto de palabra de Dios. Cuando ya 
no se cree en eso, la verdad sigue situándose igualmente en el lenguaje como 
lenguaje de las ciencias, porque son las teorías científicas las que nos dicen la 
verdad acerca de las leyes del universo, etc. En todo caso, la verdad va siempre 
unida a una dualidad nunca superable entre hombre y Dios,  entre yo y mundo, 
o entre lenguaje y realidad.

En Oriente, en cambio, la palabra, el discurso sobre la verdad, viene siempre 
después y como descripción de una verdad previa y sin palabras que tiene que 
experimentarse antes. O sea, que para poder ser dicha y explicada con palabras, 
la verdad tiene primero que ser vivida en una experiencia. De ahí que meditar, 
para un oriental, no es –como hemos visto– reflexionar ni discurrir con con-
ceptos ni contemplar ideas. Las palabras, los conceptos y las ideas son, para él, 
algo distinto de las cosas y de la realidad.  La palabra no es la cosa. La cosa sólo 
puede experimentarse como tal superando o yendo más allá del lenguaje que 
simplemente la dice.

 De manera que el oriental no se deja convencer de que la verdad esté 
en el lenguaje ni en las teorías, que son puros entramados de conceptos y de 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

Jung y la sabiduría oriental 251

 términos abstractos. Él insiste en que la verdad tiene primero que ser vista, 
escuchada, o sea, física y espiritualmente sentida y aprehendida como imagen 
concreta y llena de significado. Esta es la razón de por qué en la meditación 
oriental los conceptos y las palabras son sustituidos por visiones, por sensaciones, 
por símbolos como verdades que se manifiestan a través de figuras y de imágenes. 
No se razona con conceptos esquemáticos y vacíos, puras abstracciones intelec-
tuales sin contenido concreto, sino que se experimenta con símbolos y a través 
de símbolos.

En cuanto a la diversa actitud que ambas mentalidades, oriental y occidental, 
adoptan en relación con el cuerpo, aquí podemos ver una importante clave para 
entender muchas cosas problemáticas de todo lo que llevamos visto. Porque 
para el oriental es impensable una meditación en la que no esté absolutamente 
involucrada la totalidad del cuerpo. El pensamiento occidental prescinde com-
pletamente, y de un modo incluso premeditado y preconcebido, de cualquier 
implicación del cuerpo, de las sensaciones, de las imágenes y de los sentidos en 
el pensamiento. Se trata, por todos los medios, de que el pensamiento de la ver-
dad esté única y exclusivamente en los conceptos abstractos y en las palabras del 
lenguaje. Y el cuerpo queda entonces premeditadamente reprimido, rechazado, 
apartado como lo otro, como lo impulsivo, como lo inconsciente que estorba y 
amenaza con obstaculizar e impedir continuamente el puro discurso de la razón.

Frente a esta concepción, lo que caracteriza a la meditación oriental es, como 
hemos visto, que en ella están siempre implicados y concernidos tanto el pen-
samiento como el cuerpo. Lo primero que tiene que hacer el que practica la 
meditación oriental es adoptar una determinada postura con el cuerpo (o sea, 
cruzar las piernas, enderezar la espalda, fijar la mirada en un sólo punto). Tiene 
que ser capaz además de acompasar su respiración de modo que alcance un ritmo 
determinado, tiene que dominar el arte de la visualización de imágenes, tiene 
que eliminar las distracciones y el parloteo mental incontrolado... En suma, 
tiene que alcanzar un estado del cuerpo-mente como no dualidad en el que una 
determinada experiencia global hace su aparición y únicamente la hace bajo 
esas condiciones. En esta participación del cuerpo como elemento activo en 
el conocimiento de la verdad todos los detalles son importantes. Por ejemplo, 
es importantísimo, sobre todo el acompasamiento de la respiración. ¿Por qué? 
Pues porque la esencia del individuo es prana, o sea, aire, energía vital, chi, y 
eso mismo es también el universo. De modo que al respirar, el individuo está 
llevando a cabo una acción cósmico-metafísica. Concentrándose en la respira-
ción y en su ritmo, el individuo experimenta ya de este modo tan elemental su 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

252 Diego Sánchez Meca

coparticipación esencial y su unidad última con el cosmos. Y eso, junto con las 
posturas corporales y el control mental crea las disposiciones psicológicas que 
hacen posible intuiciones trascendentes a la conciencia.

De manera que la verdad no es sólo asunto de la parte intelectual y racional 
pura del individuo, sino que afecta y concierne también de un modo igualmen-
te importante a toda su realidad corporal. Implica tanto a la mente como al 
cuerpo. Y esto es lo que significa la idea oriental de que, para alcanzar el estado 
de no dualidad, el pensamiento tiene que salirse del lenguaje -que es el reino 
propiamente humano de la dualidad- y hacerse pensamiento del cuerpo-mente 
en su totalidad.

En conclusión, no hay por qué reducir la meditación oriental a una inmer-
sión en lo inconsciente, y por tanto, a una caída en la locura, sino que hay que 
entenderla como atribución al cuerpo de un papel esencial en la realización del 
pensamiento. Eso, y no cualquier otra cosa extraña, es lo que hay tras la  deva-
luación oriental del lenguaje abstracto y de la conciencia puramente intelectual. 
Para Oriente, el inconsciente es ese Uno-Todo, esa totalidad de lo que existe o 
Tao en el que se funde y se une todo lo diverso. De ahí que pueda reaparecer 
en nosotros, dentro de nosotros, aunque sea también algo exterior a nosotros y 
que nos sobrepasa.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

Jung y la sabiduría oriental 253

Bibliografía

Aziz, R. (1990). C. G. Jung’s Psychology of Religion. New York: State Univer-
sity of New York Press.

Dohe, C. B. (2016). Jung’s Wandering Archetype: Race and Religion in Analyti-
cal Psychology. London: Routledge.

Griffin, D.R. (ed.) (1989). Archetypal process: Self and divine in Witehead, 
Jung and Hillman. Evanston: Northwestern Univ. Press.

Hanegraaff, W. J. (2008). New Age Religion and Western Culture: Esotericism 
in the Mirror of Secular Thought. Leiden: E.J. Brill.

Huskinson, L. (2008). Nietzsche and Jung: The Whole Self in the Union of 
Opposites. London: Routledge.

Jung, C.G. (1999-2016). Obras completas, 18 vols. Madrid: Trotta.

Noll, R. (1997). The Aryan Christ: The Secret Life of Carl Jung. London: 
Random House.

O’Connor, P. A. (1985). Understanding Jung, understanding Yourself. New 
York: Paulist Press.

Stevens, A. (21999). On Jung. Princeton: Princeton University Press.

Trevi, M. (1987). Per un junghismo critic. Milán: Bompiani.

Wallace Clift, W. (1982). Jung and Christianity. New York: The Crossroad 
Publishing Company.

Wehr, G. (1991). Carl Gustav Jung: su vida, su obra, su influencia. Barcelona: 
Paidós.

Whitmont, E. C. (1979). The Symbolic Quest: Basic Concepts of Analytical 
Psychology. Princeton: Princeton University Press.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid

254 Diego Sánchez Meca

Wilson, C. (1986). Il signore del profondo: Jung e il ventesimo secolo. Roma: 
Atanor.

Wulff, D. M. (1991). Psychology of Religion: Classic and Contemporary Views. 
New York: John Wiley & Sons.

Recibido: 11/01/2018

Aceptado: 30/10/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Recono-
cimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 


