JUNG Y LA SABIDURIA ORIENTAL

JUNG AND ORIENTAL PHILOSOPHY

Diego SANCHEZ MECA”

UNED

ResuMeN: El desarrollo de este trabajo se centra en el estudio de la Segunda
Parte del volumen II de las Obras Completas de Jung, que lleva por titulo «Acerca
de la psicologia de la religién occidental y de la religién oriental», publicado en su
traduccién castellana en 2008. En este volumen, se recogen seis interesantes estudios
de Jung sobre algunos textos y tradiciones de la India y de China, que representan un
ejemplo excepcional del encuentro de un occidental con las sabidurias de Oriente.
En concreto, la lectura de textos orientales le ofrece a Jung el apoyo de tradiciones
milenarias, de doctrinas muy sutiles y elaboradas, y de métodos privilegiados de toma
de conciencia con los que miles y miles de individuos que han intentado, a lo largo de
los siglos, alcanzar un cada vez mayor conocimiento de si y estados de superacién cada
vez mis altos de sus limitaciones materiales y ordinarias, en contraste con los diferentes
métodos psicolégicos, psicoanaliticos y espirituales que han sido propios de la tradicién
occidental.

ParaBras cLAVE: Religién oriental, budismo tdntrico, sabiduria, meditacidn,
mantra, no dualidad, experiencia mistica.

AssTRACT: The development of this work focuses on the study of the Second Part of
Volume II of Jung’s Complete Works, titled “About the Psychology of Western Religion
and Eastern Religion”, published in its Spanish translation in 2008. This volume gathers
together six interesting studies by Jung on some texts and traditions of India and China,

" Catedrético de Filosoffa Contempordnea en el Departamento de Filosoffa, UNED. E-mail:
dsanchez@fsof.uned.es

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



240 DIEGO SANCHEZ MECA

which representing an exceptional example of the encounter of a Westerner withthe
wisdom of the East. In particular, reading oriental texts offers Jung the support of mil-
lenarian traditions, of very subtle and elaborate doctrines, and of privileged methods
of awareness. Thousands and thousands of individuals have tried, over the centuries, to
use these methods to reach an ever greater knowledge of themselves and achieves states
in which they increasingly surpass their material and ordinary limitations, in contrast
to the different psychological, psychoanalytical and spiritual methods that have been
typical of the Western tradition.

Keyworps: Eastern religion, Tantric Buddhism, Wisdom, Meditation, Mantra,
Non-Duality, Mystical experience.

1. Oriente y Occidente

El tema de la relacién oriente-occidente es tan amplio y tan difuso al mismo
tiempo que podria haber, sin duda, mil formas de tratarlo y de desarrollarlo. El
peligro, por tanto, es el de dispersarse en una serie de generalidades de las que
puede resultar dificil extraer algiin mensaje o alguna ensefianza concreta. Para
evitar este peligro es por lo que me cifio a algunos textos de Jung publicados en
el volumen II de las Obras Completas que lleva por titulo «Acerca de la psicologia
de la religién occidental y de la religién oriental», publicado en su traduccién
castellana en 2008', y que pueden servir de hilo conductor. Los he elegido porque
me han parecido un excelente testimonio del encuentro de un occidental con la
cultura y las tradiciones filoséficas de Oriente. En este sentido, es de destacar que
lo que, ante todo, detecta Jung, en el primer plano de estas culturas orientales
asidticas, es la presencia de una pulsién arquetipica espiritual que da vida al
proceso de individuacién. Porque tras todos los métodos de meditacién y de
iniciacidn, y tras todos los caminos de espiritualidad, lo que él ve es un impulso
de toma de conciencia que obliga a reconocer la naturaleza suprabiolégica de
las cargas energéticas que dan forma al mundo, y que transforman un modo
ignorante de percibirlo y de vivirlo en otro nuevo e iluminado. Y eso es lo que le
confirma en su desacuerdo con el biologismo sexualista y exclusivista de Freud.

1

Cfr. Jung, C.G., Acerca de la Psicologia de la religion occidental y de la religion oriental:
Obras Completas 11, Madrid, Trotta, 2008, Segunda parte.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



JUNG Y LA SABIDURIA ORIENTAL 241

Las distintas técnicas de meditacién oriental testimonian la realidad de una
energfa espiritual como fuente creadora y principio de orden en el inconsciente,
y que muestra un dinamismo que va mucho mds alld de las puras leyes biolé-
gicas corporales. Lo mismo sucede en lo que se refiere a la verificacién de su
hipétesis del inconsciente colectivo a partir de estas tradiciones espirituales, que
curiosamente muestran un fondo comun de simbolos, intuiciones y arquetipos
reconocible en productos culturales y fenémenos psicoldgicos muy distantes en
el espacio y en el tiempo.

2. El Comentario psicologico al libro de la gran liberacion, de 1939

De los escritos que Jung dedica a la cultura y a la espiritualidad oriental,
uno de los mds interesantes es su Comentario psicoldgico al libro tibetano de la
gran liberacion, publicado en 1939. Este libro tibetano es un texto del budismo
tdntrico de hace aproximadamente 13 siglos, que describe diversos métodos para
alcanzar la superacién de la ignorancia y, por tanto, el estado de iluminacién. La
mayorfa de los textos y tratados de la espiritualidad oriental consisten justamente
en tratar de ensefiar un camino, un método para llegar a la iluminacién. Y en lo
que se diferencian es en el tipo de procedimientos y de métodos, que pueden ser
distintos en funcién de la doctrina de la que parten, o sea, en funcién de si se
trata de un método veddntico, de un método tantrico, de un método mahayana o
hinayana, de un método taoista, de un método zen o de un método del sivaismo
no dualista de Cachemira.

Veamos lo que este texto aporta como confirmacién o matizacion a la idea
jungiana del proceso de individuacién, y qué problemas se derivan de esa com-
paracién para la comprensién que el hombre occidental tiene de si mismo y de
su realizacién como individuo y como persona. Se podria decir que, de mane-
ra pricticamente unitaria, el Oriente asidtico entiende la meta del proceso de
individuacién —es decir, el conocimiento y la realizacién de si mismo—, como la
consecucién final de un estado supremo de iluminacién-liberacién que se alcan-
za después de haber seguido un largo y dificilisimo camino o entrenamiento al
respecto. Y en su esencia, en lo que consiste ese estado supremo de liberaciéon-

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



242 DIEGO SANCHEZ MECA

iluminacién, no es otra cosa que en lograr reconstituir en uno mismo la unidad
que originariamente existia entre el hombre y el cosmos.

La tradicién Vedanta dice que la esencia del hombre es Atman y la del uni-
verso es Brahman. Ahora bien, en la medida en que el hombre no es sino parte
misma del universo, en la medida en que procede de él y vive en él, Atman (el
hombre) y Brahman (el universo), coinciden, son idénticos. De modo que lo
divino y lo perfecto que puede haber en el universo como caracteristica de su
propia esencia, estd también dentro del hombre, ya que lo humano forma parte
real y metafisica de lo divino. No obstante, la inmensa mayoria de los hombres
tenemos mds bien muy poco, por no decir nada, de divino. Es decir, nuestro yo
individual y empirico no equivale, sin mads, al Atman-Braman. Nuestro yo empi-
rico existe en el mundo fenoménico oscurecido por la ignorancia, ligado al peso
de la ley del karma, y en realidad es como una especie de camisa de fuerza que
aprisiona y envuelve —y casi asfixia— al yo verdadero, que es el que forma parte
de lo absoluto. Entonces, de lo que se trata es de liberar a ese si mismo absoluto
de la camisa de fuerza del yo empirico, librarlo del ciclo de las reencarnaciones,
para que el yo absoluto, el Atman, salga de su prisién y recomponga su unidad,
es decir, su no-dualidad con el Universo.

En los textos de las Upanishads, el absoluto, o sea, el universo, el ser, como
UNO-TODO significa esta identidad entre azman 'y brahman, que es lo mismo
que decir la no dualidad (advaita) entre el si mismo de los sujetos individuales y
el ser del universo. Los chinos, que son menos metafisicos y mds concretos que
los hindues, entienden esta unidad a#zman-braman de modo menos idealista y
mucho mds concreto. En los tratados de alquimia interior china, esa unidad no
es vista sino como la intima correspondencia que existe entre microcosmos y
macrocosmos. De manera que el estado de liberacién-iluminacién se compren-
de metaféricamente como una especie de retorno, en ciertos aspectos, a la fase
prenatal, a la vida del feto en unién con la madre, en el sentido de que en ese
estado se da la imagen mds perfecta de la completa y perfecta armonia entre las
fuerzas yin y las fuerzas yang.

En el Comentario al libro tibetano de la gran liberacién, Jung se fija y comenta
la técnica que este libro propone —o sea, el método para alcanzar el estado de
no dualidad— y que no es otra sino un determinado empleo muy sofisticado y
elaborado de la recitacién de mantras. Los mantras son silabas sagradas, esotéricas,
que no tienen ningun significado en el lenguaje comun y ordinario, pero que
pueden, sin embargo, permitir el acceso a los aspectos metafisicos del universo.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



JUNG Y LA SABIDURIA ORIENTAL 243

Y ese es el caso privilegiado de la probablemente mds famosa de estas silabas
madntricas, que es la silaba OM. En el budismo tdntrico tibetano, OM representa
la totalidad del universo, o, mejor dicho, la esencia mistica de ese UNO-TODO,
que es la no dualidad. OM, por lo tanto, es un sonido articulado, pero no es una
palabra. O sea —y esto es muy importante— no sirve para designar, para nombrar
el TODO-UNQO, sino que simplemente es un sonido que alude a él, que indica
o que simboliza esa no dualidad.

Una palabra, tal como la definen los profesores de lengua, es la unién de
un significante (que es el sonido) y un significado (que es su contenido seman-
tico, lo que significa), existiendo entre ambos un vinculo convencional por el
que tal sonido designa o nombra tal cosa. El mantra, por el contrario, es sélo
un significante que no nombra ningin significado, sino que sélo lo sugiere, lo
recuerda, lo evoca. Aun asi, para que el mantra pueda mostrar o sugerir o permitir
el acceso a ese significado al que alude, hacen falta estas dos condiciones: La pri-
mera es que no basta con que simplemente cualquiera de nosotros diga OM para
que automdticamente, de forma inmediata y como por arte de magia, su sentido
metafisico tltimo se haga presente. Para que ese sentido metafisico y mistico del
mantra se muestre es preciso que OM se pronuncie con una determinada forma
de respiracion, con un determinado modo de recitarla que inicamente se consi-
gue tras una larguisima y complicadisima préctica de entrenamiento meditativo.
O sea, para captar, intuir y realizar el poder del mantra, no basta simplemente
con pronunciarlo, sino que hay que hacerlo vibrar fisicamente dentro del propio
cuerpo. O dicho esto de otra manera, hay que producir, con la participacién
de todo nuestro ser, cuerpo y mente, un canto que se manifieste como sonido
absoluto. Y absoluto aqui quiere decir el hecho de que, al cantarse, el mantra
OM tiene que anular cualquier otra percepcién que no sea la de su propio sonar.
Mientras suena OM todo lo demds debe quedar borrado, cancelado, omitido y
olvidado. O en otras palabras, todo debe quedar transformado, transfigurado en
ese unico sonido que suena excluyente y exclusivamente como OM.

Por lo tanto —y esta es la segunda condicién— el individuo que pronuncia el
mantra OM en la meditacién no puede tener ya ni otras palabras ni otras sen-
saciones ni otros pensamientos. Si en el momento de recitar el mantra se logra
que todo lo que existe quede condensado, fundido en el sonido OM, entonces
ya no se distingue un si mismo del individuo que canta frente a un mundo de
cosas y de ideas como ser del universo pensado o contemplado en la meditacién.
El si mismo del que medita se vuelve también sonido OM desde el momento en
el que todo el universo se resume, se condensa y se manifiesta como ese canto

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



244 DIEGO SANCHEZ MECA

o ese sonido OM. Y asi es como la identidad del individuo con el universo, la
identidad de atman y brahman, la no dualidad o unidad de los contrarios, se
hace real y presente cuando OM vibra como el sonido de la unidad que reune y
que contiene dentro de si la diferencia entre sujeto y objeto, entre yo y mundo.

Por tanto, y en conclusién, OM como mantra puede realizar esa coincidencia
entre atman y brahman, yo y mundo aboliendo la dualidad porque su canto con-
creto, vibrante, concentrado durante la meditacién, puede hacer real y presente
de manera verdadera esa coincidencia metafisica entre el si mismo (atman) y el
ser del universo (braman). A la vista de esto —que es lo que plantea o describe £/
libro tibetano de la gran liberacidn—, Jung da su explicacién al por qué y al c6mo,
en su opinién, un determinado modo de recitar OM puede lograr tal estado de
no dualidad. Y lo que viene a decir es que eso se consigue porque esa forma de
recitar el mantra OM logra vencer la antinomia o la paradoja que existe entre
el silencio (que es el dominio de la unidad) y la palabra (que es la expresién de
la dualidad). Esta observacién de Jung me parece agudisima e importantisima,
porque da, por asi decirlo, en el clavo y en la entrafia de todo este asunto que
estoy intentado explicarles.

Esa antinomia entre silencio y palabra de la que habla Jung es, por ejemplo,
la que explica por qué sélo el hombre tiene lenguaje y los animales no. El animal
vive siempre en un estado de no escisién, o sea, de unidad de su ser mismo con
la naturaleza. No tiene las dualidades que tiene el hombre, en el plano de su
pensamiento (dualidad entre palabra y cosa, entre concepto y ser) ni la que tiene
en el plano de su comportamiento (dualidad entre ser y deber-ser). Por eso los
animales no tienen lenguaje, s6lo emiten sonidos que son como significantes, ni
tienen tampoco moral (es decir, son inmorales 0, mds exactamente, amorales).

Pues bien, lo que Jung dice de forma tan inteligente es que, puesto que el
hombre vive consustancialmente siempre en la dualidad del lenguaje hablado,
para expresar su no dualidad originaria, su unidad o identidad metafisica con el
Uno-Todo, tiene que recurrir al mantra, que es la paradoja de una palabra silen-
ciosa, una palabra silenciosa. Una palabra silenciosa (silenciosa en el sentido de
que no dice nada, de que no transmite ningtin contenido distinto a su sonido
mismo) pero que funciona —dice Jung— en el individuo que la recita y en su acto
de meditacién como un simbolo de transformacién.

:Qué es esto de un simbolo de transformacién? Pues es, segtin Jung, el sim-
bolo capaz de superar —o sea, de ir mds alli— de la diferencia que el lenguaje

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



JUNG Y LA SABIDURIA ORIENTAL 245

introduce siempre, por si mismo, entre significante (sonido presente) y signifi-
cado (contenido semdntico ausente). Lo caracteristico de un simbolo de trans-
formacién como el mantra OM es realizar la unidad concreta de estas dos cosas.
Lo caracteristico del simbolo de transformacién, es que eso a lo que alude (la
no dualidad) —y que es una realidad ausente, desconocida y no alcanzada para el
individuo ordinario—, se llega a manifestar en él produciéndole un determinado
efecto de transformacién y de metamorfosis. La silaba OM no es sélo, por tanto,
un simbolo como metifora que evoca el UNO-TODO, sino que es, debidamen-
te pronunciada y cantada, metamorfosis, transformacién del individuo que la
recita, en cuanto hace posible la realizacién de la unidad entre su yo y el universo.

Naturalmente, esta coincidencia se produce sélo de manera instantdnea, o
sea, sélo como un momento, como un instante en el que algo que antes no se
producia, se produce para dejar enseguida otra vez de producirse, cuando el indi-
viduo vuelve a su estado de conciencia normal. O sea, que la experiencia de la
coincidencia de atman y brahman, yo y mundo, no se inmoviliza en una especie
de detencién atemporal de ese estado como algo definitivamente ya alcanzado,
sino que necesita, para continuarse, de la reactualizacién, de la reiteracién una
y otra vez de la experiencia de la unidad a través de la produccién de simbolos
siempre nuevos en la prictica diaria de la meditacién.

3. Psicologia de la meditacion oriental, de 1943

Este otro texto de Jung es un comentario a un sutra del siglo V, escrito en
sdnscrito, pero difundido sobre todo en China y Japén titulado Amitabayun-
dbiana Sutra (Tratado de meditacion de Amitaba). También, en este caso, este
texto sdnscrito contiene la descripcién de otro método de meditacién a través de
visualizaciones por las que el meditante puede alcanzar el estado de iluminacién.

En este segundo texto elegido, Psicologia de la meditacién oriental, Jung
encuentra y comenta otro método igualmente sutilisimo e interesante descrito
en el Tratado de meditacion de Amitaba para alcanzar el mismo estado de ilumi-
nacion o de realizaciéon de si mismo, pero esta vez en vez del empleo de mantras,
lo que se utilizan son visualizaciones como simbolos de transformacién. Es decir,

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



246 DIEGO SANCHEZ MECA

lo que contiene este Tratado de meditacion de Amitaba es, sustancialmente, la des-
cripcién de un método de meditacién que consiste en preparar al meditante para
crear mentalmente una serie cada vez mds compleja y cada vez mds complicada de
imdgenes, e ir luego entrelazdndolas hasta construir con todo detalle una figura
de la perfeccién que pueda ser visualizada de la manera mds nitida y real posible.

La figura o imagen de la perfeccién que este tratado propone es la de una
flor de loto que ha de tener 84.000 pétalos, de los cuales cada pétalo tiene que
tener 84.000 nervaturas de 84.000 radios cada nervatura. Esta es la visién que
se debe construir mentalmente debiéndose ser capaz de visualizar con claridad y
nitidez todos y cada uno de estos detalles. Lo que Jung comenta sobre este texto
rebate, desde el principio, la primera idea que tal vez, a la vista de estos métodos,
a nosotros los occidentales tiende enseguida a venirnos a la cabeza. Jung dice que
no se trata, en esta técnica de meditacién —como tampoco en la anterior con
mantras—, de autoinducirse ninguna especie de estado de trance, o de autohip-
nosis o de alucinacién paranormal de manera que a uno le parezca estar viendo
o experimentando algo que en realidad no existe, sino que sélo es producto de
su sugestion y de su estado de conciencia alterado. Y también dice Jung que no
se trata tampoco de disefiar una especie de representacion fantdstica, superpuesta
a nuestra realidad cotidiana y empirica, la cual jamds podria ofrecernos ninguna
imagen real y concreta de lo que podemos pensar como absoluta perfecciéon
iluminada. Ni tampoco se trata, en tercer y tltimo lugar, de teatralizar el acto de
meditacién y de simular, o sea, hacer como que se ve, se siente y se alcanza una
especie de supraconciencia en la que residiria la lucidez extrema.

En los métodos de meditacién descritos no se trata de nada de todo esto.
Lo que plantea el Tratado de meditacién Amitaba es la formacién de una imagen
de la perfeccién iluminada de tal manera que, llegdndosela a ver, el meditante
pueda, y sélo entonces, transformarse en un ser iluminado. ;Cémo puede ser
esto? Puede ser porque no se trata de una imagen que se crea para ponerla en la
imaginacién delante de uno y verla y mirarla y contemplarla desde la dualidad de
la imagen que se ve y del sujeto que la mira, sino que se trata de un determinado
modo de transformarse uno mismo en eso que ve. El sentido de este método de
meditacién por visualizacién consiste, por eso, en ir construyendo, poco a poco,
junto con la imagen, una experiencia vivida de la perfeccién. Se da por supuesta
la coincidencia a priori, y la identidad, entre la perfeccién iluminada misma y
la conciencia del sujeto meditante. Y de lo que se trata es de actualizar, de hacer
presente y de realizar esa unidad y esa identidad. Porque es de dentro de su propia
conciencia y de su si mismo de donde el meditante va sacando, va extrayendo

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



JUNG Y LA SABIDURIA ORIENTAL 247

esa imagen de la perfeccién iluminada que construye. Es su propia conciencia
la que va construyendo y combinando las imdgenes que acaban componiendo
una visién en cuya construccién el propio meditante se ha ido transformando,

pasando asi de la dualidad a la no-dualidad.

El estado de la dualidad es en el que, por un lado estd el sujeto que ve, y por
otro, frente a él, las imdgenes que visualiza. En el estado de no dualidad, en cam-
bio, son lo mismo la visién y el sujeto que ha ido construyendo desde dentro de
si mismo esa visidn y se ha ido transformando al hilo de esa construccién de la
imagen. En esto consistirfa justamente el nuevo modo de lograr, en este caso, el
estado de liberacién del individuo iluminado en la conciencia de su no-dualidad.

4. El Prefacio al I Ching, de 1948.

Por ultimo, el tercer escrito elegido, el Prélogo al I Ching, el libro chino de los
cambios, fue escrito cuando Richard Wilhelm, el sinélogo amigo de Jung, publi-
c6 la traduccién de este texto en 1948. El 7 Ching es probablemente el libro més
antiguo de la humanidad, y lo que contiene, sustancialmente, es un método de
prediccién o de adivinacién del futuro mediante el uso combinado de trigramas
y hexagramas, sin recurrir en ningin momento a los esquemas occidentales de
explicar y prever el futuro en funcién de relaciones de causa y efecto.

Lo que a Jung le interesa de este método es la posibilidad que plantea de
que una situacion psicoldgica personal e individual, un estado de 4nimo, un
problema se puedan expresar a través de un acontecimiento material del mundo
externo de un modo tan completo y perfecto que entre ambas cosas se pueda
admitir la existencia de una correlacidn sincrénica razonable. Si esto fuera asi,
es decir, si el método de prediccion del futuro del 7 Ching funcionara realmente,
entonces eso supondria que tendriamos que admitir un paralelismo entre los
acontecimientos fisicos del universo y los estados o situaciones psiquicas de los
sujetos. Tendrfamos que admitir la existencia de una sincronicidad entre lo que
acontece en el mundo y lo que acontece dentro de nuestra psique, de tal manera
que podriamos obtener conocimiento de lo uno a partir de lo otro.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



248 DIEGO SANCHEZ MECA

Naturalmente esto s6lo puede ser asi si se reconoce como supuesto bdsico el
principio fundamental de la mentalidad oriental asidtica: la pertenencia esencial
del hombre al universo, e incluso la identidad real entre ambos, que los chinos
entienden mejor como la equivalencia entre microcosmos dentro del macrocos-
mos.

5. ;Conflicto o complementariedad?

Una vez expuesto brevemente el contenido de los tres textos elegidos,
tenemos que referirnos ahora al significado de lo que aportan dentro del debate
en cuyo marco Jung los estudia, es decir, por relacién a su idea del proceso de
individuacién como impulso de conocimiento y de realizacién de uno mismo.
Jung advierte una y otra vez que lo primero que cualquier occidental tiende a
decir ante este modo oriental de lograr la realizacién de uno mismo es que esa
unidad entre yo y el mundo, esa no dualidad de la identidad iluminada, ni es
posible ni es tampoco deseable.

Lo propio de la mentalidad occidental, lo que mds profundamente le ha
caracterizado y le caracteriza, es, por un lado su conviccién de la imposibili-
dad, consustancial a lo humano, de superar tanto el dualismo cognoscitivo y
lingiiistico entre pensamiento y ser (o entre lenguaje y cosa), como el dualismo
moral entre ser y deber-ser. Y por otro, y como consecuencia de esto, lo que nos
caracteriza también es nuestra alta valoracién y estima del yo personal, de la
conciencia individual como el fundamento m4s elevado de todo lo positivo que
el hombre tiene: de su razén, de su libertad, de sus valores e ideales morales, de
su ciencia, etc.

El occidental acepta, pues, y hasta cierto punto valora como positivo, el
hecho de que el individuo sea un ser diferente y separado como por un abismo
insalvable de la totalidad del mundo. Porque esa es la razén de su impulso de
conocimiento y de su voluntad moral, ya que nunca se llega de manera efectiva ni
a un conocimiento definitivo de la verdad absoluta ni a una realizacién moral de
la perfeccién absoluta. Siempre se estd en camino de ello, y esto es lo que estimu-
la y fundamenta a los hombres en el desarrollo de su libertad, de su autonomia,
de su creatividad, de su conciencia, etc. Para un occidental, esa coincidencia o

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



JUNG Y LA SABIDURIA ORIENTAL 249

identidad del yo con el mundo de la que hablan las sabidurias orientales sélo
puede ser, en el mejor de los casos, una metifora, o sea, una visién, en efecto,
pero como simple espectdculo que se puede mirar sin perder nunca ni en ningin
momento la conciencia de que, como yo que mira esa visién, soy otro respecto
a esa vision que veo.

Desde el momento en que el yo quedara anulado, sobrepasado, sumergido o
perdido en la realidad de lo que se ve o se siente, eso el occidental sélo lo puede
entender como ebriedad, como trance, como sugestion, o sea, en definitiva,
como locura. O el yo sigue consciente y bien entero, sabiendo que lo que ve o
lo que canta son cosas diferentes de él mismo y que él mismo no es eso, o en
cuanto se crea ser verdaderamente eso que ve o que suena es que estd loco. En
resumidas cuentas, para un occidental no es posible ni deseable imaginar ningtin
estado espiritual consciente que no esté referido claramente a un sujeto, o sea,
a un yo personal. En cuanto el yo queda anulado o sobrepasado, lo que tiene
lugar entonces no es otra cosa que una caida en el inconsciente, y por tanto, en
algiin modo o tipo de locura.

Ese es el frente de la discusién en la que Jung se ve envuelto. Para el oriental
estd muy claro que si es posible una conciencia y una mente sin yo, y que la
conciencia puede llegar a ser capaz, mediante el empleo de métodos —que no
tienen nada de induccién a la locura—, de trascender el estado del yo haciéndo-
lo desaparecer para alcanzar un nivel de conciencia superior y mds elevado. El
occidental, en cambio, piensa que la conciencia es siempre conciencia de algo, y
por lo tanto conciencia de una diferencia entre el sujeto y ese algo que el sujeto
ve, siente, conoce, etc. El occidental no entiende eso de que es posible una con-
ciencia pura como superacién de la mera conciencia personal individual, sin que
esto signifique, para él, otra cosa que un simple caer en lo inconsciente. No puede
entender como eso puede ser el logro o la conquista del mds alto conocimiento
de si y del estado mds elevado de realizacién de lo que uno propiamente y meta-
fisicamente es. Le es completamente ajena y extrana esa idea de una conciencia
pura, tan familiar, sin embargo, al oriental. Una conciencia en la que ya no hay
ninglin yo como sujeto frente a un t o frente a un ello como objetos, sino que lo
que hay es simplemente un ES, un ser que se autoilumina y que es precisamente
Pensamiento, Espiritu, Uno-Todo, Brahman-Atman, Tao, Kundalini, etc. etc.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



250 DIEGO SANCHEZ MECA

6. La diferencia en el concepto de meditacion

Este es el conflicto al que resulta muy dificil encontrar solucién. Jung
ni lo intenta, y se guarda muy cautamente de dar la razén a ninguna de las dos
partes. Lo que si hace Jung es dar algunas razones de por qué se produce este
desacuerdo, y de c6mo se podrian ver las cosas para que la contradiccién resulte
menos radical e insoluble.

1) La primera se refiere a la diferencia existente en el concepto mismo
de meditacién que tienen el oriental y el occidental,

2) Y la segunda es la diversa actitud que ambos tienen también en lo
que se refiere al cuerpo.

Para un occidental, la verdad se desvela al pensamiento siempre y Ginicamente
a través del lenguaje. En Occidente siempre se ha pensado en el lenguaje como
el lugar propiamente dicho donde se contiene la verdad. Por ejemplo, cuando
se crefa que la verdad procedia de una revelacién divina, ésta se situaba en las
escrituras sagradas que adquirfan asi el estatuto de palabra de Dios. Cuando ya
no se cree en eso, la verdad sigue situdndose igualmente en el lenguaje como
lenguaje de las ciencias, porque son las teorfas cientificas las que nos dicen la
verdad acerca de las leyes del universo, etc. En todo caso, la verdad va siempre
unida a una dualidad nunca superable entre hombre y Dios, entre yo y mundo,
o entre lenguaje y realidad.

En Oriente, en cambio, la palabra, el discurso sobre la verdad, viene siempre
después y como descripcién de una verdad previa y sin palabras que tiene que
experimentarse antes. O sea, que para poder ser dicha y explicada con palabras,
la verdad tiene primero que ser vivida en una experiencia. De ahi que meditar,
para un oriental, no es —como hemos visto— reflexionar ni discurrir con con-
ceptos ni contemplar ideas. Las palabras, los conceptos y las ideas son, para él,
algo distinto de las cosas y de la realidad. La palabra no es la cosa. La cosa sélo
puede experimentarse como tal superando o yendo mds alld del lenguaje que
simplemente la dice.

De manera que el oriental no se deja convencer de que la verdad esté
en el lenguaje ni en las teorfas, que son puros entramados de conceptos y de

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



JUNG Y LA SABIDURIA ORIENTAL 251

términos abstractos. El insiste en que la verdad tiene primero que ser vista,
escuchada, o sea, fisica y espiritualmente sentida y aprehendida como imagen
concreta y llena de significado. Esta es la razén de por qué en la meditacién
oriental los conceptos y las palabras son sustituidos por visiones, por sensaciones,
por simbolos como verdades que se manifiestan a través de figuras y de imdgenes.
No se razona con conceptos esquemdticos y vacios, puras abstracciones intelec-
tuales sin contenido concreto, sino que se experimenta con simbolos y a través
de simbolos.

En cuanto a la diversa actitud que ambas mentalidades, oriental y occidental,
adoptan en relacién con el cuerpo, aqui podemos ver una importante clave para
entender muchas cosas problemdticas de todo lo que llevamos visto. Porque
para el oriental es impensable una meditacién en la que no esté absolutamente
involucrada la totalidad del cuerpo. El pensamiento occidental prescinde com-
pletamente, y de un modo incluso premeditado y preconcebido, de cualquier
implicacién del cuerpo, de las sensaciones, de las imdgenes y de los sentidos en
el pensamiento. Se trata, por todos los medios, de que el pensamiento de la ver-
dad esté tnica y exclusivamente en los conceptos abstractos y en las palabras del
lenguaje. Y el cuerpo queda entonces premeditadamente reprimido, rechazado,
apartado como lo otro, como lo impulsivo, como lo inconsciente que estorba y
amenaza con obstaculizar e impedir continuamente el puro discurso de la razén.

Frente a esta concepcidn, lo que caracteriza a la meditacién oriental es, como
hemos visto, que en ella estdn siempre implicados y concernidos tanto el pen-
samiento como el cuerpo. Lo primero que tiene que hacer el que practica la
meditacién oriental es adoptar una determinada postura con el cuerpo (o sea,
cruzar las piernas, enderezar la espalda, fijar la mirada en un sélo punto). Tiene
que ser capaz ademds de acompasar su respiracién de modo que alcance un ritmo
determinado, tiene que dominar el arte de la visualizacién de imdgenes, tiene
que eliminar las distracciones y el parloteo mental incontrolado... En suma,
tiene que alcanzar un estado del cuerpo-mente como no dualidad en el que una
determinada experiencia global hace su aparicién y Gnicamente la hace bajo
esas condiciones. En esta participacién del cuerpo como elemento activo en
el conocimiento de la verdad todos los detalles son importantes. Por ejemplo,
es importantisimo, sobre todo el acompasamiento de la respiracién. ;Por qué?
Pues porque la esencia del individuo es prana, o sea, aire, energfa vital, chi, y
eso mismo es también el universo. De modo que al respirar, el individuo estd
llevando a cabo una accién césmico-metafisica. Concentrandose en la respira-
cién y en su ritmo, el individuo experimenta ya de este modo tan elemental su

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



252 DIEGO SANCHEZ MECA

coparticipacién esencial y su unidad dltima con el cosmos. Y eso, junto con las
posturas corporales y el control mental crea las disposiciones psicolégicas que
hacen posible intuiciones trascendentes a la conciencia.

De manera que la verdad no es sélo asunto de la parte intelectual y racional
pura del individuo, sino que afecta y concierne también de un modo igualmen-
te importante a toda su realidad corporal. Implica tanto a la mente como al
cuerpo. Y esto es lo que significa la idea oriental de que, para alcanzar el estado
de no dualidad, el pensamiento tiene que salirse del lenguaje -que es el reino
propiamente humano de la dualidad- y hacerse pensamiento del cuerpo-mente
en su totalidad.

En conclusién, no hay por qué reducir la meditacién oriental a una inmer-
sién en lo inconsciente, y por tanto, a una caida en la locura, sino que hay que
entenderla como atribucién al cuerpo de un papel esencial en la realizacién del
pensamiento. Eso, y no cualquier otra cosa extrafa, es lo que hay tras la deva-
luacién oriental del lenguaje abstracto y de la conciencia puramente intelectual.
Para Oriente, el inconsciente es ese Uno-Todo, esa totalidad de lo que existe o
Tao en el que se funde y se une todo lo diverso. De ahi que pueda reaparecer
en nosotros, dentro de nosotros, aunque sea también algo exterior a nosotros y
que nos sobrepasa.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



JUNG Y LA SABIDURIA ORIENTAL 253

Bibliografia

Aziz, R. (1990). C. G. Jung’s Psychology of Religion. New York: State Univer-
sity of New York Press.

Dowg, C. B. (2016). Jung’s Wandering Archetype: Race and Religion in Analyti-
cal Psychology. London: Routledge.

GrrrrIN, D.R. (ed.) (1989). Archetypal process: Self and divine in Witehead,
Jung and Hillman. Evanston: Northwestern Univ. Press.

HaNEeGraarg, W. J. (2008). New Age Religion and Western Culture: Esotericism
in the Mirror of Secular Thought. Leiden: E.J. Brill.

Huskinson, L. (2008). Nietzsche and Jung: The Whole Self in the Union of
Opposites. London: Routledge.

Jung, C.G. (1999-2016). Obras completas, 18 vols. Madrid: Trotta.

Nott, R. (1997). The Aryan Christ: The Secret Life of Carl Jung. London:

Random House.

O’ConNoR, P. A. (1985). Understanding Jung, understanding Yourself. New
York: Paulist Press.

STEVENS, A. ()1999). On Jung. Princeton: Princeton University Press.
TrevI, M. (1987). Per un junghismo critic. Mildn: Bompiani.

Warrace Crirt, W. (1982). Jung and Christianity. New York: The Crossroad
Publishing Company.

WEHR, G. (1991). Carl Gustav Jung: su vida, su obra, su influencia. Barcelona:
Paidés.

WartMonT, E. C. (1979). The Symbolic Quest: Basic Concepts of Analytical
Psychology. Princeton: Princeton University Press.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



254 DIEGO SANCHEZ MECA

WiLson, C. (1986). 1/ signore del profondo: Jung e il ventesimo secolo. Roma:
Atanor.

Wurrr, D. M. (1991). Psychology of Religion: Classic and Contemporary Views.
New York: John Wiley & Sons.

Recibido: 11/01/2018

Aceptado: 30/10/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Recono-
cimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 42, 2018, pp. 239 -254. UNED, Madrid



