
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

FENOMENOLOGÍA DE LOS UNIVERSALES Y 
METAFÍSICA DE PROPIEDADES

PHENOMENOLOGY OF UNIVERSALS AND 
METAPHYSICS OF PROPERTIES

José Tomás ALVARADO MARAMBIO* 

Resumen: este trabajo presenta una fenomenología de los universales, tanto inma-
nentes como trascendentes, y discute su importancia para el debate contemporáneo 
sobre la metafísica de propiedades. Su punto de partida es un examen de la posición de 
Husserl sobre la materia en dos trabajos que cubren dos periodos principales de su pens-
amiento: las Investigaciones lógicas y Experiencia y juicio. Ambas descripciones fenome-
nológicas son presentadas y discutidas. La perspectiva genética más tardía adoptada en 
Experiencia y juicio contrasta con la presentada en Investigaciones lógicas porque conecta 
la fenomenología de los universales a variaciones eidéticas guiadas por la fantasía ligada 
o libre. Se argumenta aquí que la primera perspectiva es la que debe ser preferida. En 
efecto, la perspectiva de Investigaciones lógicas parece más adecuada para el fenómeno 
primitivo prelingüístico de los universales. La fenomenología de los universales discuti-
da aquí tiene consecuencias importantes para el debate contemporáneo en metafísica 
de propiedades. Se sigue que los universales deben ser aceptados a menos que exista 
evidencia en contrario. 

Palabras clave: propiedades, universales, momentos, fenomenología, Husserl

* Profesor Asociado, Instituto de Filosofía, Pontificia Universidad Católica de Chile, Av. 
Vicuña Mackenna 4860, Macul – Santiago, C. P. 7820436, Chile. E-mail: jalvaram@uc.cl / 
jose.tomas.alvarado@gmail.com



194 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

Abstract: This work presents a phenomenology of universals, both immanent 
and transcendent, and discusses their importance for the contemporary debate on the 
metaphysics of properties. Its point of departure is an examination of Husserl’s position 
on this subject in two works that cover two main periods of his thinking: the Logische 
Untersuchungen and Erfahrung und Urteil. Both phenomenological descriptions are 
presented and discussed. The later genetic approach adopted in Erfahrung und Urteil 
contrasts with the approach presented in Logische Untersuchungen because it connects 
the phenomenology of universals to eidetic variations guided by bounded or free fan-
tasy. The text argues that the first perspective is preferable. In effect, the perspective 
of Logische Untersuchungen seems to be more adequate for the primitive pre-linguistic 
phenomenon of universals. This phenomenology is then extended to the case of tran-
scendent universals. The phenomenology of universals discussed here has important 
consequences for the contemporary debate on the metaphysics of properties. It follows 
that universals should be accepted unless there is countervailing evidence. 

Key Words: Properties, Universals, Moments, Phenomenology, Husserl

1. Introducción

El llamado “problema de los universales” ha sido objeto de discusión casi en 
cada periodo de la historia de la filosofía occidental. Los últimos decenios han 
visto renovada la preocupación por esta cuestión –o familia de cuestiones (cf. por 
ejemplo, Armstrong, 1978a, 1978b, 1989; Lewis, 1983; Oliver, 1996; Edwards, 
2014; Allen, 2016). En las discusiones recientes se han desplegado una multitud 
de líneas de argumentación y se han explorado con detalle diversas posiciones 
sistemáticas que, quizás, en el pasado habían sido solo sugeridas. Los universales 
o cualquiera de sus alternativas han sido recomendados por su ‘función’ o su ‘rol’ 
en una pluralidad de áreas. Si tradicionalmente se habían considerado cuestiones 
acerca del significado o valor semántico que debería darse a términos generales 
(cf. por ejemplo, Jackson, 1977; Armstrong, 1978a, 58-63), ahora se han aña-
dido discusiones sobre, por ejemplo, la función que, eventualmente, deberían 
satisfacer los universales en la ontología de las leyes naturales, en la explicación de 
los poderes causales o para la explicación de la confiabilidad de nuestras prácticas 
inductivas. Este tipo de discusiones han presupuesto, sin embargo, la evidencia 
‘intuitiva’ que hace que surja un problema de los universales en primer lugar. Aquí 
se quiere reparar, en parte, esta omisión, explorando qué evidencias son aquellas 
que hacen razonable suponer prima facie que hay universales. Esta evidencia tie-
ne que ver con la forma en que se nos muestra la realidad o, si se prefiere, tiene 
que ver con la naturaleza de los ‘fenómenos’ en que se nos ofrecen –o parecen 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 195

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

ofrecérsenos– propiedades universales. Lo que se va a sostener aquí es que esta 
evidencia impone luego una tarea explicativa para cualquier posición alternativa 
a la postulación de universales. Las diferentes formas de nominalismo deben 
enfrentar de entrada la cuestión acerca de cómo es que tendríamos la intuición 
de que hay universales si es que realmente estos no existen. Lo mismo sucede 
para las posiciones que pretenden reducir los universales a clases de semejanza de 
propiedades particulares o ‘tropos’. De algún modo tienen que explicar por qué 
nos aparece intuitivamente que hay ciertas entidades que –se supone– no hay. 

En lo que sigue (§ 2) se van a precisar algunas nociones fundamentales, 
así como ciertos presupuestos metodológicos. Luego (§ 3) se va a presentar la 
posición acerca de la fenomenología de los universales defendida por Edmund 
Husserl en las Investigaciones lógicas (1913a, Investigación II) y en Experiencia y 
juicio (1948, §§ 80-98). La posición husserliana será después examinada críti-
camente (§ 4), lo que dará oportunidad para plantear una fenomenología de los 
universales más adecuada –o que, por lo menos, así lo parece. Se concluirá este 
trabajo (§ 5) con algunas reflexiones generales acerca del valor de esta fenome-
nología para el debate ontológico acerca de los universales. La atención estará 
concentrada en este trabajo primeramente en la posición adoptado por Husserl 
en dos de sus escritos, pero no porque se le asigne una autoridad especial. No es 
‘fenomenología’ todo lo que Husserl haya hecho, al menos, no necesariamente. 
Sin embargo, la forma en que Husserl aborda el fenómeno de los universales y sus 
problemas será instructiva y servirá como punto de inicio para la consideración 
de la cuestión en sí misma.

2. Precisiones conceptuales previas

Se ha conocido como problema de los universales el problema de explicar 
qué es lo que funda que una multitud de objetos particulares numéricamente 
diferentes entre sí tengan, sin embargo, una ‘naturaleza’ idéntica (cf. Armstrong, 
1989, 1-20; Oliver, 1996, 15-16, 47-75; Edwards, 2014, 2-4). Este problema 
también ha sido denominado el problema de lo uno en lo múltiple, pues se trata 
de una situación en la que una pluralidad de objetos diferentes viene a ser algo 
‘uno’. Sea el objeto particular a una esfera perfecta. Sea también el objeto parti-
cular b una esfera perfecta. El problema de lo uno en lo múltiple es el que parece 
surgir porque tanto el objeto a como otro objeto diferente b pueden ser ambos 
perfectamente esféricos y, por lo tanto, pueden ambos tener la ‘misma’ propiedad 
de ser esférico. Una propiedad es una característica o determinación de un objeto 



196 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

numéricamente diferente de este. Si uno postula la existencia de propiedades, 
entonces, aunque a es esférico, la propiedad de ser esférico es una entidad diferen-
te de a. Una posición filosófica que rechace la existencia de propiedades –tomadas 
en este sentido– es una posición nominalista. Un nominalista no admite más que 
objetos particulares. El hecho de que a sea esférico está fundado –de acuerdo a 
diferentes formas de nominalismo– en el hecho de que se puede decir con verdad 
de a el predicado “es esférico”, o en el hecho de que a pertenece a la clase {x: x 
es esférico} –i. e., la clase de todas las cosas esféricas–, o en el hecho de que a es 
semejante a todos los objetos de una clase de ‘semejanza’, cuyos elementos son 
todos ellos semejantes entre sí y tales que no hay objetos no pertenecientes a la 
clase, semejantes a todos los elementos de la clase. No interesan aquí los detalles 
de estas alternativas nominalistas (cf. Armstrong, 1978a, 11-57; 1989, 21-58; 
Edwards, 2014, 85-111; Allen, 2016, 67-91). 

Una propiedad puede ser entendida como una entidad particular, tan parti-
cular como el objeto que está caracterizando. Estas propiedades particulares han 
sido denominadas en la discusión contemporánea como “modos” o “tropos”. 
Husserl las denomina “momentos” (Momente; cf. Husserl, 1913a, Investigación 
III). También se la puede entender como una propiedad universal o, simplemente 
universal. Un universal es una propiedad numéricamente diferente del objeto u 
objetos que la instancian –lo que es un rasgo común a toda propiedad sea como 
sea concebida– pero que por su naturaleza puede estar instanciada o ejemplifica-
da en una pluralidad de objetos numéricamente diferentes entre sí en el mismo 
tiempo. Muchas veces, quienes han postulado la existencia de tropos han soste-
nido que los universales pueden ser reducidos a clases de tropos semejantes entre 
sí (cf. Edwards, 2014, 48-67; Allen, 2016, 39-65). También ha sucedido que 
quienes postulan la existencia de universales han sostenido que no se requieren 
adicionalmente tropos que sean la instanciación de tales universales (cf. Arm-
strong, 1989, 132-133). Pero también es perfectamente coherente postular la 
existencia de universales y de tropos o momentos, que sean sus instanciaciones 
particulares. Esta posición es la que ha defendido Husserl (cf. 1913a, Investi-
gaciones II y III; 1948, §§ 80-98) y también otros filósofos (cf. Lowe, 2006; 
Alvarado, Sombra, §§ 39-95). La fenomenología husserliana parece mostrar tanto 
‘momentos’ particulares como ‘especies’ universales, tal como se explicará. 

Han existido dos grandes formas de entender la naturaleza de un univer-
sal. Una larga tradición ha sostenido que los universales sólo existen si es que 
poseen alguna instanciación particular. Estos universales han sido denominados 
aristotélicos o inmanentes. El ejemplo reciente más notorio de una concepción 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 197

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

en esta línea es la de David Armstrong (cf. 1978a, 1978b, 1989, 75-112). Otra 
larga tradición ha sostenido que los universales no requieren poseer instanciacio-
nes para existir. Su existencia sería invariante sean cuales sean las circunstancias 
concretas acerca de qué podría o no instanciarlos. Estos universales han sido 
denominados platónicos o trascendentes. Husserl defiende una posición platónica 
en las Investigaciones lógicas (cf. 1913a, Investigación II; cuya primera edición 
fue publicada entre 1900-1901), pero es objeto de discusión si posteriormente 
modificó su concepción de modo que la existencia de los universales ha de ser 
dependiente ontológicamente de ciertas condiciones trascendentales de ‘consti-
tución’. En efecto, Husserl habría adoptado una posición ‘idealista’ de acuerdo 
a la cual el ser de cualquier entidad sería dependiente de un sujeto cuyos actos 
noéticos serían aquellos por los que tal entidad estaría dada. En lo que concierne 
a los universales, por ejemplo, Husserl sostiene en Experiencia y juicio:

[N]o debe entenderse la idealidad de lo universal como si se tratase de 
un ser-en-sí sin ninguna relación con todo lo subjetivo. Más bien, como 
todas las objetividades del entendimiento, remite por su esencia a los procesos 
de la espontaneidad productiva, que le pertenecen correlativamente y en los 
que llega a darse en originariedad. El ser de lo universal en sus diversos nive-
les es esencialmente un estar constituido en aquellos procesos [wesensmäßig 
Konstituert-sein in jenen Prozessen] (1948, § 82, 397; 311-312)1. 

Un número importante de intérpretes han sostenido que Husserl fue un 
idealista (cf. por ejemplo, Bell, 1990; Philipse, 1995; Smith, 2003; Yoshimi, 
2015), por lo que la tesis planteada respecto de los universales no debe causar 
sorpresa. Hay muchos otros intérpretes, sin embargo, que le atribuyen una posi-
ción más matizada compatible con la postulación de realidades independientes 
de su modo de sernos dadas (cf. por ejemplo, Sokolowski, 1970; Smith, 2007). 

1  Compárese esto, sin embargo, con lo que señala Husserl en Investigaciones lógicas, también 
a propósito de los universales. Por ‘idealismo’ debe entenderse “aquella forma de la epistemo-
logía que reconoce, en general, lo ideal como condición de la posibilidad del conocimiento 
objetivo y no lo elimina deshaciéndolo en consideraciones psicologísticas.” (1913a, Einlei-
tung, A108/B108; 296). Esta caracterización de su posición ‘idealista’ no parece tener que ver 
con la dependencia respecto de condiciones trascendentales de constitución, sino simplemen-
te con la importancia de postular entidades de un carácter ideal. 



198 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

Por lo menos, se ha sostenido que la fenomenología de Husserl es compatible 
con una perspectiva realista (cf. en especial, Crespo, 2009; Yoshimi, 2015). La 
‘constitución’ puede entenderse como el modo en que -desde un punto de vista 
epistémico– llegan a hacerse patentes las estructuras objetivas. Esto es todo lo 
que se supone en este trabajo. Con independencia del alcance que Husserl le 
haya dado a los actos de ‘constitución’ en lo que respecta a los universales, lo 
que interesa aquí es simplemente la aptitud de las descripciones de Husserl para 
iluminar las condiciones por las que nos vienen dados los universales. 

Se hace necesario aquí también hacer una caracterización, aunque sea somera, 
de qué deba entenderse por una fenomenología de los universales. Normalmente, 
la fenomenología se ha caracterizado como el estudio de las estructuras de la 
conciencia o de la experiencia, tal como estas se presentan desde la perspectiva de 
primera persona. Un fenómeno es algo que se muestra. El término “fenómeno” a 
veces se ha utilizado para designar la ‘apariencia’ de algo por oposición al modo 
en que ese algo es en sí mismo. El término, sin embargo, también puede designar 
el modo en que algo se nos muestra y se hace patente para nuestra comprensión y 
nuestro conocimiento. Una ‘apariencia’ puede a veces ser engañosa, pero normal-
mente llegamos a acceder a algo debido a que se nos ‘aparece’ de un modo que 
hace posible tal acceso (cf. Heidegger, 1927, § 7). El fenómeno de los universales 
es, entonces, el modo en que –desde la perspectiva de primera persona– se nos 
hacen manifiestos o aparentes los universales en nuestra conciencia. Una feno-
menología de los universales es precisamente una descripción de tal fenómeno. 
Lo que se muestra en tal fenómeno ha de ser el punto de partida de cualquier 
teoría acerca de los universales, de acuerdo a lo que llama Husserl el “principio 
de todos los principios”:

[T]oda intuición originariamente dadora es una fuente legítima de conoci-
miento; (…) todo lo que se nos ofrece en la “intuición” originariamente (por 
decirlo así, en su realidad en persona) hay que aceptarlo simplemente como lo 
que se da, pero también sólo en los límites en que ella se da (1913b, § 24, 51).

De un modo general, podríamos formular este ‘principio de todos los prin-
cipios’ como un principio epistemológico acerca del valor que debe darse a lo 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 199

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

que se muestra ‘originariamente’ en el fenómeno. Sea ‘p’ una variable que tiene 
como rango proposiciones. 

[Principio de todos los principios]

Si aparece que p, entonces hay una justificación para creer que p.

Este Principio de todos los principios es compatible con alguna forma de 
‘monismo fenomenológico’, pero también puede ser entendido como un prin-
cipio defectible de acuerdo al cual el aparecer a alguien de que p es una justifi-
cación para creer que p, a menos que exista evidencia en contrario. ‘Monismo 
fenomenológico’, en cambio, es la posición de acuerdo a la cual el único modo 
en que puede ser justificada la creencia en cualquier proposición p es debido a 
que a uno le aparece que p. Nuevamente en este punto, con independencia de la 
posición que eventualmente deba ser atribuida a Husserl respecto de este Prin-
cipio de todos los principios, todo lo que se requiere en este trabajo es el principio 
epistemológico defectible:

[Principio de todos los principios*]

Si aparece que p, entonces hay una justificación para creer que p, a menos   

que exista evidencia en contrario para no hacerlo.

Esto es, lo que se muestra en el fenómeno ‘originario’ por el que se nos apa-
rece algo es epistemológicamente justificación para creer que lo que se muestra 
es el caso. Esta evidencia podría luego ser desvirtuada por otra evidencia que 
muestre que el fenómeno inicial era ‘mera apariencia’. En principio, y en ausen-
cia de cualquier desvirtuador, sin embargo, lo que se muestra en el fenómeno es 
fundamento epistemológico para nuestras creencias racionales. 



200 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

3. La fenomenología de los universales en Husserl

Se va a presentar la posición de Husserl respecto de la fenomenología de 
los universales en dos trabajos que cubren un arco temporal que va de 1900 
a 1938 y que corresponden a las etapas de fenomenología ‘estática’ y fenome-
nología ‘genética’, de acuerdo a las distinciones usuales (cf. Biemel, 1959). Las 
Investigaciones lógicas (1913a)2, publicadas inicialmente en 1900-1901 se han 
considerado el texto inaugural de la corriente fenomenológica. Experiencia y 
juicio (1948)3, por otro lado, fue publicado en Praga póstumamente en 1938 y 
corresponde a la última obra cuya publicación fue procurada por Husserl4. Se 
podrá constatar que hay coincidencias sustantivas entre ambos tratamientos, 
pero también hay diferencias importantes en el análisis fenomenológico que 
se ejecuta en cada uno de esos textos. 

3.1.La fenomenología de los universales en Investigaciones lógicas

La Investigación segunda está dedicada íntegramente a “la unidad ideal de 
la especie y las teorías modernas de la abstracción” (Die ideale Einheit der Spezies 
und die neueren Abstraktionstheorien). Una “especie” (Spezies) es la expresión para 
designar a un universal. Gran parte del tratamiento tiene un carácter polémico 
en contra, especialmente, de las perspectivas empiristas clásicas acerca de cómo 
se forman ideas generales, tal como estas perspectivas se han expresado en Loc-
ke (§§ 9-12), Berkeley (§§ 28-31), Hume (§§ 32-39), Spencer y Mill (§§ 5, 
13-23). Husserl cree ver la raíz del error en esas perspectivas en una equivocada 
comprensión de qué sea la ‘abstracción’ (Abstraktion) de lo general (cf. como 
presentaciones generales, Künne 1982, 419-424; Bell, 1990, 101-107; Lohmar, 
1998, 183-186; Smith, 2007, 154-156; García-Baró, 2008). Señala Husserl:

2  Los textos de Investigaciones lógicas serán citados indicando primero la página en la edición 
de la Husserliana y luego la paginación en la traducción utilizada. 
3  Los textos de Experiencia y juicio serán citados indicando primero la página en la edición 
original y luego la paginación en la traducción utilizada. 
4  Fue publicado en 1938 en la Academia Verlag de Praga, pero no pudo ser distribuido al ser 
anexada Checoslovaquia a Alemania en 1939 y ser disuelta tal editorial. Algunos ejemplares 
alcanzaron a enviarse a Londres. En 1948 fue publicado nuevamente en Hamburgo. La géne-
sis del libro es larga e intrincada y fue el producto del trabajo conjunto de Husserl y de Lud-
wig Landgrebe, quien reunió manuscritos de diversos periodos de acuerdo a un plan general 
pre-concebido y aprobado por Husserl. Landgrebe hizo la redacción final (cf. 1948, Prefacio 
a la edición alemana, v-xii; 7-11). Experiencia y juicio, entonces, no puede atribuirse entero 
verbatim a Husserl, aunque sí las posiciones sustantivas ahí defendidas. 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 201

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

Al mentar la rojez in specie, nos aparece un objeto rojo y en este sentido 
miramos hacia él, aunque no es él lo que mentamos. Al mismo tiempo se 
destaca en él el momento de la rojez, y en cuanto así es, podemos tam-
bién decir que miramos hacia dicho momento. Ahora bien, tampoco es este 
momento, este rasgo singular, individualmente determinado, lo que men-
tamos, como lo mentaríamos, por ejemplo, si expresáramos la observación 
fenomenológica de que los momentos de rojez en las partes separadas de la 
superficie del objeto aparente están igualmente separados. Ante el fenómeno 
del objeto rojo y del momento de rojez en dicho objeto, lo que mentamos 
es más bien la rojez idéntica [identische Rot]; y la mentamos en un modo de 
conciencia [Bewußtseinsweise] nuevo, mediante el cual se nos hace presente 
la especie en vez de lo individual (1913a, Investigación II, Einleitung, A106/
B106 – A107/B107; 295).

En este pasaje Husserl describe nuestro acto de mentar la ‘especie’ rojez como 
‘dado en’ la percepción de un objeto rojo y del momento rojo de ese objeto. 
Frente al mismo contenido perceptivo pueden darse diferentes actos de mentar. 
Si miro una manzana sobre la mesa puedo mentar el objeto concreto como una 
totalidad. La manzana posee un color, una forma, un aroma y si la tomo con 
mi mano ofrece cierta resistencia a la presión que pueda ejercer sobre ella. Un 
segundo tipo de acto de mentar puede tener como objeto intencional alguno de 
esos ‘momentos’ de la manzana, tal como su color rojo, o su forma, o su masa 
–patente al ejercer una fuerza sobre ella. Un ‘momento’ es una propiedad que 
ha de tomarse como parte de la manzana y es de carácter particular. Si se trata 
del momento de color rojo de la superficie de la manzana, este momento será 
numéricamente diferente del momento de color rojo de otra manzana. Si parto la 
manzana en dos, la superficie de la manzana se verá también dividida y habrá dos 
momentos diferentes de color rojo en cada una de los trozos resultantes. Aún sin 
necesidad de efectuar ningún corte en la manzana, se puede mentar cada parte de 
su superficie –en el límite, una multitud de superficies de áreas infinitesimales– 
y cada una de esas superficies tendrá momentos de color rojo numéricamente 
diferentes entre sí. Estos actos de mentar un particular concreto unitario o un 
momento particular son ‘actos de mención individual’. A ellos debe oponerse 
un tipo de acto de mentar diferente cuyo objeto no es lo particular sino la especie 
(Spezies) en sí misma: el color rojo idéntico en cada momento diferente. Esta 
especie se ofrece en la misma manzana que uno puede estar mirando, pero resulta 
puesta de manifiesto por un acto de mención que Husserl denomina especificante 



202 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

(spezialisierenden). Un momento de color rojo, como el momento de color de la 
manzana puede ser dividido, posee una localización espacial y temporal, posee 
partes. La cualidad o especie, en cambio, no puede ser objeto de división. Esta 
‘cualidad’ o ‘especie’ de un momento rojo es un objeto ‘ideal’ idéntico en cada 
una de las partes del momento rojo de la manzana. 

En un caso, el fenómeno es la base representativa para un acto de mención 
individual, es decir, para un acto en el cual, con alusión escueta, mentamos 
eso mismo que en el fenómeno se ofrece, esa cosa o esa nota o ese trozo 
de la cosa. En el otro caso, el fenómeno es la base representativa para un 
acto de aprehensión y mención especificante [spezialisierenden]; es decir, que 
manifestándose la cosa o, mejor dicho, la nota en la cosa, no mentamos, sin 
embargo, esa nota objetiva, ese aquí y ahora, sino que mentamos su conteni-
do, su “idea”; mentamos no este momento de rojez en esta cosa, sino la rojez 
(1913a, Investigación II, § 1, A109/B109; 297-298).

Un mismo ‘fenómeno’ como la manzana roja que uno está mirando es la 
‘base’ para actos de mentar diferentes. Husserl sugiere en otro texto que hay 
una conexión entre los actos de mentar individuales y especificantes. Los actos 
especificantes están fundados en los actos de mentar individuales, esto es, los 
actos especificantes dependen de la existencia de actos de mentar individuales5.  

Esta mención es notoriamente –con respecto a su base de aprehen-
sión– una mención fundada [fundiertes] (véase Investigación sexta, § 46), 
en cuanto que sobre la “intuición” [Anschauung] de la cosa individual (y, 
respectivamente, de su rojo) se edifica un nuevo modo de aprehensión 

5  Husserl utiliza la expresión “fundación” (Fundierung) para designar lo que hoy día se suele 
llamar “dependencia ontológica” (1913a, Investigación III, § 14). En el sentido que interesa 
aquí, x está fundado en y si es que necesariamente, en virtud de la esencia de x, si x existe debe 
hacerlo también y. Esto es, la identidad de x ‘incluye’ la existencia de y. Esta ‘fundación’ no 
debe confundirse con lo que se suele denominar grounding que designa aquello que es cons-
titutivamente suficiente para la existencia de otra cosa. Husserl no está sosteniendo que los 
actos de mentar individuales son suficientes para hacer necesaria la existencia de un acto de 
mentar especificante, sino que no podría haber actos de mentar especificantes si no hubiese 
actos de mentar individuales. 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 203

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

[ Auffassungsweise], que es constitutivo para el hecho de darse intuitivamente 
la idea de rojo (1913a, Investigación II, § 1, A109/B109; 298). 

De acuerdo a lo que Husserl explica luego en la Investigación sexta, hay 
un contenido particular que funciona como ‘materia’ para los actos de mentar 
especificantes. Materia es “aquello que en los actos sirve de fundamento a la 
identificación” (1913a, Investigación VI, § 25; también Investigación V). Husserl 
denomina “abstracción” (Abstraktion) al acto de mentar especificante cuyo objeto 
intencional es una ‘especie’. Esto es:

La abstracción debe ser, pues, aquí el acto en que se realiza la conciencia 
de la universalidad [Allgemeinheitsbewußtsein], como cumplimiento de la 
intención de los nombres universales [Erfüllung der Intention allgemeiner 
Namen] (1913a, Investigación II, § 19, A152/B153; 331). 

En nuestros lenguajes naturales poseemos nombres comunes y otros términos 
cuyo significado es de carácter general. Los actos de mentar especificantes o actos 
de abstracción son aquellos por los que se efectúa la intuición de las especies que 
reclama la intención significativa de esos términos. La abstracción puede, de 
este modo, ser claramente diferenciada de un acto de ‘atención’ a un momento 
particular más bien que a otro. Uno puede ‘atender’ al momento particular rojo 
de la manzana en vez de atender a su momento particular de forma. En cambio, 
los actos de mentar por los que se ofrecen las especies de rojez o de forma son de 
una naturaleza completamente diferente. 

Así aprehendemos la unidad específica: rojez, directamente, “ella mis-
ma”, sobre la base de una intuición singular de algo rojo [auf Grund einer 
singulären Anschauung von etwas Rotem]. Miramos al momento de rojo, pero 
realizamos un acto peculiar, cuya intención está dirigida hacia la “idea”, 
hacia lo “universal”. La abstracción es el sentido de este acto [Die Abstraktion 
im Sinne dieses Aktes], es completamente distinta de la simple atención o 



204 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

 destacamiento del momento de rojo; para indicar la diferencia hemos habla-
do repetidamente de abstracción ideatoria o generalizadora [ideierender oder 
generalisierender Abstraktion]. A este acto se refiere el término tradicional de 
abstracción. (1913a, Investigación II, § 42, A221/B223; 382).   

Se puede apreciar, entonces, que Husserl en la Investigación segunda pre-
senta una fenomenología de los universales de acuerdo a la cual estos se mues-
tran en cualquier percepción ordinaria6. Nuestras transacciones cognitivas con 
rasgos sensibles del mundo circundante nos ofrecen la base para los actos de 
mentar en que se hace aparente una especie. Hay propiamente un ‘fenómeno’ 
de los universales, esto es, una forma de aparición originaria. Es frecuente 
en las discusiones contemporáneas tender a pensar en los universales como 
algo que debe ser postulado por motivaciones teóricas como una ‘explica-
ción’ adecuada tanto de nuestra experiencia, como de las ciencias naturales. La 
perspectiva que aquí se presenta, en cambio, es que no se requiere de entrada 
ninguna ‘explicación’. Los universales son dados por actos de mentar de un tipo 
diferente a los actos de mentar individuales, pero operan sobre la misma base. 
Ver una manzana roja permite mentar la manzana como objeto intencional, el 
momento de rojo de tal manzana, pero también la especie de ‘rojez’ como tal. 

3.2. La fenomenología de los universales en Experiencia y juicio

El punto de vista desarrollado en la Tercera Parte de Experiencia y juicio man-
tiene, tal como se verá, la suposición de que los universales se hacen aparentes 
mediante actos intencionales de ‘constitución’ (Konstitution) que operan sobre la 
base de los mismos contenidos perceptivos que sirven de base a actos intencio-
nales individuales –estos actos de ‘constitución’ pueden ser identificados con los 
actos de ‘abstracción’ de acuerdo a la terminología de las Investigaciones lógicas–, 
pero no se trata de un contenido perceptivo, sino de una serie de percepciones 
de momentos particulares, o de una serie de variaciones generadas por la libre 
fantasía.

6  Y no habría objeción de principio para que el acto de mentar especificante estuviese fun-
dado en una única percepción de un momento. Cf. García-Baró, 2008, 94-95. 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 205

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

[L]as generalidades [Allgemeinheiten], bajo las que se conciben en ellos 
los objetos, no sólo están pre-constituidas pasivamente [passiv vorkonstituiert] 
de la manera como lo encontramos hasta aquí y (…), en consecuencia, el 
objeto no se halla meramente frente a nosotros con un carácter de fami-
liaridad, permaneciendo no-temático lo típico general, a lo que debe este 
carácter; más bien la generalidad misma debe ser aprehendida como tal y esta 
aprehensión, la constitución activa [aktive Konstitution] de las objetividades 
generales [Allgemeingegenständlichkeiten] mismas, es una nueva especie de 
operaciones espontáneamente productivas [neue Art spontan erzeugender Leis-
tungen] (1948, § 80, 382-383; 300). 

La generalidad ha de estar ‘pasivamente preconstituida’ en una percepción 
ordinaria por la que algo se muestre poseyendo un rasgo o característica. El jui-
cio por el que atribuimos a un objeto particular S una nota p requiere que, de 
algún modo, el carácter de ‘ser un p’ venga ya pre-dado. Esta pre-constitución 
permite que sobre su base se puedan luego realizar actos de constitución de 
una naturaleza cuyo objeto intencional serán las generalidades en sí mismas. 
Esta es la perspectiva que ya ha sido expuesta en Investigaciones lógicas, tal como 
se ha explicado. Lo peculiar del tratamiento en Experiencia y juicio es que el 
nuevo acto de espontaneidad constitutiva del universal debe tener como base 
la intuición de algo ‘común’ a una pluralidad7. Señala Husserl:

Al limitarse a S, por tanto, el momento cualitativo p, que se ha desta-
cado, se aprehende primeramente en la forma S es p. El interés se desplaza 
ahora –supongamos– hacia el co-afectante S’ –co-afectante a base de un 
momento p del todo igual, como momento individual suyo. Este S’ se deter-
mina predicativamente en la misma forma por medio de su momento p, 
como antes lo había sido S. La síntesis pasiva de coincidencia [passive Synthe-
sis der Deckung] entre S y S’, que era la base [Grund] de la afección común 
[gemeinsamen Affektion], se puede aprehender ahora activamente; decimos 

7  Rochus Sowa ha sostenido que la adopción por parte de Husserl de esta perspectiva de 
acuerdo a la cual lo universal se presenta como ‘uno sobre muchos’ trajo consigo dificultades 
innecesarias. De acuerdo a Sowa, Husserl debió haber adoptado más bien la perspectiva de 
Frege en la que lo universal se destaca como una ‘función’. Cf. Sowa, 2010. Esta cuestión no 
tendrá relevancia para la discusión que se desarrollará en este trabajo. 



206 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

que S y S’ son lo mismo –son p: aun cuando S tenía su momento p y S’, a su 
vez, su momento p (1948, § 81, 388; 305). 

Debemos distinguir, pues, entre la primera serie de juicios, en los que se 
predica de cada sustrato su momento individual: S’ es p’, S’’ es p’’, y frente a ello 
los juicios en los que se predica p, en todas partes igual, como lo general, idén-
ticamente uno en todos ellos [identisch Eine in ihnen allen], que se destaca 
en p’ y en p’’, etcétera. Es decir, la unidad se pre-constituye en coincidencia 
pasiva de igualdad [die Einheit konstituiert sich vor in der passiven Gleichheits-
deckung] de los p’, p’’, etcétera, en cuanto unidad de la especie p [Einheit der 
Spezies p] (1948, § 81, 389; 306). 

Hay una ‘síntesis pasiva’ que resulta de una serie de juicios en que se atribuye 
a cada sustrato diferente un momento también diferente pero que convienen en 
algo idéntico y en común. La base del acto de constitución de la especie es esta 
síntesis pasiva que requiere una serie de momentos de una especie idéntica. Esta 
serie está primeramente dada por la percepción ordinaria, pero debe ser prose-
guida por la consideración de momentos posibles generados por la libre fantasía. 

Esto puede continuar in infinitum. En cuanto un horizonte abierto [offe-
ner Horizont] de objetos presuntamente reales o realmente posibles [prä-
sumptiv wirklicher oder real möglicher], y en cuanto se hace intuitivo como 
infinitud abierta, se presenta enseguida como infinitud de particularizaciones 
de lo MISMO universal [Unendlichkeit von Vereinzelungen desselben Allgemei-
nen] (1948, § 82, 395; 310).

Husserl diferencia entre universales ‘empíricos’ que son de carácter contin-
gente y otros universales ‘puros’ que son de carácter necesario. Los universales 
‘empíricos’ están fundados en los casos dados en la experiencia fáctica. Como 
estas experiencias son contingentes, lo fundado en ellas también lo es. 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 207

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

[A]lgo particular dado en forma contingente [zufällig] fue el punto 
de partida de la formación del concepto y condujo por sobre igualdades y 
semejanzas asimismo contingentes [zufälligen Gleichheiten und Ähnlichkeiten] 
–contingentes, porque el miembro inicial de la comparación era contingen-
te [das Ausgangsglied der Vergleichung ein zufälliges], dado en la experiencia 
fáctica (1948, § 86, 409; 321).

Hoy día estamos habituados a una diferenciación estricta entre el carácter 
modal necesario o contingente de una entidad y el tipo de justificación que 
podamos llegar a tener para conocer de su existencia. De acuerdo al punto 
de vista hoy prevalente sobre la modalidad metafísica, algo metafísicamente 
necesario podría llegar a conocerse por la experiencia, así como algo metafísica-
mente contingente podría conocerse a priori. Husserl, sin embargo, persiste en 
identificar lo necesario con lo que tiene justificación a priori y lo contingente 
con lo que tiene justificación a posteriori –tal como lo han hecho casi todos 
los filósofos hasta los años 70 del siglo pasado. Algo que se llega a conocer por 
la experiencia debe ser contingente. Si un universal llega a conocerse por la 
experiencia, será también contingente, por los mismos motivos8. 

A los universales contingentes, cuya existencia está fundada en la experiencia 
se oponen universales puros que, en vez de depender de la experiencia, tienen 
prioridad respecto de ella. 

8  En una contribución reciente, Spinelli (2017) ha hecho una reconstrucción sistemática de 
la distinción husserliana entre universales contingentes y necesarios que la hace descansar en 
un contraste entre dos tipos de relación de accesibilidad entre mundos posibles. Los univer-
sales contingentes vendrían dados por una relación de accesibilidad más restrictiva que ten-
dría que ver, a su vez, con el ejercicio de la fantasía ‘ligada’. Los universales necesarios, por 
otra parte, vendrían dados por una relación de accesibilidad irrestricta que tiene que ver con 
la fantasía ‘libre’ (cf. para la distinción entre fantasía ‘libre’ y ‘ligada’, Husserl, 1948, §§ 
39-41). La fantasía ‘ligada’ tiene por objeto algo que podría acaecerle a objetos dados real-
mente. Como estos objetos son reales, lo que sea mentado por fantasía ligada debe poder ser 
conectado temporalmente con la serie temporal real. Las objetividades de la fantasía ‘libre’, en 
cambio, no están conectadas temporalmente con la serie temporal real. Por lo mismo no hay 
hechos determinados acerca de si un objeto de la fantasía libre es idéntico o diferente de 
algún objeto real. El hecho de que los universales empíricos estén fundados en sus momentos 
reales hace que estos sean idealidades dependientes. Los universales puros, en cambio, que 
están fundados en series de la libre fantasía son idealidades libres (cf. Husserl, 1948, § 65). 



208 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

El concepto opuesto a esta contingencia es la necesidad a priori [aprio-
rische Notwendigkeit]. Habrá de mostrarse cómo frente a aquellos conceptos 
empíricos se deben formar conceptos puros [reine Begriffe], cuya formación 
no depende, pues, de la contingencia del miembro inicial fácticamente dado 
y de sus horizontes empíricos, los cuales abarcan una extensión abierta no 
sólo, por así decir, a posteriori, sino precisamente por anticipado: a priori. 
Este abarcar por anticipado significa que deben estar en situación de prescri-
bir reglas a todas las particularidades empíricas [allen empirischen Einzelheiten 
Regeln vorzuschreiben] (1948, § 86, 409-410; 321-322). 

Tal como para el caso de los universales empíricos, el acto de constitución 
por el que vienen dados ha de estar fundado en una ‘síntesis pasiva’ de una serie 
de casos particulares que han de ser coincidentes entre sí por la especie idéntica. 
Para los universales puros, sin embargo, esta serie abierta de momentos particu-
lares surge de la libre variación de la fantasía. La intuición de la especie resulta 
del poner de relieve lo que resulta invariante en la serie de variaciones. 

Se basa en la transformación [Abwandlung] de una objetividad experi-
mentada o imaginada [einer erfahrenen oder phantasierten Gegenständlichkeit] 
en un ejemplo cualquiera, que obtiene a la vez el carácter de “modelo” guía 
[leitenden “Vorbildes”] y de miembro inicial para la producción de una mul-
tiplicidad abierta e infinita de variantes [offen endlosen Mannigfaltigkeit von 
Varianten], es decir, se basa en una variación [Variation] (1948, § 87, 410-
411; 322). 

[P]ermanece conservada por necesidad una invariante, como la forma 
general necesaria [notwendige allgemeine Form], sin la cual algo semejante a 
esa cosa, sería absolutamente impensable como ejemplo de su especie (1948, 
§ 87, 411; 322-323). 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 209

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

Ningún entendimiento finito como el nuestro podría hacer el recorrido de 
infinitas variaciones. Lo que sí se puede hacer, sin embargo, es concebir una 
infinitud abierta que se contempla como generable de manera arbitraria. 

El hecho de que el eidos se relacione con una multiplicidad –que pue-
de seguirse produciendo libre y arbitrariamente– de variantes que logran 
coincidir, con una infinitud abierta, no significa que fuera indispensable un 
progreso real hacia lo infinito, una producción real de todas las variantes 
–como si sólo entonces pudiésemos estar ciertos de que el eidos, que llega a 
aprehenderse después, realmente sea adecuado a todas las posibilidades. Lo 
que importa más bien es que la variación, en cuanto proceso de formación 
de variantes [als Prozeß der Variantenbildung], tenga ella misma una forma 
de arbitrariedad [Beliebigkeitsgestalt] (1948, § 87, 412-413; 324). 

Estas variaciones no son empíricas, entonces, sino que resultan de la libre 
fantasía, por lo que no hay en este caso las restricciones que se imponen para 
los universales empíricos9. Las especies puras en sus distintos niveles de gene-
ralidad son independientes de tener o no casos individuales. 

[P]ara un eidos puro carece por completo de importancia la realidad fáctica 
de los casos individuales traspuestos en una variación [Für ein reines Eidos ist die 
faktische Wirklichkeit der in Variation versetzten Einzelfälle völlig irrelevant] (1948, 
§ 89, 423; 332). 

9  Husserl también hace la distinción entre ‘generalización’ y ‘formalización’ (cf. Husserl, 
1948, § 92; 1913b, § 13). La ‘formalización’ es el proceso por el que la ‘forma’ de algo queda 
diferenciado de su ‘materia’. El ejemplo más característico es el procedimiento por el que se 
destaca la ‘forma lógica’ de una proposición o de una serie de proposiciones. Esto se hace 
sustituyendo los términos categoremáticos de una proposición por variables. Una verdad 
lógica es aquella que se sigue comoquiera sean completadas las variables. La ‘invarianza’ por 
sustituciones de variables se puede ver como una forma del procedimiento husserliano de 
variación eidética. Lo obtenido por ‘formalización’ es típicamente un universal puro. Esta 
distinción no tendrá relevancia, sin embargo, para lo que sigue. 



210 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

Resulta, entonces, que el fenómeno de los universales aparece en la expe-
riencia ordinaria, pero siempre cuando esta experiencia muestre una serie de 
momentos diferentes de la misma especie. Cuando se trata de especies puras, 
cuya existencia es independiente de la experiencia y, además, es regulativa res-
pecto de la experiencia, el fenómeno del universal se hace patente en la serie 
de momentos abierta al infinito en que se muestra lo invariante de infinitas 
variaciones. La base en la que deben venir fundados los actos de constitución 
de la especie tiene, por lo tanto, aquí un carácter bastante más complejo que lo 
descrito en Investigaciones lógicas. 

4. El fenómeno de universales inmanentes y trascendentes

Lo central de la fenomenología propuesta en Investigaciones lógicas es que 
los actos de mentar una especie están fundados en el mismo contenido expe-
riencial. Un objeto particular de forma esférica posee un momento particular 
esférico y –al mismo tiempo– se muestra ahí la especie de esfericidad. En 
cambio, el acto de constitución de la especie, de acuerdo a Experiencia y juicio, 
está fundado en una síntesis pasiva, ya sea de una pluralidad de momentos 
particulares de diferentes objetos de los que se tiene de hecho experiencia, o ya 
sea de una pluralidad de momentos particulares meramente posibles de objetos 
particulares meramente posibles –estos objetos posibles vienen dados en la con-
cepción husserliana por la fantasía. El acto de constitución de la especie se hace 
aparente como lo invariante de las variaciones. Aunque en Investigaciones lógicas 
no se hace explícito en qué consista la base de fundación del acto de mentar 
especificante, no parece haber nada que impida que esa base sea la experiencia 
de un solo momento bajo una especie10. La perspectiva de Experiencia y juicio 
en este punto es que un único momento bajo una especie no sería una base de 
fundación adecuada para el acto de constitución especificante. Lo que ha de 
ser base de tal constitución activa debe ser una ‘síntesis pasiva’ de una plura-
lidad coincidente. Es obvio que no pueden ser ambas perspectivas correctas, 
al menos, no sin alguna cualificación especial. Se requiere, por lo tanto, un 
examen más detallado de la cuestión. 

Este examen se va a orientar en dos tipos de casos diferentes. Un tipo de casos 
es el de universales ‘empíricos’ que se aparecen en la experiencia  ordinaria. Estos 

10  Cf. García-Baró, 2008, 94-95. 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 211

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

universales pueden ser identificados con lo que hoy se denomina un ‘universal 
instanciado’, esto es, un universal que existe ‘en’ sus instanciaciones. No todo 
universal, sin embargo, se aparece de este modo. Hay universales tales como la 
triangularidad que no se nos aparecen experiencialmente. Lo que se nos apa-
rece experiencialmente tiene relevancia para los actos de mentar especificantes 
respecto de estos universales, pero no es la misma conexión que existe entre un 
universal ‘empírico’ y sus momentos. Estos universales no aparentes en la expe-
riencia serán denominados –siguiendo a Husserl– como “universales puros” y 
pueden ser identificados con lo que hoy se denomina un ‘universal trascendente’ 
cuya existencia no depende de que tenga o no instanciaciones. 

4.1 El fenómeno de los universales instanciados

Sea que hay una manzana roja sobre la mesa. Es difícil tratar de considerar 
cierta información perceptiva completamente particular respecto de ella, pues 
la describimos de entrada bajo conceptos generales. Decimos que eso es una 
manzana, eso es rojo y eso tiene forma relativamente esférica y, al hacerlo, estamos 
suponiendo que los conceptos de ‘ser una manzana’, ‘ser rojo’ y ‘ser esférico’ le 
son aplicables. Estos conceptos no han sido de nuestra invención. Los hemos 
recibido como parte de la tradición y la cultura en la que estamos inmersos. 
Debemos a esa cultura el lenguaje que utilizamos y los recursos expresivos que 
poseemos para describir las manzanas, sus colores y sus formas. El que nuestra 
cultura –o cualquier otra– haya llegado a desarrollar los recursos expresivos para 
designar manzanas, colores y formas ha de depender de un trato cognitivo habi-
tual con manzanas, colores y formas. Si un rasgo o carácter que se nos ofrece en 
nuestro ambiente no tiene relevancia para nosotros, si no es algo que despierte 
nuestro interés, no hay tampoco razones para forjar conceptos o palabras en 
nuestros lenguajes para designar tales rasgos o características. Una situación en la 
que un sujeto como nosotros se enfrenta a una manzana roja sobre una mesa, por 
lo tanto, es una situación en la que la manzana viene inmediatamente tipificada 
como ‘manzana’ y de muchos otros modos. Esto implica que cualquier situación 
en la que uno se enfrenta a una manzana roja sobre la mesa, nuestro llegar a estar 
consciente de la manzana está desde un principio mediado por toda la tradición 
de la cultura en que vivimos. En esa tradición las manzanas han sido llamadas 
“manzanas” y cualquier experiencia de una manzana es una experiencia que sitúa 
la manzana percibida en la serie abierta de todas las manzanas experimentadas 
por nuestros ancestros. Ver una manzana supone poner nuestra experiencia en la 



212 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

serie de experiencias de manzanas de seres humanos como nosotros desde hace 
miles de años. 

Uno estaría tentado a pensar que este horizonte cultural sea aquello a lo 
que Husserl quiere referirse cuando sostiene que el acto de constitución de 
un universal se realiza sobre la base de una serie de momentos particulares 
coincidentes por ser momentos de lo ‘mismo’. Pero la ‘síntesis pasiva’ a la que 
se alude en Experiencia y juicio no es la serie abierta de momentos que pueda 
venir dada en nuestra tradición cultural, y sedimentada en nuestros lenguajes 
naturales y sus recursos expresivos11. La serie abierta de momentos de una espe-
cie debe ser el modo en viene dado el universal para un mismo sujeto, pues un 
sujeto no podría ejecutar el acto de constitución si no tuviese su base apropia-
da. Una serie de momentos dados para una tradición cultural no es suficiente 
para conformar esta base adecuada, entre otras cosas, pues excedería lo que es 
accesible a un único sujeto. Es más, la experiencia ‘lingüística’ o dada en una 
tradición depende de fenómenos pre-lingüísticos que han de tener prioridad 
respecto de ellos. Del mismo modo, el fenómeno de los universales mediado 
por nuestra cultura debe ser derivativo de un fenómeno no mediado pre-lin-
güístico. No se trata aquí de postular una hipótesis histórica o genética acerca 
de cómo podría haber sido el supuesto primer tipo de experiencia de sujetos 
como nosotros con un universal, y que han dado lugar a forjar un lenguaje 
para hablar de esos universales. No parece haber justificación clara para saber 
cuál haya sido tal eventual primera experiencia no mediada por lenguaje, pero 
sucede, además, que tal hipótesis histórica no es algo de lo que se pueda hacer 
una descripción fenomenológica. Lo que se plantea aquí, en cambio, es que 
el fenómeno mediado lingüísticamente debe estar fundado en un fenómeno 
no mediado por el lenguaje. Este fenómeno pre-lingüístico de los universales 
es lo que hace explicable que hayamos desarrollado expresiones cuyo valor 
semántico es un universal, o pretende ser un universal. Si los universales no 
fuesen, de algún modo accesibles de manera independiente, no habría tampoco 
términos que pretendiesen tener a tales universales como su ‘significado’. El 
fenómeno  pre-lingüístico es un fenómeno para nosotros y no la hipótesis de 
un fenómeno que debió haber sido aparente para alguien.

¿Cuál es este fenómeno pre-lingüístico? Considérese de nuevo la manzana 
roja. Hay un momento particular de rojo en la superficie de la manzana. Este 

11  Como he sostenido yo mismo en una versión anterior de este trabajo. Debo agradecer a 
los evaluadores anónimos de la revista por advertirme de este error importante. 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 213

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

momento es particular pues puede ser localizado en una región espacial deter-
minada y su existencia se extiende por un tiempo también determinado. Al 
considerar la manzana roja, sin embargo, también puede mentarse ese color rojo 
con independencia de su locación en un momento particular. Ese tono de color, 
aunque no se posea ninguna expresión para designarlo, es algo que se puede 
presentar idéntico en otras superficies. El acto de mentar especificante tiene 
como objeto intencional directamente lo que Husserl denomina la “especie”, 
con independencia de que sea capaz de juzgar la semejanza de este color con los 
colores de otras superficies y con independencia de que posea o no expresiones 
de un lenguaje para designar ese color. Un acto de mentar de este mismo tipo 
podría darse si me viese enfrentado a un tono de color al que nunca antes ningún 
otro ser humano se hubiese enfrentado. Lo mismo sucede si consideramos una 
forma o una longitud, o un aroma, o cualquier otra cualidad sensible. Las cuali-
dades sensibles, en efecto, se aparecen como cualidades esencialmente repetibles, 
no porque las tengamos que experimentar de hecho repetidas más de una vez, 
sino porque por la naturaleza que muestran de entrada se trata de caracteres que 
muchos momentos u objetos podrían poseer. Aquí no se puede sino adoptar la 
perspectiva presentada por Husserl en Investigaciones lógicas y rechazar, en cam-
bio, la presentada en Experiencia y juicio. 

Si se consideran los recursos expresivos que posee cualquier lenguaje natu-
ral, estos constan de dos grandes tipos de términos. Por un lado, hay recur-
sos para designar un particular, ya sea nombres propios o términos indexicales 
que funcionan como ‘gestos de indicación’ de algo singular. Por otro lado, hay 
expresiones que designan cualidades que los particulares pueden o no poseer o 
ejemplificar. La forma básica de un juicio es el atribuir o negar algo de algo. Lo 
que se atribuye o se niega de algo es una cualidad. Los términos generales desig-
nan o pretenden designar tales cualidades. Si no hubiese un fenómeno de tales 
cualidades o ‘especies’ sería difícilmente explicable cómo es que hemos llegado 
a considerar tales expresiones como dotadas de sentido y con condiciones de 
aplicación relativamente determinadas. Por esto es que se ha caracterizado a un 
objeto particular como un tode ti (cf. Aristóteles, Categorías 5, 3b10-23), esto 
es, algo particular a lo que se puede hacer una indicación –un algo– pero que 
posee cierta cualidad o ciertas cualidades –algo que es de un cierto modo. La 
 fenomenología  pre-lingüística de los universales, por lo tanto, es concordante con 
lo que parecen requerir nuestras prácticas lingüísticas más elementales. 

Husserl sostiene, tal como se ha mostrado, que la ‘síntesis pasiva’ que sir-
ve de base a los actos de mentar especificantes o actos de constitución de la 



214 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

especie como objeto intencional, están conformados por una serie infinita que 
incluye no sólo los casos experiencialmente dados de hecho, sino que también 
las variaciones arbitrarias generadas por la libre fantasía. Esto sencillamente 
no es una descripción fenomenológicamente adecuada. Lo que designamos 
como “libre fantasía” es nuestra capacidad para contemplar imágenes sensibles 
o de concebir estados de cosas o situaciones que no nos vienen dados expe-
riencialmente de manera directa. Al estar enfrentado a la manzana roja, puedo 
variar configuraciones en las que la cualidad de rojez se mantenga invariante, 
aunque los restantes momentos del objeto contemplado sean diferentes: puedo 
contemplar un cubo perfecto rojo, o una pirámide roja, o un icosaedro rojo, 
etcétera. La cuestión aquí es que estas variaciones de la ‘libre fantasía’ presu-
ponen ya el fenómeno de la cualidad sensible que ha sido objeto de un acto 
de mentar especificante. En efecto, ‘imaginar’ o ‘concebir’ una variación mera-
mente posible es contemplar una cierta configuración de cualidades sensibles. 
Sólo porque podemos mentar tales cualidades es que podemos mentar una 
configuración de tales cualidades que no está dada experiencialmente de hecho. 
Se puede contemplar una pirámide de color rojo porque uno puede mentar el 
color rojo, esencialmente repetible en una multitud de momentos diferentes, 
y uno puede mentar la forma de pirámide, también esencialmente repetible 
en una multitud de momentos diferentes. Por lo tanto, las posibilidades que se 
nos presentan a nuestros actos de mentar de ‘libre fantasía’ están fundadas en 
cualidades o especies universales pre-dadas. En un sentido estricto, entonces, 
la fenomenología de los universales es previa a las variaciones infinitas en que 
el universal ha de estar dado ‘pasivamente’ como un invariante12.   

Una manera de hacer más verosímil la idea de una ‘síntesis pasiva’ de una 
serie de momentos congruentes como base de los actos de constitución especi-
ficante es la que ha sido propuesta por Rochus Sowa (2007, 2016). Las varia-
ciones de la fantasía no deberían ser vistas como constituyendo la base para 
que sea posible la contemplación de la especie, sino como mecanismos para 

12  Recuérdese que Husserl hace notar que no se requiere hacer infinitas variaciones para 
conformar la base de los actos de constitución de un universal. “Lo que importa más bien es 
que la variación, en cuanto proceso de formación de variantes [Variantenbildung], tenga ella 
misma una forma de arbitrariedad [Beliebigkeitsgestalt].” (1948, § 87, 412-413; 324). ¿Qué 
es lo que vendría a ser una ‘forma de arbitrariedad’? No es una variación cualquiera, ni una 
pluralidad de ellas, sino el hacerse aparente de que es posible hacer infinitas variaciones en las 
que la especie sea el invariante. Pues bien, tal posibilidad de la serie de infinitas variaciones es 
lo que se hace aparente una vez que se ha hecho aparente la especie en sí misma, que es esen-
cialmente repetible en una multitud de instanciaciones. 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 215

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

falsar lo que se crea haber conseguido mediante tal contemplación. Supón-
gase que se ha contemplado la especie F y parece que es parte del contenido 
de todo lo que sea F que debe ser también G. Las variaciones eidéticas lo que 
efectúan es una serie de ‘experimentos mentales’ para chequear si en alguna de 
las variaciones se ofrece un F que no sea G. Si se llega a tal escenario, entonces 
hay una justificación para rechazar lo que parecía haber ofrecido la intuición 
eidética inicial. En la medida es que estas series de variaciones son cada vez más 
extensas y exhaustivas, la intuición eidética original va ganando en verosimi-
litud. De un modo análogo, una teoría empírica que ha sido sometida a una 
multitud de experimentos para refutarla puede contar como ‘corroborada’ por 
la experiencia si es que no se ha mostrado falsa en ninguno de ellos. Esta suge-
rencia es ingeniosa y torna la variación eidética un procedimiento razonable –es 
más, habitual para la práctica filosófica. Las variaciones eidéticas, sin embargo, 
claramente no son la forma en que se aparece el fenómeno de los universales. 
El procedimiento de variación, tal como se ha indicado arriba, presupone los 
actos de mentar especificantes o los actos de constitución eidéticos, comoquiera 
se los quiera llamar13. 

4.2 El fenómeno de los universales trascendentes

Debe considerarse aquí otro tipo de fenómeno de los universales que no 
se aparece de manera empírica, tal como los universales de que se ha tratado 
en la sección anterior. Un universal inmanente es un universal cuyas instancia-
ciones son normalmente constatables en nuestra experiencia, en objetos que 
son accesibles a nuestra percepción ordinaria. Hay otros universales que no se 
aparecen en la experiencia y de los que tenemos conocimiento a pesar de no 
estar  instanciados. Por ejemplo, se pueden describir con completa precisión las 
propiedades de un triángulo, por ejemplo, pero nada que se nos haya ofreci-
do experiencialmente es exactamente un triángulo con ángulos interiores que 
sumen exactamente lo que suman dos ángulos rectos. Lo que se habrá presen-
tado experiencialmente serán figuras más o menos aproximadas a un triángulo. 

13  Es también dudoso que se pueda atribuir esta idea ‘falsacionista’ a Husserl. Si las intuicio-
nes eidéticas requieren ‘confirmación’ o ‘corroboración’ por el procedimiento de las variacio-
nes, entonces debe suponerse que lo que ofrece tal intuición es epistemológicamente verosí-
mil sólo hasta cierto grado y falible. No es claro que Husserl estuviese inclinado a aceptar 
justificaciones a priori falibles. Una justificación falible parecería más bien una justificación 
experiencial y no a priori. 



216 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

Esto no parece tener relevancia, sin embargo, si se quiere mentar un triángulo. 
Unos trazos en una pizarra sirven perfectamente para que queden probadas a 
satisfacción de todos las propiedades que necesariamente posee todo triángulo, 
a pesar de que es obvio también para todos que lo que se ha dibujado no es 
un triángulo. ¿Por qué, entonces, las trazas en un pizarrón son adecuadas para 
impartir conocimiento de una figura que esas trazas no tienen? En estos casos, de 
todos modos, es posible visualizar mediante la ‘fantasía’ un triángulo. Hay otro 
tipo de casos, sin embargo, en los que ni siquiera esto es posible, pues no hay 
modo en que podríamos reconstruir el que se nos ofreciera siquiera de manera 
posible algo con la cualidad en cuestión. Por ejemplo, considérese el caso de un 
teseracto. Se trata de un cubo en cuatro dimensiones. Si en tres dimensiones un 
cubo perfecto posee seis lados cuadrados, un teseracto posee veinticuatro lados 
cuadrados y todos sus ángulos son rectos, tal como sucede para un cubo de tres 
dimensiones. Cada vértice, sin embargo, es la intersección de cuatro lados en 
vez de tres. Por supuesto, no podemos ‘imaginarnos’ un objeto con tal forma, 
esto es, no podemos ‘constituir’ con la fantasía cómo sería ver un objeto con tal 
forma desde alguna perspectiva –nuestras perspectivas están dadas en un espacio 
tridimensional. Esto no impide, sin embargo, que se pueda concebir un teseracto 
y que se puedan demostrar con total precisión sus propiedades geométricas. De 
algún modo, la especie de teseracticidad se nos aparece, pero se debe tratar de 
un modo de aparecer disociado del modo de darse una cualidad sensible. Será 
útil, entonces, considerar estos dos modos de aparecer un universal separada-
mente, aunque en ambos casos se trate de universales no-empíricos, de acuerdo 
al sentido señalado. 

Es bien conocido cómo Platón describió los casos en los que uno llega a 
conocer una ‘forma’ como casos de ‘reminiscencia’ o ‘recuerdo’ (cf. Menón, 
80d-86c; Fedón, 72e-78b). No podemos seguir aquí las especulaciones platóni-
cas acerca de la pre-existencia del alma asociadas a esta ‘reminiscencia’, pero sí 
es este un buen punto de partida para nuestra reflexión fenomenológica sobre 
casos como el de la especie de triangularidad. El ‘recuerdo’ es el hacer presente 
alguna experiencia pasada. Lo normal es que uno recuerde en circunstancias en 
que hay algo presente que ‘hace recordar’. No es necesario que se experimente 
en presente algo perfectamente semejante a lo recordado. Basta con que, de 
algún modo, se genere una base de experiencia que haga apropiado el acto de 
reminiscencia. La experiencia de un objeto de color rojo puede hacerme recor-
dar otro objeto rojo del que tuve experiencia en el pasado, pero la experiencia 
de un objeto de color azul también podría hacerme recordar el objeto rojo 
–por ejemplo, si se trata de un objeto del que se esperaría que fuese rojo, pero 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 217

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

es azul. Si uno llega a un lugar desconocido y ve un disco pare de color azul, 
seguramente uno recordaría el color de un disco rojo, pues uno esperaría que 
fuese de ese color. La semejanza notoria o la desemejanza notoria, entonces, 
pueden ser la base para estos actos de reminiscencia. Uno podría describir de 
un modo análogo lo que sucede cuando uno ve un triángulo al mirar un dibujo 
en una pizarra. Así como en el recuerdo una experiencia presente hace de base 
para un acto de mentar la experiencia pasada, en un caso de este tipo, el mirar 
algo que se parece a un triángulo hace de base para un acto de mentar la espe-
cie triángulo. Este acto de mentar es, sin embargo, de un tipo completamente 
diferente del acto de mentar especificante cuya base es una experiencia ordina-
ria, tal como ha sido descrito arriba. Una figura en una pizarra se experimenta 
con un momento de forma y se podría mentar aquí la especie instanciada de 
hecho en tal momento. Esta especie es empírica y no es un triángulo. Basta, 
sin embargo, la semejanza entre la especie empírica presente en el momento 
de forma en los trazos de la pizarra para servir de base para un acto de mentar 
especificante de un carácter nuevo, cuyo objeto intencional es el triángulo no 
dado en la forma de los trazos que se están mirando. No es necesario que el 
nuevo acto de mentar especificante tenga como base un acto de mentar previo 
del universal empírico. El universal empírico podría no ser mentado activa-
mente en lo absoluto14. 

La base de los actos de mentar especificantes de universales puros de este tipo 
son las estructuras de universales determinados y determinables. La relación de 
determinación es la que se da, por ejemplo, entre la propiedad de tener un color 
y la propiedad de ser de color rojo, o entre la propiedad de tener una masa y la 
propiedad de tener 10 gr de masa, o entre la propiedad de ser un triángulo y la 
propiedad de ser un triángulo equilátero. Una ‘determinación’ es una especifica-
ción de un modo de poseer una propiedad determinable (cf. Funkhouser, 2014, 
16-54). Las propiedades determinadas y determinables tienen entre sí conexiones 
necesarias. En efecto, (i) si algo instancia una propiedad determinada D, entonces 
es necesario que instancie todas las propiedades determinables Q1, Q2, …, Qn de 
las que D es una determinación; y (ii) si algo instancia una propiedad determina-
ble Q, entonces es necesario que instancie una y sólo una propiedad determinada 
bajo Q de entre las propiedades determinadas D1, D2, …, Dn del mismo nivel. 
El hecho de que algo instancie una de las propiedades determinadas excluye las 

14  Se puede apreciar también que sería completamente inapropiado para llegar a la contem-
plación del triángulo la ‘variación eidética’ de la forma que poseen los trazos en la pizarra, 
pues no son un triángulo. 



218 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

restantes propiedades determinadas de ese nivel. Si una superficie tiene toda ente-
ra un color, entonces es necesario que tenga un color determinado, como –por 
ejemplo– un tono específico de azul. El hecho de que tenga ese tono específico 
de azul hace necesario que no tenga ningún otro color diferente. Una propiedad 
puede ser determinada respecto de un determinable, y determinable respecto 
de otra propiedad determinada. Por ejemplo, tener color azul es determinada 
respecto de la propiedad de tener color, y es determinable respecto de tener un 
tono máximamente específico de azul. Una propiedad se dice super-determinada 
si no es determinable respecto de ninguna otra. Una propiedad se dice super-
determinable si no es determinada respecto de ninguna otra. Las relaciones de 
determinación tienen como término super-determinables y super-determinados. 
Todo objeto que posea una propiedad, debe poseer necesariamente una propie-
dad super-determinada y todas las propiedades determinables de las que sea una 
determinación incluyendo y hasta la propiedad super-determinable de ese campo.

Para lo que importa aquí, sin embargo, es fundamental que las propieda-
des determinadas bajo un mismo determinable pueden ser comparadas entre 
sí por su grado de semejanza según diversas ‘dimensiones de determinación’. 
Las masas determinadas, por ejemplo, son isomórficas a los números reales y se 
comparan entre sí por una única dimensión de determinación. Así, las masas de 
10 y 11 gr son más semejantes entre sí de lo que masas de 10 y 20 gr lo son. Los 
colores conforman un espacio cromático continuo. Los colores están diferen-
ciados por tres dimensiones de determinación: el tono, la saturación y el brillo. 
Pueden, entonces, compararse entre sí por cualquiera de estas tres dimensiones. 
Los sonidos también conforman un espacio continuo con tres dimensiones de 
determinación: el tono, el timbre y el volumen. Los polígonos de cuatro lados 
difieren entre sí por la longitud de sus lados y por sus ángulos de intersección. 
Las especies, entonces, aparecen conectadas entre sí por estas relaciones de nece-
sitación. Estas relaciones son fenomenológicamente aparentes para cualquiera 
que haya tenido acceso a, por ejemplo, una especie de color. Está inscrito en la 
misma naturaleza de un color que ninguna superficie puede tener toda entera 
dos colores diferentes. Está inscrito en la misma naturaleza de una propiedad de 
masa que algo que tenga exactamente 10 gr de masa no puede tener al mismo 
tiempo exactamente 20 gr de masa. 

Las estructuras de determinación permiten iluminar nuestro acceso a uni-
versales puros, tal como la triangularidad. Cuando se miran unos trazos en un 
pizarrón esto puede funcionar como base del acto de mentar un triángulo per-
fecto no porque el momento de forma de esos trazos sea la especie de triángulo 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 219

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

–que no lo es– sino porque esos trazos poseen un momento de figura geométri-
ca, que es un universal determinable. Junto con ser accesible ‘pasivamente’ el 
universal de figura determinada que tienen los trazos en el pizarrón15, resulta 
accesible un grado mayor de universalidad del universal determinable de figura. 
El universal determinable de figura geométrica es aquí un universal empírico. 
Del mismo modo, si una superficie posee un color determinado de rojo, es 
también accesible en ese mismo momento de rojo la especie determinable de 
color. Pues bien, el acto de mentar una especie determinable es también un 
acto de mentar de algo que, por su naturaleza, puede estar determinado de 
una pluralidad de modos. Así como al venir dado intencionalmente un uni-
versal empírico cualquiera resulta aparente su naturaleza de ser esencialmente 
‘repetible’, ‘compartible’, ‘instanciable’ o ‘ejemplificable’ en una pluralidad 
de momentos diferentes entre sí, al ser aparente intencionalmente un univer-
sal determinable resulta también aparente su naturaleza de ser esencialmente 
algo que, si se instancia, debe ser instanciada una de sus determinaciones, y 
debe haber una pluralidad de diferentes determinaciones incompatibles entre 
sí. La cuestión es que el fenómeno de, por ejemplo, la especie de rojez no es 
solamente el fenómeno de una especie determinada sino también es el fenó-
meno del color y del espacio cromático de una pluralidad continua de colores 
incompatibles entre sí y que pueden ser ordenados por diferentes dimensiones 
de semejanza y desemejanza. El fenómeno de una especie determinable es el 
fenómeno de un espacio de determinación.

Podemos volver ahora a la analogía de la ‘reminiscencia’. La semejanza o 
desemejanza notoria entre la experiencia presente y la experiencia pasada hace 
de base para el acto de rememorar. De un modo análogo, el fenómeno de una 
especie determinada perteneciente a un espacio de determinación hace de base 
para el fenómeno de otra especie determinada en el mismo espacio. Al encontrar-
se estas especies ubicadas en el mismo espacio de determinación, tendrán entre 
ellas cierta ‘distancia’ de semejanza/desemejanza. El acto de mentar un triángulo 
sobre la base de unas trazas en un pizarrón tiene que ver con que la figura que de 
hecho instancian esas trazas pertenece al mismo espacio de determinación que un 
triángulo. La ‘distancia’ de semejanza o desemejanza entre la figura geométrica 
de las trazas y un triángulo hace posible el acto de mentar especificante de un 
triángulo al mirar algo que no lo es. Nótese que aquí no se trata de que el acto 

15  La forma que tienen los trazos que se realicen en un pizarrón no conforman todavía un 
polígono, pues no tiene lados que sean rectas estrictamente. Se trata de una figura que se 
aproxima a un polígono en la medida en que sus lados sean aproximadamente rectos. 



220 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

de mentar la especie de triángulo tenga como base un acto de mentar previo de 
la especie determinable de figura geométrica. El acto de mentar el determinable, 
por sí mismo, es de un carácter diferente y puede no darse de ningún modo. 
Tampoco se requiere el acto de mentar la especie de la figura determinada de los 
trazos en el pizarrón. Esta forma podría no ser mentada en lo absoluto. Todo lo 
que se requiere es la base de experiencia de los trazos en la pizarra –una fantasía 
imaginativa también serviría para esto– para que pueda darse el acto de mentar 
de la especie de triángulo. La descripción fenomenológica más exacta del aparecer 
de un universal puro como un triángulo es que el acto de mentar especificante 
requiere como base, como algo dado pasivamente, el espacio de determinación 
al que pertenece el triángulo. 

Esto nos sirve de guía para considerar la fenomenología de especies tal como 
la del teseracto. Un cubo tridimensional sólo podría analógicamente servir para 
el acto de mentarlo. Uno puede imaginar circunstancias en las que uno viese un 
cubo dado por una sucesión de escorzos desde distintas perspectivas. Nada de 
esto es imaginable con un teseracto. La ‘concepción’ de un teseracto no tiene 
que ver con la generación de fantasías imaginativas sino sólo con actos de men-
tar algo cuyas instanciaciones no podrían ser ‘miradas’ en nuestra percepción 
ordinaria. Aquí también el acto de mentar debe tener como base el espacio de 
determinación de un determinable. La especie determinable correspondiente a 
un teseracto y a cualquier cuerpo que se aparezca a nuestra experiencia es un 
politopo –esto es, la generalización para cualquier dimensión de un polígono. 
Cualquier polígono es un politopo. Cualquier triángulo es la base para un acto 
de mentar un politopo y, también, el espacio de determinación a él asociado. 
Es este espacio de determinación lo que hace de base para el acto de mentar un 
teseracto. Es obvio, sin embargo, que la distancia de semejanza entre cualquier 
especie empírica de algún objeto dado experiencialmente será grande respecto 
de un teseracto. Algo con forma aproximadamente como la de un cubo –que 
puede ser la base para un acto de mentar especificante del universal puro de 
cubo– puede servir de base para un acto de mentar un teseracto. La forma ins-
tanciada en el objeto dado experiencialmente será de todos modos un politopo, 
y el espacio de determinación abierto por un determinable de politopo incluye 
la forma aproximadamente de cubo del objeto dado como también la especie 
de teseracto. Mientras mayor sea la distancia de semejanza/desemejanza de las 
especies bajo un determinable, mayor también debe ser la dificultad del acto de 
mentar la especie pura. Es mucho más sencillo, por lo tanto, darse el acto de 
mentar de un cubo teniendo como base algo con forma aproximada a un cubo, 
que darse el acto de mentar un teseracto. 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 221

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

El fenómeno de los universales puros, por lo tanto, requiere por un lado algu-
na especie semejante dada experiencialmente y que pertenezca al mismo espacio 
de determinación y, por otro, este espacio de determinación de un universal 
determinable. El acto de mentar del universal puro, sin embargo, no es el acto 
de mentar del universal determinable. Basta con que el espacio de determinación 
determinable venga dado ‘pasivamente’. ¿Cómo es esto posible? El mismo sujeto 
que en un tiempo ejecuta el acto de mentar el universal puro, en un tiempo 
anterior ha ejecutado el acto de mentar el universal determinable de ese campo. 
El espacio de determinación, entonces, viene a ser un horizonte dado para todos 
sus actos de mentar posteriores, en especial, para los actos de mentar universales 
en tal espacio de determinación. Una experiencia en que esté dada una especie 
empírica cualquiera puede ser la base para el acto de mentar de cualquier otro 
dentro del mismo espacio.

5. Conclusiones

En este trabajo, se ha mostrado en primer lugar cómo es que Husserl des-
cribe la fenomenología de los universales en Investigaciones lógicas y luego en 
Experiencia y juicio. En el primer trabajo se destaca que los actos de mentar 
especificantes –esto es, los actos que tienen como objeto intencional ‘especies’ o 
universales– tienen como base la misma experiencia de objetos particulares y sus 
momentos. En el segundo trabajo, en cambio, la base para los actos de mentar 
especificantes son series de momentos de una especie dados experiencialmente 
o bien variaciones de la libre fantasía. Se ha sostenido que debe preferirse la 
fenomenología descrita en el primer trabajo. En Investigaciones lógicas, en efecto, 
Husserl tiene en vista el fenómeno originario de los universales, un fenómeno 
cuya base es la experiencia particular de objetos particulares con sus momentos 
también particulares. Los actos de mentar especificantes son el fundamento de 
cualquier ‘variación’ de la libre fantasía. También estos actos de mentar son el 
fundamento de que las expresiones de un lenguaje lleguen a tener como valor 
semántico universales. Este análisis, sin embargo, requiere expandirse para uni-
versales que no son accesibles por sus momentos reales, pues no tienen ninguno.

Hay un fenómeno de los universales ‘empíricos’ tal como se ha indicado que 
tiene que ver con el aparecer de los universales de hecho instanciados en objetos 
que se nos ofrecen experiencialmente. Esta fenomenología de los universales 
empíricos es la base para la fenomenología de universales ‘puros’ que no están 



222 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

instanciados en objetos que se nos ofrecen experiencialmente. La fenomenología 
de estos universales puros tiene como base también objetos y momentos dados 
en la experiencia, pero, dado que se trata de universales que no están instancia-
dos en tales objetos y momentos, se requiere adicionalmente que venga dado, 
al menos ‘pasivamente’, el espacio de determinación al que el universal puro en 
cuestión pertenece. 

En cualquiera de estos casos, el de los universales empíricos y el de los univer-
sales puros, hay un fenómeno de los universales. Esto es, nuestra experiencia se nos 
muestra de entrada con universales instanciados en objetos particulares, determi-
nados y determinables. Los universales determinables dejan abiertos espacios de 
universales, aunque no estén instanciados. Junto con haber un fenómeno de los 
universales instanciados, entonces, hay un fenómeno de universales no instan-
ciados. Resulta, por lo tanto, que el ‘problema de los universales’ o ‘problema de 
lo uno en lo múltiple’ es simplemente el atenerse a la evidencia fenomenológica 
que se nos aparece desde un principio. Atenerse a la evidencia fenomenológica de 
acuerdo al Principio de todos los principios impone aceptar universales en nuestra 
ontología. Por supuesto, esta evidencia podría verse desvirtuada por evidencia 
ulterior que hiciese más razonable postular entidades de otras categorías, como 
clases de semejanza de objetos o clases de semejanza de tropos o momentos. 
Podría suceder que grandes ventajas teóricas explicativas se siguiesen de aceptar 
alguna forma de nominalismo y que no puedan ser replicadas por los universales. 
O podría ser que la postulación de universales resulte finalmente incoherente, si 
es que se llegase a descubrir que su existencia implica –de un modo que ahora 
no es obvio– una contradicción. El punto es que se requiere esa evidencia adi-
cional si es que uno va a defender cualquier posición nominalista o que rechace 
la existencia de universales. El examen de la fenomenología de los universales, 
entonces, muestra que aceptar universales es la posición ontológica que es racio-
nal adoptar por defecto. 

Tal como se ha indicado más arriba, la discusión contemporánea en metafísi-
ca de propiedades nos ha acostumbrado a pensar en los universales, así como en 
las restantes alternativas a los universales, como entidades cuya existencia debe 
ser justificada por su ‘rol teórico’ en la explicación ontológica de leyes naturales, 
poderes causales o prácticas inductivas, entre otras funciones. Los universales, en 
especial, parecen ser ‘entidades teóricas’ que exigen una argumentación adicional 
para ser aceptados respecto de las diferentes formas de nominalismo pues, en 
efecto, postular algo ‘universal’ sería postular algo ‘no dado en nuestra experien-
cia ordinaria’. La consideración de la fenomenología de los universales muestra 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 223

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

lo errada que es esta perspectiva. Es precisamente nuestra experiencia ordinaria 
la que constituye la base para actos de mentar especificantes. Es esa experiencia 
ordinaria aquella en que se da el fenómeno de los universales. Cualquier forma 
de nominalismo o cualquier forma de reducción de los universales a clases de 
tropos o momentos particulares resulta ser una ‘construcción teórica’ no aparente 
fenomenológicamente y que debe explicar –entre otras cosas– por qué los fenó-
menos de los universales son meramente apariencias que debemos desatender. 
Curiosamente, lejos de ser los universales ‘entidades teóricas’ que nos separan del 
mundo tal como lo experimentamos y nos hace ajenos a ese mundo, son algo 
que se nos ofrece en tal experiencia desde un principio. 

Agradecimientos

Este trabajo ha sido redactado en ejecución del proyecto de investigación 
Fondecyt 1160001 (Conicyt, Chile). Una versión preliminar fue presentada en 
la Universidad Andrés Bello. Agradezco los comentarios y sugerencias de los 
asistentes a esa presentación. Agradezco también las observaciones de Mariano 
Crespo y de los evaluadores anónimos de esta revista.



224 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

Referencias

Allen, Sophie R. (2016), A Critical Introduction to Properties, London: Bloomsbury 
Academic.

 Alvarado, José Tomás [Sombra], Sombra de universales. Manuscrito. Invierno de 2017. 
DOI 10.13140/RG.2.2.21735.14247 

Disponible en https://www.researchgate.net/publication/319517583_Sombra_de_uni-
versales. 

Aristóteles (). Categorías. Sobre la interpretación. Introducción, traducción y 
notas de Jorge Mittelmann. Buenos Aires: Losada.

Armstrong, David M. (1978a). Universals and Scientific Realism, Volume 1: Nominal-
ism and Realism, Cambridge: Cambridge University Press.

Armstrong, David M. (1978b). Universals and Scientific Realism, Volume 2: A Theory 
of Universals, Cambridge: Cambridge University Press. 

Armstrong, David M. (1989). Universals. An Opinionated Introduction, Boulder: 
Westview.

Biemel, Walter (1959). “Die entscheidenden Phasen der Entfaltung von Husserls 
Philosophie”, Zeitschrift für philosophische Forschung 13 Nº 2, pp. 187-213. 

Bell, David (1990). Husserl, London: Routledge. 

Crespo, Mariano (2009). “¿Hay una teoría no idealista de la constitución?”, Revista de 
filosofía 65, pp. 105-114. 

Edwards, Douglas (2014). Properties, Cambridge: Polity.

Funkhouser, Eric (2014). The Logical Structure of Kinds, Oxford: Oxford University 
Press.

García-Baró, Miguel (2008). Teoría fenomenológica de la verdad. Comentario continuo 
a la primera edición de Investigaciones lógicas de Edmund Husserl, Madrid: Univer-
sidad Pontificia Comillas.

Heidegger, Martin (1927). Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemayer Verlag. Traduci-
do como Ser y tiempo por Jorge Eduardo Rivera, Santiago: Editorial Universitaria, 
1997. 



Fenomenología de los universales y metafísica de propiedades 225

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 - 226. UNED, Madrid

Husserl, Edmund (1913a). Logische Untersuchungen. Herausgegeben von Ursula Pan-
zer, The Hague: Martinus Nijhoff (Husserliana, XIX/1-2). Traducido como Investi-
gaciones lógicas por Manuel García Morente y José Gaos, Barcelona: Altaya, 1929. 

Husserl, Edmund (1913b). Ideen zu einer Reinen Phänomenologie und Phänomenolo-
gischen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die Reine Phänomenologie. 
Neu herausgegeben von Karl Schuhmann. The Hague: Martinus Nijhoff, 1976 
(Husserliana, III/1-2). Traducido como Ideas relativas a una fenomenología pura y 
una filosofía fenomenológica. Libro Primero: Introducción general a la fenomenología 
pura, México: UNAM/FCE, 2013. Nueva edición y refundición integral de la tra-
ducción de José Gaos por Antonio Zirión Quijano. 

Husserl, Edmund (1948). Erfahrung und Urteil: Untersuchungen zur Genealogie der 
Logik. Redigiert und herausgegeben von Ludwig Landgrebe. Hamburg: Claassen 
Verlag. Traducido como Experiencia y juicio por Jas Reuter, Madrid: Editora Nacio-
nal, 1980. 

Jackson, Frank (1977). “Statements About Universals”, Mind 86, pp. 89-92. 

Künne, Wolfgang (1982). “Criteria of Abstractness. The Ontologies of Husserl, Frege 
and Strawson against the Background of Classical Metaphysics” en Barry Smith 
(ed.), Parts and Moments. Studies in Logic and Formal Ontology, München: Philoso-
phia Verlag, pp. 401-437.

Lewis, David (1983b). “New Work for a Theory of Universals”, Australasian Journal of 
Philosophy 61, pp. 343-377. 

Lohmar, Dieter (1998). Erfahrung und kategoriales Denken. Hume, Kant und Husserl 
über vorprädikative Erfahrung und prädikative Erkenntnis, Dordrecht: Kluwer. 

Lowe, E. Jonathan (2006). The Four-Category Ontology. A Metaphysical Foundation for 
Natural Science, Oxford: Clarendon Press. 

Oliver, Alex (1996). “The Metaphysics of Properties”, Mind 105, pp. 1-80. 

Philipse, Herman (1995). “Transcendental Idealism” en Smith y Woodruff Smith 
(1995), pp. 239-322.

Platón (1982). Menón, en Diálogos, Volumen II. Introducción, traducción y notas de 
F. J. Oliveri. Madrid: Gredos.

Platón (). Fedón. Traducción, notas e introducción de Alejandro G. Vigo. Buenos 
Aires: Colihue.

Smith, Barry y Woodruff Smith, David (eds.) (1995). The Cambridge Companion to 
Husserl, Cambridge: Cambridge University Press. 



226 José Tomás Alvarado Marambio

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 193 -226. UNED, Madrid

Smith, A. D. (2003). Husserl and the Cartesian Meditations, London: Routledge. 

Sokolowski, Robert (1970), The Formation of Husserl’s Concept of Constitution, The 
Hague: Martinus Nijhoff. 

Sowa, Rochus (2007). “Wesen und Wesensgesetze in der deskriptiven Eidetik Edmund 
Husserls”, Phänomenologische Forschungen, pp. 5-37. Traducido como “Essences 
and Eidetic Laws in Edmund Husserl’s Descriptive Eidetics”, The New Yearbook for 
Phenomenology and Phenomenological Philosophy 7 (2007), pp. 77-108; y “Essenc-
es et lois d’essence dans l’eidétique descriptive de Edmund Husserl”, Methodos 9 
(2009), http://journals.openedition.org/methodos/2214. DOI: 10.4000/metho-
dos.2214.

Sowa, Rochus (2010). “The Universal as ‘What is in Common’. Comments on the 
Proton-Pseudos in Husserl’s Doctrine of the Intuition of Essence” en Filip Mattens, 
Hanne Jacobs y Carlo Ierna (eds.), Philosophy, Phenomenology, Sciences, Dordrecht: 
Springer, pp. 525-557.

Sowa, Rochus (2016). “Eidos und A Priori: Husserls ontologische Konzeption des 
Apriori”, Discipline Filosofiche 26 Nº 1, pp. 9-45. 

Spinelli, Nicola (2017). “Husserlian Intentionality and Contingent Universals”, Argu-
menta 2 Nº 2, pp. 309-325. DOI 10.23811/48.arg2017.spi. 

Woodruff Smith, David (2007). Husserl, London: Routledge. 

Yoshimi, Jeff (2015). “The Metaphysical Neutrality of Husserlian Phenomenology”, 
Husserl Studies 31 Nº 1, pp. 1-15.

Recibido: 5/01/2018

Aceptado: 29/04/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 


