UNA APROXIMACION A LA GENESIS DE LAS
POTENCIAS DE 1.0 FALSO EN GILLES DELEUZE

AN APPROACH TO THE GENESIS OF THE
POWER OF THE FALSE IN GILLES DELEUZE

Sergio MARTINEZ V."
Universidad de Chile

ResuMEN: En el presente trabajo nos aproximaremos a Gilles Deleuze problemati-
zando lo que él llama potencias de lo falso. Para desarrollar esto, buscaremos relacionar
aquellas potencias con lo que el filésofo francés denomina caos-cosmos. En principio,
consideraremos, como una gufa para sostener aquella relacién, la inversion del platonismo
propuesta por Deleuze. Pues bien, quizd el problema que presentan las potencias de
lo falso es el de la verdad en tanto produccion. Serd en este tltimo sentido que sosten-
dremos que se encontraria la verdad de lo falso en la relacién entre arte y pensamiento.

ParaBras CrLAvEs: potencias de lo falso, caos-cosmos, inversién del platonismo,
arte, pensamiento.

ABSTRACT: In this work we approach G. Deleuze, problematizing the powers of the
Jalse. In principle, the issue at stake in this proposal is the inversion of Platonism. And
to explore this power, it is necessary to expose what Deleuze denominated caos-cosmos.
Perhaps this will allow us to conceive that the issue of the power of the false is the issue
of the production of truth. In this last sense, we will consider that the true of the false
can be found in the relation between art and thought.

Keyworps: powers of the false, caos-cosmos, inversion of Platonism, art, philo-
sophy.

" Investigador asociado Facultad de Artes. Universidad de Chile. Las Encinas N° 3370,
Macul, Santiago — Chile. Doctor en Filosoffa. Mencién en Estética y Teorfa del Arte. Becario
Conicyt 2013-2017. Universidad de Chile. E-mail: sergiosermar@ug.uchile.cl

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid



270 SERGIO MARTINEZ V.

G.Deleuze.- No seria ese Platén. Si pensamos en el Platén de la tltima
dialéctica,

en donde las Ideas son casi como multiplicidades que han de recorrerse
mediante las preguntas

¢c6mo? ;cudndo? ;en qué caso?, entonces, si, todo lo que digo me parece,
en efecto, platénico.

Si se trata, al contrario, del Platdn, partidario de una simplicidad de la
esencia o de una ipseidad de la Idea, entonces no.

El método de dramatizacién

[L]a potencia de lo falso es inseparable de una irreductible

multiplicidad.
«Yo es otro [Je est un autre]» ha reemplazado a Yo= Yo [Moi = Moi].

La imagen-tiempo

1. Introduccion

En este trabajo buscaremos exponer cudl es la naturaleza de las potencias
de lo falso a través de una lectura de Diferencia y repeticion de Gilles Deleuze.
Pero no restringiremos la interpretacién que propondremos a aquella obra, mds
bien la consideraremos como una guia que quizds nos permita ir més alld de
ella. En esta obra Deleuze volverd a proponer una lectura de E Nietzsche para
buscar exponer la naturaleza de aquellas potencias.! Segun el filésofo francés,
Nietzsche no es solo el pensador de la voluntad de poder o del eterno retorno
(o del Ubermensch o del nihilismo), mds bien estos conceptos son los que se le
presentan al fildsofo alemdn como necesarios para considerar que la naturaleza
de la verdad la expresa las potencias de lo falso. Para decirlo de otro modo,
para Deleuze la naturaleza de la natura naturans la expone la naturaleza de lo
falso; recordemos que Nietzsche afirmé haber encontrado un precedente en

' Recordemos que la primera interpretacién que Deleuze propone de Nietzsche se halla en

un libro cuyo titulo sintetiza el valor que le da Deleuze al pensamiento de Nietzsche al consi-
derar en términos nietzscheanos que la relacién que estd en juego podria leerse como una
antitesis, NVietzsche y la filosofia.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid



UNA APROXIMACION A LA GENESIS DE LAS POTENCIAS DE LO FALSO EN GILLES DELEUZE 271

Spinoza (Nietzsche, 1999: 168). Ahora bien, la verdad que aquella naturaleza
expresa se presenta en tanto problema en la medida en que las potencias de
lo falso se relacionarian con lo que Deleuze llama caos-cosmos. Es esta nuestra
hipétesis, y para desplegarla consideraremos a modo de segunda hipédtesis que
aquella relacién se descubrirfa en la relacién entre arte y pensamiento. En este
sentido, las lecturas que realiza Deleuze de diversas obras de arte, y que nutren
su propuesta filoséfica,” estarian intimamente relacionadas con la exploracién
de aquella relacion.

Este trabajo lo dividiremos en cuatro partes. En la primera parte, titulada:
la operacion de la defundamentacién, proponemos una aproximacién a lo que en
Diferencia y repeticién se denomina la inversion del platonismo, extrayendo las
consecuencias que implica esta inversion para el despliegue de nuestra hipétesis.
En la segunda parte, titulada: ;quién piensa en el pensamiento?, expondremos la
lectura que propone Deleuze de la introduccién de la forma vacia del tiempo en
el pensamiento. Consideramos que ésta es fundamental para ahondar en nuestra
hipétesis en cuanto es la experiencia que hace el pensamiento bajo aquella forma
la que expondria radicalmente las consecuencias de aquella operacién. En este
sentido, en la tercera parte, titulada: ¢/ arte de la caverna, volveremos nuevamente
a la lectura de Deleuze de Plat6n, ahora considerando la posibilidad de expresar
con aquella lectura la relacién entre las potencias de lo falso y el caos-cosmos.
Finalmente, en la cuarta parte, titulada: e/ circulo y la linea, buscaremos presentar
la relacién entre arte y pensamiento ateniendo, en tono nietzscheano, que el arte
es la expresién mds alta de las potencias de lo falso: “santifica la mentira, hace
de la voluntad de engafar un ideal superior” (Deleuze, 2002: 145). Pues, “no
hay sino devenir, y el devenir es la potencia de lo falso de la vida, la voluntad de
potencia” (Deleuze, 2015: 191).

2 Afirmar esto implica divergir de las lecturas que enfatizan la relacién de Deleuze con las
p g q

ciencias. Al respecto, ejemplarmente por el vinculo que establece con la fisica post-newtonia-
na, M. de Beistegui (2004) Pero, sin desconocer esto, habriamos de considerar el contenido
ficcional del uso que hace Deleuze de las ciencias, pues él mismo dice, citamos, prefacio a
Diferencia y repeticion, “[U]n libro de filosofia debe ser, por un lado, una especie muy parti-
cular de novela policial, y por otro lado, una suerte de ciencia ficcidn. (...). Hemos hablado
de ciencia en una forma que, bien lo sentimos, por desdicha no es cientifica” (2012:17-18).
Aqui creemos que habria que desarrollar una suerte de diagndstico que nos llevaria a investi-
gar por el sentido del humor deleuzeano. Por supuesto, esto serfa asunto de otro trabajo.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid



272 SERGIO MARTINEZ V.

2. La operacion de la defundamentacion

Para Deleuze, como lo expresard en Diferencia y repeticidn, la tarea de la
filosofia moderna no serd otra que la inversién (renversement) del platonismo
(2012: 105).? Pero el derrocamiento de aquella tradicién es complejo en cuanto
implica conservar algunas caracteristicas del derrocado. Principalmente, como
veremos, para Deleuze se tratard de extraer lo que se podria llamar el fundamento
infundado del platonismo. Esto es, hay que conservar del platonismo aquello
que resiste la mediacién de una identidad conceptual y que al tiempo “es objeto
de un encuentro fundamental” (2012: 215). Es esta resistencia que expresa el
objeto de un encuentro lo que obliga al pensamiento a sentir y pensar, lo cual
al mismo tiempo exige plantear de otro modo la pregunta por la naturaleza
del pensamiento en tanto la exigencia adviene del afuera de él (volveremos a
esto). Para Deleuze, en los didlogos llamados aporéticos Platén hace uso de la
pregunta “;qué es?” con un fin propedéutico, ya que si esta pregunta conduce
a la contradiccién y desemboca en el nihilismo es porque ella conlleva aque-
lla direccién. Como expondrd Deleuze, si aquella pregunta deja lugar a otras
preguntas de otro modo eficaces y potentes es porque con la misma forma de
la pregunta Platén busca abrir la regién de un problema en el que las ideas no
pueden concebirse como idénticas a si, esto es, ellas estdn mds alld del primado
del principio de identidad (o de una estabilidad estdtica del sentido) (2012:
285). Respecto a este punto, hay que volver a decir que el derrocamiento del
platonismo es mds complejo de lo que a simple vista podria creerse, porque
la aporfa no deja de ser un medio de acceso a aquella regién.? Pero no pode-
mos caracterizar el pensamiento de Deleuze como aporético, como ha senalado
E Zourabichvilli, a Deleuze le interesa desarrollar una légica de lo irracional,
“una légica extrema y sin racionalidad” (2007: 103).” Y la relacién entre las
potencias de lo falso y el caos-cosmos implica un despliegue de aquella légica
en tanto sostiene su necesidad desde afuera. Pues bien, dird Deleuze respecto a
Platén, en cuanto “se trata de poner en movimiento la dialéctica, la pregunta

3 Quienes han explorado desde una vertiente histérica y genealdgica la inversién platdnica
propuesta por Deleuze, son Daniel. W. Smith (2012) y Miguel de Beistegui (2012).

* Estarfamos tentados a preguntar, sel platén mistico? pero quizds Nietzsche exclamarfa o
sonreirfa, ;un Platén dionisiaco?

> “Irracional: la palabra no puede dar miedo, o justificar amalgamas lastimosas, sino desde el
punto de vista de una nostalgia del racionalismo, vale decir, de un pensamiento que no habria
recorrido el circulo del fundamento y no se hubiese convencido de no sostener su necesidad
sino desde afuera, vale decir, de un encuentro con lo que lo obliga a pensar” (Zourabichvili,
2007: 88).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid



UNA APROXIMACION A LA GENESIS DE LAS POTENCIAS DE LO FALSO EN GILLES DELEUZE 273

cqué es? [cursivas de G.D] deja lugar a otras preguntas, de otro modo eficaces y
poderosas (efficaces et puissantes), de otro modo imperativas: ;cudnto, cémo, en qué
caso? [cursivas nuestras]” (2012: 285). Tenemos, por un lado, que considerar
que para Deleuze un método plantea preguntas y una ontologia problemas, y
constantemente estas remiten unas a otras; por otro lado, lo que se aprende de
una Idea se descubre en un encuentro con ella. Lo primero puede de otro modo
plantearse considerando lo que dird Deleuze a propésito de Bergson, “diferencias
de naturaleza y naturaleza de la diferencia (...), [no] aparecen [sino] ligados”
(2005: 45). Esto es, tienen que proponerse otros procedimientos para explorar
la naturaleza de una idea que es la de la diferencia en tanto los procedimientos se
generan en base a otra experiencia de ella, pues tenemos que considerar que lo que
Deleuze busca expresar bajo aquella ligazon es: que las diferencias de naturaleza
son inmanentes a la naturaleza de la diferencia en tanto aquellas preguntas
implicitamente expresan que tiene que explorarse la idea de la diferencia como
si se tratase de un campo que solo se recorriese planteando otros procedimientos
que permitan llevar a cabo el recorrido.® ;Qué quiere decir esto, en cuanto
buscamos concebir aquella ligazén, si solo se aprende la naturaleza de una idea
en un encuentro con ella? Es ahora cuando tendremos que considerarla bajo la
operacion de la “defundamentacion universal (effondement universal)” (Deleuze,
2012: 116), pues en ella la inversién, creemos, comienza a tornarse relevante:
ahi un encuentro comienza a modularse. Para Deleuze, la defundamentacion
en cuanto operacién nunca termina por expresar: “esa libertad del fondo no
mediatizada, este descubrimiento de un fondo detrds de cualquier otro fondo,
esa relacién de lo sin-fondo con lo no-fundado” (2012: 116). Ahora bien, para
aprehender aquella operacién y aquella ligazdn, en cuanto en el proceder del
defondamiento se confunde lo sin-fondo con lo no-fundado, serd necesario
distinguir la naturaleza de la diferencia de la del tiempo (Deleuze, 2012: 116).
Aquella operacién implicada en la inversién del platonismo no sélo expresa que
la diferencia se concibe en el tiempo, sino también, dicho bergsonianamente, que
la idea de diferencia es la de la duracién en tanto que multiplicidad intensiva.”
En otras palabras, para Deleuze implica tiempo la diferencia y la desenvoltura de

¢ La nocién de campo Deleuze la introduce con fuerza en Ldgica del sentido, serie XV, en

referencia a los trabajos de Gilbert Simondon. Quien ha notablemente enfatizado el papel
que cumple Simondon en el pensamiento de Deleuze, es A. Sauvagnargues (2009), especial-
mente en los capitulos X y XI y la primera parte del XII.

7 H. Bergson, retroactivamente leido por Deleuze (2005), concebia desde una perspectiva
ontoldgica que la idea de multiplicidad podriamos considerarla actual (extensiva) y virtual-
mente (intensivamente). Ver también el fundamental capitulo “De la multiplicidad de los
estados de conciencia” de Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia (1999).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid



274 SERGIO MARTINEZ V.

la diferencia en el tiempo se la explora considerando otros procedimientos, otras
preguntas, que permitan concebir el movimiento que en el tiempo expresa ella.
Pero podria replicarse: Deleuze busca exponer que la naturaleza de la diferencia
es la del acontecimiento y para pensar en él hay que concebirlo en tanto relacién;
en Deleuze, debe ser pensada la idea de diferencia bajo el concepto de relacién
en la medida en que aquellas preguntas recorren el campo de un problema que
lo diferencia una multiplicidad de relaciones (por ejemplo, en el libro Proust y
los signos la figura de la arana es la que se torna relevante en tanto despliega las
intensidades en las que consiste aquella obra, este es el personaje conceptual de
aquel libro como autor anénimo de las relaciones que se tejen en la recherche
de Proust). Pues bien: Deleuze afirma que “las Ideas son multiplicidades puras”
(2012: 293), pero dird también que, citamos,

el dominio de la Idea es el de lo inesencial. La Idea se declara de parte
de lo inesencial de una manera tan resuelta, con tan cruel obstinacién, como
aquella con la que el racionalismo declaraba, por el contrario, para la Idea,
la posesién y la comprensién de la esencia” (2012: 284).

Si aquellas preguntas expresan que la naturaleza de la Idea es la de lo inesen-
cial en tanto en cuanto ella implica el tiempo, serd la inversién planteada por
Deleuze la que comenzard a cobrar otros tintes. Pues aquellos procedimientos
bajo otra coloratura expresan que es la diferencia en tanto Idea: una multiplicidad
que cambia de naturaleza en la medida en que se diferencia: una heterogeneidad
cuya duracidn es distintiva de ella. Como dird Deleuze, si “el problema, como
objeto de la Idea, se encuentra del lado de los sucesos, de los accidentes, de las
afecciones” (2012: 284), lo que sea una idea de diferencia lo aprenderemos en
el tiempo en cuanto se expresan en él los sucesos, los accidentes, las afecciones,
que presentan las diferencias de naturaleza que estdn ligadas inmanentemente
a la naturaleza de la diferencia. Por ello, es la naturaleza de la diferencia la de
la pura contingencia. Ahora bien, para considerar estos cambios es necesario

En este sentido, el tiempo de la diferencia serfa el de una heterogeneidad indivisible, simbé-
licamente no-reductible (volveremos a esto). Y acaso, ;no se trata sino de la Memoria? Para
considerar el paso de la psicologia, de la epistemologia y de la ontologfa bergsoniana, conci-
biendo un continuo hecho de rupturas entre multiplicidades, ver, M. Ruiz Stull (2013).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid



UNA APROXIMACION A LA GENESIS DE LAS POTENCIAS DE LO FALSO EN GILLES DELEUZE 275

algo que nos lo hagan sensibles y pensables, algo que vuelva a traer un aconteci-
miento, algo que componga un acontecimiento. ;Cémo se presenta aquello que
persiste?, ;como podemos sentir y pensar en la diferencia?, ;cudl encuentro con
la diferencia? En efecto, no en vano se ha llamado a la propuesta deleuzeana,
partiendo por el mismo Deleuze, empirismo trascendental. Y podriamos decir que
para Deleuze “la obra de arte que abandona el dominio de la representacién para
devenir «experiencia», empirismo trascendental o ciencia de lo sensible” (2012:
101), es el objeto poético a sentir y pensar.® Es un objeto poético el que vuelve a
dar la diferencia o, mds bien, en tanto objeto de experimentacién, él crea una
diferencia que nos la hace sensible y pensable.

En la relacién entre arte y pensamiento hallarfamos una expresién de la dife-
rencia en tanto ella se experimenta en una obra de arte.” Es decir, si consideramos
que la relacién entre las potencias de lo falso y el caos-cosmos la presenta aquella
relacidn, en ella es una experiencia de lo real lo que se expresa. Pero para desarro-
llar esto, serd necesario antes preguntar: ;cuél es la experiencia del pensamiento
que estd considerando Deleuze? Ello, creemos, nos permitird preguntar por la
relacién entre aquellas potencias y el caos-cosmos en cuanto no deja de insistir
la pregunta por las condiciones de aquella experiencia.

3. ¢Quién piensa en el pensamiento?

En Deleuze, lo que hace interesante la naturaleza de la diferencia es lo que
la torna problemdtica, y nuestra hipdtesis es que la relacién entre el caos-cosmos
y las potencias de lo falso hace de aquella naturaleza un problema. Pues bien,
para Deleuze la experiencia del pensamiento se produce en y por un encuentro
que resquebraja la naturaleza de la representacién (2012: 101), ahora al mismo
tiempo tenemos que concebir que lo que distingue aquella experiencia de la
naturaleza de la representacién es que el tiempo se ha introducido en aquella
experiencia. Es decir, en cuanto lo que hace pensar se halla en la relacién entre
lo no-fundado y lo sin-fondo, es necesario considerar el proceder del defon-
damiento en el tiempo para concebir la experiencia del pensamiento. En este

8

Tomamos la nocién de objeto poético (poetischer Gegenstand) de J. Vogl (2003). De similar
modo se pronuncia Pardo (2011: 114-115).

A proposito del titulo de este trabajo, pero ya de lleno entrando en los estudios sobre cine
de Deleuze, considerando el cine como un objeto de experimentacidn que revela la naturale-
za del movimiento y del tiempo, ver P. Marrati (2003).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid



276 SERGIO MARTINEZ V.

sentido, para Deleuze, el tiempo que expone aquella experiencia hace que el
sujeto pensante experimente una fisura por la que se expresa que la actividad del
pensamiento es la de un otro en ¢€l: es la no-coincidencia consigo la experiencia
de un otro en él. Dicho de otro modo, es el pensamiento bajo la forma del tiem-
po el que experimenta la diferencia, pero esto es justamente lo que bajo la ley de
la identidad en el concepto (A = A), que rige el proceder de la representacion,
el sujeto pensante no puede representar en tanto en cuanto la forma vacia del
tiempo introducida en aquella ley rompe con aquel principio (2012: 101). En
unas pocas palabras, para Deleuze la introduccién de aquella forma quiebra el
primado del principio de identidad cuestionando el estatuto del sujeto. Entonces,
¢quién piensa en el pensamiento? Deleuze, al enunciar “yo es un otro”, que en
esto sigue a Kang,'” estd considerando que es la forma vacia del tiempo la que
se ha tornado determinante para la relacién entre pensamiento y existencia.
Es bajo aquella forma que el pensamiento se revela como la actividad de un
otro; es bajo aquella forma del tiempo que aprendemos qué es la existencia,
su pasividad, su cardcter contemplativo que se expresa en tanto que actividad
sintética. En este sentido, hay un paso del tiempo qua lapso de tiempo que hace
que el pensamiento no coincida consigo mismo (dicho en clave psico-l6gica,
se tratarfa de una bio-grafia).!" Pues bien, después de Kant, para Deleuze, es la
relacién entre existencia y pensamiento la que ha experimentado una revolucién
que atafe a lo que la determina en cuanto tal al introducirse la forma del tiempo
en ella: la forma pura y vacia del tiempo. Como dird Deleuze,

[d]e un extremo al otro, el Yo [/e] estd como atravesado por una fisura:
estd fisurado por la forma pura y vacia del tiempo. Bajo esta forma, es el
correlato del yo [mo0i] pasivo aparecido en el tiempo. Una falla o una fisura
en el Yo [/e], una pasividad en el yo [01], he aqui lo que significa el tiempo;
y la correlacidn entre el yo [moi] pasivo y el Yo [/e] fisurado constituye el

10 Fl “yo es un otro” es una de las cuatro férmulas poéticas propuesta por Deleuze para resu-
y

mir su lectura de Kant. Ver Deleuze (1996: 44-45). Ver también, la variacién que experimen-
ta este enunciado si perder su propio continuo en ;Qué es la filosofia?, precisamente en la
relacién que establece Deleuze entre arte y filosoffa, (2009: 212).

11 “De modo que la espontaneidad de la cual tenga conciencia en el Yo pienso no puede ser
comprendida como el atributo de un ser sustancial y espontdneo, sino solamente como la
afeccién de un yo pasivo (moi passif) que siente que su propio pensamiento, su propia inteli-
gencia, aquello por lo que él dice yo (JE), se ejerce en él y sobre él, no por é1” (2012: 141-142
(116)).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid



UNA APROXIMACION A LA GENESIS DE LAS POTENCIAS DE LO FALSO EN GILLES DELEUZE 277

descubrimiento de lo trascendental o el elemento de la revolucién coperni-
cana (2012: 142).

Es bajo el orden del tiempo, el de “la cesura, y el antes y el después que orde-
na de una vez por todas” (Deleuze, 2012: 146), que es la expresién simbdlica
de aquella forma, que se expone lo que piensa en tanto se diferencia del sujeto
pensante. Es decir, bajo la forma vacia del tiempo, por la fisura en el yo [/e] lo
que se expresa es un otro. O, como dird Deleuze, ya desde Ldgica del sentido a
partir de la obra de Joe Bousquet, “mi herida existia antes que yo, he nacido
para encarnarla” (Serie XXI). Esta revolucién, para Deleuze, llevada a sus tltimas
consecuencias por Holderlin,'? expresa que la forma vacia del tiempo, su estricta
formalidad, estd ahi para un “excesivo informal (Unformliche)” al que cada vez
se vuelve en el retorno de lo que 7o puede representar el sujeto pensante (2012:
149). Dicho de otro modo, la forma vacia del tiempo expresa que la actividad
del pensamiento es la de un otro en él y la diferencia le es constitutiva en tanto
él es en el tiempo.

Pues bien, si la cesura es el punto de nacimiento de la fisura del sujeto (del
yo pensante), en lo que vuelve con ella, las Ideas que se desprenden de los impe-
rativos, y los imperativos son los de un inconsciente, tiene que considerarse una
multiplicidad. Dicho de otro modo, lo que puede llevarnos a concebir que lo
que opera efectivamente en el tiempo es la defundamentacién universal, en la
medida en que aquel excesivo informal es lo que ha buscado elaborar Deleuze
bajo la nocién de multiplicidad (Zourabichvili, 2007: 66-70), tiene que consi-
derarse bajo la experiencia de una cesura. Lo que vuelve bajo aquella forma del
tiempo implica la no-coincidencia entre pensamiento y existencia. Podriamos
decir, tenemos que considerar una suerte de defondamiento del inconsciente
para considerar que lo que piensa no es una sustancia pensante. O, en el decir
de Ldgica de sentido, hay que sustraerle todo atisbo de zelos a lo que piensa; los
imperativos son los de un inconsciente que se compone de emisiones de singu-
laridades, pre-individuales y pre-personales, que se distribuyen nomadicamente:
el inconsciente no puede considerarse constituido « priori (estaria més alld del

2" Deleuze remite a las “notas sobre Edipo” y a “las notas sobre Antigona”. En la traduccién

al espafiol, por E Martinez Marzoa (2014: 146-156 y 157-166). Desarrollar esto estd mds alld
de los limites de este trabajo.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid



278 SERGIO MARTINEZ V.

teatro psicoanalitico) en tanto en cuanto el tnico & priori es el de la forma vacia
del tiempo. Es en este sentido que, citamos a Deleuze,

[L]a ontologia es la jugada de dados: «caos-cosmos» [chaosmos] de don-
de surge el cosmos. Si los imperativos del Ser [los de un inconsciente ina-
semejable a forma humana alguna, incluso si se le considera por analogfa
(agregado nuestro)] tienen una relacién con el Yo [/e], la tienen con un Yo

fisurado, cuya fisura desplazan y reconstituyen cada vez segtin el orden del
tiempo” (2012: 301).

Es decir, en cuanto que vuelve aquello impensable a expresarse bajo la forma
vacia del tiempo, el pensamiento que experimenta el limite de si se extravia en
aquello que le demanda pensar: un caos-cosmos (o un cuerpo sin érganos, para
decirlo con Mil mesetas). Si la experiencia del pensamiento que estd consideran-
do Deleuze es la de la relacién entre la diferencia y el tiempo, lo que expresa la
relacién entre el caos-cosmos y las potencias de lo falso de aquella relacién es
que ella se experimenta como retorno, y en esta tltima relacién bajo la nocién
de repeticién (répétition). Y para Deleuze no puede sino bajo una nocién de
répétition considerarse la diferencia: el término 7épétition en francés puede tam-
bién traducirse por ensayo.'’ Ahora bien, permitasenos un juego de palabras,
si un ensayo (Versuch) expresa un experimento, también tenemos que intentar
considerar que aquella relacién entre el caos-cosmos y las potencias de lo falso la
presenta ejemplarmente la relacién entre arte y pensamiento.

4. Kl arte de la caverna

Antes de proponer una aproximacién a la relacién entre arte y pensamien-
to, es deseable volver a considerar cémo opera el platonismo para concebir la
relacién entre las potencias de lo falso y el caos-cosmos. Pues, como bien sabia
Nietzsche, aquella operacién estd fundada en una imagen moral del mundo (y no

3 Recordemos que Michel Foucault (1995) propuso una lectura de Diferencia y repeticion

inspirado en una suerte de teatrologia de la misma. Por otra parte, Deleuze llama a la volun-
tad de potencia: teatro de toda metamorfosis (2012: 360)

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid



UNA APROXIMACION A LA GENESIS DE LAS POTENCIAS DE LO FALSO EN GILLES DELEUZE 279

tenemos que olvidar la impresién estética que estd implicada en aquella imagen).
Pero para esto hay que considerar el vinculo entre la dialéctica y el mito. En la
lectura de Deleuze, Platén va elaborar un método cuyo leitmotiv no es distinguir
a las especies de un género sino mds bien, “dividir una especie confusa en linajes
puros, o de seleccionar un linaje puro de un material que no lo es” (Deleuze,
2012: 106). Este método de divisién, de lo puro y lo impuro, de lo bueno y lo
malo, de lo auténtico y lo inauténtico, halla en el mito su piedra de toque; es que
en cuanto se descubre que es con aquel método que opera la dialéctica se revela
que ella necesita de un fundamento indecidible. Citamos,

[Plues, si bien es cierto que el mito y la dialéctica son dos fuerzas distin-
tas en el platonismo en general, esta distincidon deja de valer en el momento
en que la dialéctica descubre en la divisién su verdadero método. La divi-
sién supera la dualidad e integra el mito en la dialéctica, hace del mito un
elemento de la dialéctica misma. La estructura del mito aparece claramente
en Platén: es el circulo, con sus dos funciones dindmicas, girar y volver, dis-
tribuir o repartir; la distribucién de las partes pertenece a la rueda que gira,
asi como la metempsicosis al eterno retorno (Deleuze, 2012: 109).

sQué es lo que instituye un mito? Un fundamento. Esto es lo que no puede
estar fundando racionalmente, como decfamos al principio, esto es el fundamen-
to infundado del platonismo: el mito es lo indecidible, la otra cara de la dialéc-
tica. Para Deleuze, distinguir entre auténticas copias y falsas copias, expulsar los
simulacros en tanto en cuanto se asemejan a la copia de una copia, tiene como
fin jerarquizar las apariencias acorde a lo que es verdadero en el platonismo:
una imagen o mito moral y politico que subyace a la dialéctica. En este sentido,
aquellas copias de copias que han perdido toda semejanza con el original en
cuanto problematizan aquella distincién son necesarias de expulsar; célebre en
este sentido es la expulsién de casi todos los poetas de la Repriblica de Platén,
pues un simulacro es lo que se hace indistinguible de una copia (lo cual significa
que los simulacros pueden derrocar los mitos que busca instaurar Platén para su
Republica). Pues bien, citamos a Deleuze,

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid



280 SERGIO MARTINEZ V.

[Clonforme a la més antigua tradicién, el mito circular es, en efecto, el
relato-repeticién de una fundacién [por ejemplo, en el Politico bajo la forma
del Dios-pastor (agregado nuestro)]. La divisién lo exige como el fundamen-
to capaz de establecer la diferencia; a la inversa, exige la divisién como el

estado de la diferencia en lo que debe ser fundado (2012: 109).

Si Deleuze buscard proponer un concepto de la diferencia en si misma, que
no opere bajo una concepcién mitica de ella, es decir, bajo el relato-repeticién
de una fundacién, también hard de la repeticién una nocién esencial para la
elaboracién de aquel concepto. La diferencia, més alld de la mediacién de la
identidad conceptual, es la que hay que afirmar en la repeticiéon de ella. Pero,
entonces, shay acaso un circulo del cual Deleuze no ha podido escapar? ;resta
la l6gica de aquella estructura mitica? O bien, ;no era la distincién entre mito y
dialéctica la que se exponia como problemdtica? Pues bien, si la diferencia retorna
en una repeticion, ella no puede retornar sin hacer de la diferencia el efecto de
una répétition. Pero ;quién es el que la instaura?, ;qué es lo que instaura? Como
dird Deleuze, citamos,

Platén oponia el eterno retorno al caos, como si el caos fuera un estado
contradictorio, que debiera recibir desde afuera un orden o una ley, seme-
jante a la operacién del Demiurgo tratando de moldear la materia rebelde.
[Y] remitia al sofista a la contradiccidn, a ese estado supuesto del caos, es
decir, a la mds baja potencia, al dltimo grado de participacién. (...) [Pero] en
verdad, la enésima potencia no pasa por dos, tres, cuatro, sino que se afirma
inmediatamente para constituir lo mds alto: se afirma del caos mismo; y,
como dice Nietzsche, el caos [caos-cosmos (agregado nuestro)] y el eterno
retorno no son dos cosas distintas (2012: 116).

En cuanto Deleuze considera que una enésima potencia no pasa por distintos
estadios sino mds bien estdn plegadas o implicadas las diferencias en intensidad
en ella, la naturaleza de la diferencia es la que se expresa en el eterno retorno.
Dicho de otro modo, para Deleuze el pensamiento del eterno retorno opera
como un transporte en tanto en cuanto afirma cada vez lo que se expresa en él:

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid



UNA APROXIMACION A LA GENESIS DE LAS POTENCIAS DE LO FALSO EN GILLES DELEUZE 281

el movimiento de la diferencia. Es en este sentido que puede decirse, como dice
Deleuze, que aquel pensamiento es necesario para constituir lo mds alto al mismo
tiempo que se expresa como inmanente a la experiencia de aquel. Para Deleuze,
lo que cada vez vuelve en el tiempo una vez resquebrajada la representacién es
la naturaleza de la diferencia; esto es, en un encuentro con lo que la hace sentir
y pensar vuelve a experimentarse una enésima potencia. El resultado que arrojen
los dados implica la diferencia, pero es lo impredecible el resultado: no podemos
anticipar lo que va a expresar lo inconsciente.' En términos bergsonianos, lo que
estd plegado intensivamente es la memoria, pero ella no vuelve sino como olvido.
Entonces, ;podriamos intentar considerar una mezcla de autores o, como le gusta
decir a Deleuze en Diferencia y repeticion, un collage (2012: 18)? Pero, para que se
sostenga el cuadro es necesario tornarlo verosimil. Pues bien, habriamos de decir
que en Deleuze el cruce que tenemos que intentar concebir para aproximarnos
a aquella relacién entre las potencias de lo falso y el caos-cosmos, y con ello a la
relacién entre arte y pensamiento, es entre la nocién de devenir nietzscheano y la
nocién de memoria bergsoniana. Brevemente, una memoria que para Deleuze,
y para Bergson, sale de la esfera de lo humano extendiéndose intensivamente en
la evolucién no-humana (2012: 320)." Un devenir para Deleuze, pero en los
términos de la Ciencia jovial §54 de Nietzsche, en el que lo viviente se afirma en
tanto apariencia (Schein), en la que

[L]a mds excelsa consecuencia e interrelacién de todos los conocimien-
tos es y seguird siendo, tal vez, el medio supremo para mantener de pie la
universalidad de las ensofiaciones y el pleno entendimiento de todos estos
sohadores entre si, y también junto a ello, lz duracion del sueno.

14 Para David Lapoujade, en su estudio en torno a Deleuze, “ Diferencia y repeticion y Légica
del sentido estan bajo el signo de ese sin fondo y de aquello que lo puebla, singularidades
preindividuales e impersonales, intensidades, multiplicidades, diferencias libres o némadas.
Toda la “filosofia de la diferencia” sale de ahi” (2016: 34).

15 Como dird P Marrati, “Bergson hace de la duracién la apertura del tiempo como cambio,
apertura del universo o del ser. Bergson llama a menudo a esta dimensién el Todo. Pero,
insiste en ello Deleuze, es necesario no equivocarse: el Todo no es un conjunto cerrado; él
mismo es lo Abierto, dimensién de un ser-tiempo que cambia y asi dura y produce lo nuevo.
Si los movimientos son cualitativos y heterogéneos es porque participan en el Todo del uni-
verso. Expresa un cambio en el Todo” (2003: 24).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid



282 SERGIO MARTINEZ V.

Pues bien, para Deleuze, el devenir vuelve como un olvido en el que se
expresa la duracidn de un sueno que puede considerarse como la repeticién (répé-
tition) de una memoria de caos-cosmos. Podriamos decir, que con Bergson y
Nietzsche, siguiendo la lectura de Deleuze, es el olvido de la memoria lo que un
animal-simbdlico experimenta, lo que no puede repetir sino olvidando. En este
sentido, un encuentro con un signo y/o una imagen abre la experiencia de una
multiplicidad que implica una memoria y un devenir en tanto Olvido en cuanto
se expresan distintos umbrales que desplegdndose van presentando lo inhuma-
no de lo humano, lo otro de lo humano. O como dird Deleuze, a propdsito de
Proust, “lo virtual no se opone a lo real, sino tan solo a lo actual. Lo virtual posee
una realidad plena en tanto es virtual [cursiva de G.D]” (2012: 314-315). En este
punto, considerando lo dicho, si el acontecimiento equivale a un devenir-otro y
él se experimenta en una obra de arte al devenir ella experiencia, ;cémo encontrar
lo virtual? Que un acontecimiento define la experiencia del pensamiento en tanto
trae de vuelta una enésima potencia, tendria que llevarnos a considerar, siguiendo
a Nietzsche, una incorporacién (Einverleibung) de aquel.'® Si lo otro en el pen-
samiento se experimenta como una multiplicidad que se compone de relaciones
dispares y de diferencias en intensidad que expresaran la naturaleza de lo que en
él piensa: un caos-cosmos o, en los términos de Ldgica del sentido, “un mundo
hormigueante” (serie XV), también hay que concebir que aquella experiencia
puede devenir una suerte de novela: la de un mundo como novela: una en que
se expresa el tiempo fuera de quicio (hay que considerar que la forma del tiempo
se ha introducido en aquella o bien, que con aquella introduccién comienza una
novela, pero no podemos saber en principio en cudl pagina. Un caso ejemplar
para Deleuze es el Ulises de Joyce, y las referencias a Hamlet en el Ulises son sin
duda claves). Dird Deleuze respecto a esta novela que, “[s]e confunde con la gran
obra, que mantiene todas las series complicadas, que afirma y complica todas
las series simultdneas” (2012: 192). Pues, si en esta obra se halla implicado lo
que (se) diferencia (en) ella (la parte virtual de ella): un caos-cosmos, lo que le
interesa a Deleuze de ello es el desplazamiento del sentido o del sin-sentido que
va dispersando las historias en la medida en que retorna un movimiento aleato-
rio que va propagando y constituyendo la gran obra,'” pues en aquel mundo se
experimentaria un extravio o un laberinto que es propio al desplazamiento de

' Nietzsche, E: La ciencia jovial, trad. Jara, J., Caracas, Monte Avila Editores Latinoamérica,
1999, §110. “;Hasta qué punto tolera la verdad hacerse cuerpo [die Einverleibung: la incor-
poracién]? —Esa es la pregunta, ése es el experimento”, Ibidem.

17" Podria considerarse lo que dice Deleuze respecto a la novela Cosmos de Gombrowicz
(2012: 191), y singularmente lo que ya en el prélogo se expresa en tanto que este “esboza una
teorfa de las series inconexas, de su resonancia y del caos”, (2012: 191).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid



UNA APROXIMACION A LA GENESIS DE LAS POTENCIAS DE LO FALSO EN GILLES DELEUZE 283

lo que va tomando consistencia por azar, esto es, el caos-cosmos. En Deleuze, si
estas historias son constitutivamente divergentes en tanto que aleatoria la comu-
nicacién entre ellas, es porque, en términos del filésofo francés, “el horizonte de
convergencia estd en un caos, desplazado siempre en ese caos. Este caos mismo
es lo mds positivo, al propio tiempo que la divergencia es objeto de afirmacién”
(2012: 192). En este sentido, retorna una relacion disyuntiva: divergencias que
expresan simultdneamente aquella gran obra como constitutivas de ella, lo cual
expone que el mundo en tanto novela se presenta como un caos-cosmos. Como
dirfa Deleuze con Borges,'®

Fang, digamos, tiene un secreto; un desconocido llama a su puerta; Fang
resuelve matarlo. Naturalmente, hay varios desenlaces posibles: Fang puede
matar al intruso, el intruso, puede matar a Fang, ambos pueden salvarse,
ambos pueden morir, etc. Todos los desenlaces ocurren; cada uno es el punto
de partida de otras bifurcaciones” (2002: 142)."

Que en Deleuze cada historia que diverge no sea “un punto de vista dife-
rente sobre una misma historia, a la manera de los puntos de vista sobre la ciu-
dad segtin Leibniz”, “[sino] historias completamente distintas que se desarrollan
simultdneamente” (2012: 191), expresa que una enésima potencia en su mis alta
expresién presenta un mundo como constitutivamente divergente®. Pues bien, lo
que vuelve a instaurar la diferencia, aquello que hace de la repeticién (répétition)
un acto de creacién,? puede llegar a experimentarse como una experiencia del
pensamiento. En el caso de la gran obra puede tratarse de la experiencia de una
novela, pero una que se torna interminable, inacabable, sin comienzo ni fin,
encontrindonos en ella justo en el medio de una disyuncién: “[e]sa trama de

'8 Pues véase también en torno al juego de la loteria y el azar, Ldgica del sentido, serie X. Y si

bien la obra literaria principal en Ldgica de sentido es 1a de Lewis Carroll el papel de Jorge Luis
Borges, y principalmente, de Ficciones, no deja de ser relevante.

19" En Ldgica del sentido este fragmento se expresa en la serie XVI.

2 Borges dird en El jardin de senderos que se bifurcan, “[clasi en el acto comprendi, el jardin
de los senderos que se bifurcan era la novela caética. (...). En todas las ficciones, cada vez que
un hombre se enfrenta con diversas alternativas, opta por una y elimina las otras; en la del
casi inextricable Ts'ui Pén, opta —simultdneamente- por todas. Crea diversos porvenires,
diversos tiempos que proliferan y se bifurcan” (2002: 141-142).

21 Llevéndola a un extremo, al modo de “Pierre Minard, autor del Quijote” en Borges, ver,
(2002: 51-66).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid



284 SERGIO MARTINEZ V.

tiempos que se aproximan, se bifurcan, se cortan o que secularmente se ignoran,

abarca todas las posibilidades” (Borges, 2002: 145).%

Un caos-cosmos expresa la naturaleza azarosa de un pensamiento que halldn-
dose en accidentes, afecciones, sucesos, se experimenta conmocionado por lo que
en €l piensa. Lo cual implica concebir que aquella experiencia del pensamiento
involuntariamente se encuentra con el acontecimiento, como si se encontrard por
un golpe de dados con él; es un acontecimiento el que encuentra aquella expe-
riencia alterindola (de ahi la naturaleza involuntaria o pasiva que se expresa). Para
Deleuze, el pensamiento experimenta un extravio, se extravia en un laberinto
que no tiene comienzo ni fin para encontrarse en otro desvio; desvios de desvios
hasta encontrarse con aquel secreto que tiene Fang segtin Borges y que no impli-
ca sino varios desenlaces posibles. Pero si consideramos que aquella experiencia
puede volver a repetirse, es la repeticién (répétition) de ella la que la expresa las
potencias de lo falso en tanto en cuanto lo que se ensaya puede concebirse como
un acto de creacién que expone lo que afirman aquellas potencias.” Pues bien:
lo que no se puede saber es lo que de aquel ensayo se instauraria de un enfren-
tamiento contra el caos: lo que es creado nace del olvido (de la memoria). La
experiencia del pensamiento adviene en un encuentro que no puede sino sentirse,
considerando que el signo de una intensidad es lo que se siente en tanto aquel
expone la diferencia. En este sentido, en Deleuze un devenir se presenta como la
verdad de lo falso en cuanto se expresa como potencia de lo falso de la vida. En
el decir de la Ciencia jovial §54 de Nietzsche, de la apariencia (Schein). En unas
pocas palabras, no hay sino potencia de lo falso, o sea, la verdad es e lo falso en
tanto ella vuelve a dar la experiencia de un caos-cosmos. Como dice Deleuze en
Nietzsche y la filosofia, “la actividad de la vida es como una potencia de lo falso,
enganar, disimular, deslumbrar, seducir. Pero para que se efectie, esta potencia
de lo falso debe ser seleccionada, redoblada o repetida, es decir, elevada a una
mis alta potencia” (2002: 145). O como dirfa H. Michaux,

22 “_Precisamente- dijo Albert-, £/ jardin de senderos que se bifurcan es una enorme adivinan-

za, o pardbola, cuya tema es el tiempo; esa causa recéndita le prohibe la mencién de su nom-
bre” (Borges, 2002: 144).

# “La potencia de lo falso debe ser llevado hasta una voluntad de enganar, voluntad artistica
Unica capaz de rivalizar con el ideal ascético y de oponerse con éxito a este ideal. Precisamen-
te el arte inventa mentiras que elevan lo falso a esta mayor potencia afirmativa, hace de la
voluntad de engafiar algo que se afirma en la potencia de lo falso” (Deleuze, 2002: 145).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid



UNA APROXIMACION A LA GENESIS DE LAS POTENCIAS DE LO FALSO EN GILLES DELEUZE 285

Las extensiones mds considerables, las menos parecidas al hombre son las
que entonces mds le convienen. De nuevo todo es posible. Lo “sin forma”,
el “Todo” puede ocurrir. Si permanecemos en el ensueno. El activo ensueno.
El ensuefo que siempre hay que volver a empezar (2005: 212).

La experiencia del pensamiento la despliega una enésima potencia que en la
medida en que se presenta como multiplicidad expresa para Deleuze “la diferen-
cia infinitamente desdoblada que resuena al infinito” (2012: 333-334). Pues bien,
si en este trabajo intentamos decir que la natura naturans es otro nombre para
las potencias de lo falso,?* es justamente esto lo que no podria volver a tornarse
sentible y pensable sin experimentar la improductividad de aquella naturaleza en
una exposicién que la exprese, esto es, en una obra de arte. Como dird Deleuze,
“en condiciones tales que lo falso se convierte en el modo de exploracién de lo
verdadero, en el espacio propio de sus disfraces esenciales o de su desplazamiento
fundamental: el pseudos aqui devino el pathos de lo Verdadero” (2012: 170).

En otras palabras, la gran obra es una exposicién de lo que se expresa bajo
la forma vacia del tiempo, ahora considerando que la diferencia la presenta un
movimiento que la gran obra revela como el de un caos-cosmos. Para Deleuze,
en cuanto la gran obra vuelve a dar un caos-cosmos estd ella presentando lo que
bajo golpes de azar el pensamiento introducido en la forma vacia del tiempo
experimenta: una propagacion del sentido o del sin-sentido que va componiendo
la diferencia entre devenir y memoria. Bajo esta perspectiva, como dird Deleuze
en E/ Pliegue, el pensamiento es para el mundo (1989: 39) y lo que la gran obra
expresa del mundo es que él se expresa como un caos-cosmos. Pues bien, la
relacién entre arte y pensamiento plantea de otro modo la relacién entre el caos-
cosmos y las potencias de lo falso en la medida en que aquella relacién es la que
revela a esta. Aquella relacién expresa que la naturaleza de un acontecimiento en
el que se expone un mundo que nos es inmanente y que experimentamos como

2 J.L. Pardo (2011) ha aclarado notablemente esta cuestién a partir de los cruces de lectura
que propone Deleuze en su obra, en particular, entre Bergson, Nietzsche, Spinoza (pero Par-
do no se limita a estos autores filésofos). Respecto a esto tltimo, en el cruce entre Bergson y
Spinoza en Deleuze, ver (2011: 51-70 y las nota de la pdgina 53).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid



286 SERGIO MARTINEZ V.

inmanente implica un acto de creacién;” y es dicha inmanencia la que Deleuze
considera bajo la figura de un volver-a-venir, de un eterno retorno.?® Ahora
bien, lo que se va trazando bajo aquella relacién se presenta como un posible: “de
nuevo todo es posible” como decia Michaux. Que la actividad del pensamiento
experimente como posible un mundo-otro, un devenir-otro, en la medida en
que ha hecho la experiencia de la mds alta potencia, quiere decir que ha hecho
de un encuentro con una obra de arte un ensayo en y con el cual se expresa que
aquella relacion entre el caos-cosmos y las potencias de lo falso presenta un
acontecimiento que bajo el pensamiento del eterno retorno se expone como el

de un puro por-venir (Deleuze, 2012: 148-149).
5. Del circulo y la linea. A modo de conclusion

Yo sé de un laberinto griego que es una linea vinica, recta.

Jorge Luis Borges, La muerte y la brijula.

Si en Platén la otra cara de la dialéctica es el mito en cuanto se halla en él el
fundamento que permite fundar el movimiento del método de la divisién, en
Deleuze la otra cara de la experiencia del pensamiento son las artes en cuanto
ellas son objetos de un encuentro que expone la més alta expresion de las poten-
cias de lo falso que es la vida. En el decir de Nietzsche y la filosofia, “apariencia
[Schein (agregado nuestro)] ya no significa la negacion de lo real en este mundo
(...). Verdad es apariencia. Verdad significa efectuacién de la potencia, eleva-
cién a la mds alta potencia” (2002: 145). Un encuentro con aquellas potencias,
con una enésima potencia que ha devenido una obra de arte, volveria hacer de
una experiencia del pensamiento un ensayo de lo real en ella. Esto es, volveria a
experimentarse en ella la heterogénesis de un caos-cosmos en tanto la potencia

%5 En torno al acto de creacion, ver (Deleuze, 2007: 281-289).

2% Ta articulacién que implica el abandono del dominio de la representacién, la ruptura del
principio de identidad y la expresidn del plano de inmanencia, a partir del papel de Nietzsche
y Spinoza en Deleuze, la elabora . Mengue (2008) en la presentacion que realiza del pensa-
miento del filésofo francés. Notable nos parece al respecto la cuarta parte titulada Del deseo y
los flujos en tanto revela a partir del contraste con el psicoandlisis lacaniano la nocién de deseo
que expresa el pensamiento de Deleuze, clave, por como presenta Mengue la dificultad que
en dicha nocidn habita, es decir, para comprender lo que implica aquella articulacién que en
principio mencionamos.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid



UNA APROXIMACION A LA GENESIS DE LAS POTENCIAS DE LO FALSO EN GILLES DELEUZE 287

de lo falso expresa una vida que toma consistencia como experiencia; hace la
diferencia una obra de arte en la medida en que se experimenta en ella aquella
intensidad que hace pensar el pensamiento. En este sentido, para Deleuze lo que
ensaya aquella relacidn entre arte y pensamiento es un movimiento en el que
lo que se ha tornado inmanente es un mundo. En los términos de Diferencia y
repeticion,

No es ya el esfuerzo platénico por oponer el cosmos al caos, como si el
Circulo fuese la huella de la Idea trascendente capaz de imponer su seme-
janza a una materia rebelde. Es incluso todo lo contrario, la identidad inma-
nente del caos con el cosmos, el ser en el eterno retorno, un circulo de otro
modo tortuoso (2012: 199).

Pues bien, es el retorno en tanto que afirmacién de la diferencia en si misma
el que estaria implicado en el hacer del caos-cosmos un cosmos. De ahi que
“[1]a afirmacidn es el producto de un pensamiento que supone una vida activa
como su condicién y su concomitancia (Deleuze, 2002: 144). En otros térmi-
nos, Deleuze al decir que la ontologia es “[l]a jugada de dados: caos-cosmos”
estd considerando que la relacién entre las potencias de lo falso y el caos-cosmos
es inmanente, es decir, el tiempo que vuelve a dar una obra de arte es el de una
experiencia de la inmanencia en tanto el pensamiento es para el mundo. En
este sentido, estd en juego un signo de equivalencia, pues la lectura deleuzeana
de Nietzsche considera que, citamos, “[p]ara Nietzsche, nosotros los artistas =
nosotros los buscadores de conocimiento o de verdad = nosotros los inventores
de nuevas posibilidades de vida” (2002: 145). Labor critica y clinica, también, en
aquella equivalencia, si consideramos lo que dird Deleuze en La imagen-tiempo,
citamos en extenso,

El afecto como evaluacion inmanente en lugar del juicio como valor trascen-
dente: «<yo amo o yo detesto» en lugar de «yo juzgo». Nietzsche, que sustituia el
Juicio por el afecto, prevenia a sus lectores: mds alld del bien y del mal no significa
al menos «mds alld de lo bueno y de lo malo» [cursivas nuestras]. Lo malo es la
vida agotada, degenerada, que es mucho mis terrible, capaz de propagarse.
Pero lo bueno es la vida naciente, ascendente, aquella que sabe transformarse,
metamorfosearse segun las fuerzas que encuentra, y que compone con ellas
una potencia cada vez mds grande, aumentando cada vez mds la potencia
de vivir y abriendo siempre nuevas «posibilidades». Es cierto que no hay mids

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid



288 SERGIO MARTINEZ V.

verdad en una que en otra; no hay sino devenir, y el devenir es la potencia de
lo falso de la vida, la voluntad de potencia [cursivas nuestras] (2015: 191).

La identidad inmanente del caos con el cosmos, el caos-cosmos, la expresa la
relacién con las potencias de lo falso en la medida en que ella expone que aquella
identidad es la de un devenir-otro. Ahora bien, que una experiencia del pensa-
miento la presente una obra de arte en cuanto genera un encuentro con lo real
de aquella, implica considerar que una obra de arte expresa el cardcter singular
de una experiencia. Si en Deleuze la gran obra es un mundo que se caracteriza
por series divergentes, por caminos que se bifurcan desde el comienzo, por un
horizonte que halla su convergencia en un caos, en el que una experiencia se
experimenta en un extravio constitutivo a ella, también las obras que pueblan
aquel mundo hay que considerarlas como distintas expresiones que abren y crean
un mundo. Cada obra traerfa una historia distinta de aquel mundo, una his-
toria que diverge de otra historia y otra historia. Quizds esto pueda decirse en
los términos de la Ciencia jovial §322 de Nietzsche, pues “quien mira dentro
de si como en un inmenso espacio sideral y lleva vias ldcteas dentro de si, sabe
también cudn irregulares son todas las vias licteas; ellas conducen hasta el caos
y el laberinto de la existencia”. Este simil que podria proponerse para pensar en
el devenir de un caos-cosmos, habriamos también que intentar concebirlo como
una alegoria, porque si ella “descubre la naturaleza y la historia segiin el orden del
tiempo, convierte la naturaleza en historia y transforma la historia en naturaleza,
en un mundo que ya no tiene centro” (Deleuze, 1989: 161 [cursivas nuestras]),
esta conversién y transformacién en el orden del tiempo, y el tiempo estd fuera
de quicio, s experimentaria como una experiencia de las potencias de lo falso. Y,
para Deleuze, expresan estas potencias un devenir en tanto son experimentadas
en una obra de arte que ha devenido experiencia. En este sentido, quizds en un
encuentro con ella hallemos aquel pathos de lo verdadero. Es decir, la potencia de
lo falso que es la vida. En un mundo que ya no tiene centro, en esta ficcién de lo
real que expresa que la verdad es apariencia (Schein), se presenta un caos-cosmos
del cual tal vez nazca un cosmos. O como diria en Clio C. Péguy, e intentamos
considerar esta obra como una en la que la relacién entre arte y pensamiento
expresa un acontecimiento,

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid



UNA APROXIMACION A LA GENESIS DE LAS POTENCIAS DE LO FALSO EN GILLES DELEUZE 289

Vea en su memoria. Y vea si no hay periodos y épocas, planicies y puntos
de crisis. (...). Verd usted, ve que el flujo, que el acontecimiento de lo real no
es (alli) homogéneo en absoluto, que no es sélo un tiempo y que de ningtin
modo parece s6lo un tiempo, (...) no es slo una pura materia matemdtica,
aritmética, teérica, histérica; ve usted que hay duraciones reales, realmente
duraciones de pueblo, realmente quizd una duracién del mundo mismo”

(2009: 283-282-283).

Para concluir, volvamos a preguntar por la relacién entre arte y pensamiento,
considerando que la enésima potencia de lo falso vuelve a dar una experiencia
del caos-cosmos. Pues bien, si concebimos que aquella relacién en ;Qué es la
filosofia? (2009) la expresa el acontecimiento que expone el silencio interior
de Kandinsky o el concepto no-conceptual de Klee (2009: 220), tendremos
que considerar lo que Deleuze y Guattari llaman en Mil Mesetas, la falta de un
pueblo (2010: 349) o en ;Qué es la filosofia? “la sombra del «pueblo venidero
(peuple a venir)» (2009: 220)”. Pues aquella relacién implica una pregunta por
la naturaleza de lo politico, por un pueblo?’. Para Deleuze, en lo que tiene de
inanticipable aquella relacién entre el caos-cosmos y las potencias de falso, se
halla sentida y pensada aquella relacién entre arte y pensamiento en la medida
en que la exposicién de una obra de arte se ha tornado expresién de un pueblo
que falta. En este sentido, en la experiencia de una obra de arte se experimentaria
aquello que en Nietzsche se llama apariencia (Schein) o aquello que Michaux
llama el activo ensuefio (/active réverie), conceptos que estdn relacionados con
“un todo”, con lo “sin-forma”, o con “la universalidad de las ensofaciones” o “el
pleno entendimiento de los y las sonadoras”. Dicho de otro modo, lo que hay
que atender en una aproximacién a la heterogénesis de las potencias de lo falso
es el movimiento que estd Deleuze considerando en la relacién entre arte y pen-
samiento en tanto aquel implica una pregunta por la naturaleza de lo politico:
por la falta de un pueblo. Pero para desarrollar esto serfa necesario otro trabajo.

¥ Dirdn Deleuze y Guattari en Mil Mesetas, “No son los artistas populares o populistas, es
Mallarmé el que puede decir que el Libro tiene necesidad de pueblo, y Kafka, que la literatu-
ra es el quehacer del pueblo, y Klee, que el pueblo es lo esencial, y gue, sin embargo, falta.
(2010: 349).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid



290 SERGIO MARTINEZ V.

Bibliografia

BORGES, J. L. (2012). Ficciones. Buenos Aires: EMECE.
DELEUZE, G. (2004). Le bergsonisme. Paris: Quadrige /PUE

- (1995). Proust y los signos. Trad. Monge, Francisco, Barcelona: Editorial Anagrama.
- (2002). Nietzsche y la filosofia. trad. Artal, Carmen. Barcelona: Editorial Anagrama,

Barcelona.

- (2012). Diferencia y Repeticién. trad. Delpy, Maria Silvia y Beccacece, Hugo. Buenos
Aires, Amorrortu.

- (2011). Légica del sentido. trad. (texto) Morey, Miguel y (apéndice) Molina, Victor.
Madrid: Paidés.

DEeLevZE, G. Y GUATTARL, E (2010). Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Trad.
Visquez Pérez, José con colaboracién de Larraceleta, Umbelina. Valencia: Pre-Textos.

DELEUZE, G. (2015). La imagen-tiempo. Trad. Agoff, Irene. Barcelona: Paidés.

- (1996). “Sobre cuatro férmulas poéticas que podrian resumir la filosofia kantiana”.
En: Critica y Clinica. trad. Kauf, Thomas. Barcelona: Editorial Anagrama, pp. 44-55.

- (1989). El pliegue. Leibniz y el Barroco. Trad. Vasquez Pérez, José y Larraceleta, Umbe-
lina Barcelona: Ediciones Paidés.

Dereuzg, G. Y GUATTARY, E (2009). ;Qué es la filosofia? Trad. Kauf, Thomas. Barcelona:
Editorial Anagrama.

DELEUZE, G. (2005). La Isla Desierta y otros textos. Textos y entrevistas (1953-1974). Trad.
Pardo, José Luis. Valencia: Pre-Textos.

Dk BEeisteGui, M. (2004). “Onto-hetero-genesis: thinking Difference with Deleuze”. En:
Truth and genesis. Philosophy as Differential Ontology. Bloomington, Indiana University
Press, pp. 187-334.

- (2012). “The Deleuzian reversal of Platonism”. En: Ed. Smith, D. W. y Somers-Hall,
H. The Cambridge Companion to Deleuze. Cambridge: Cambridge University Press, pp.
55-81.

Foucaurr, M. Y DELEUZE, G. (1995). Theatrum Philosophicum seguido de Repeticién y
diferencia. Trad. Monge, Francisco. Barcelona: Anagrama.

HOLDERLIN, E (2014). Ensayos. Trad. Martinez Marzoa, E Madrid: Ediciones Hiperién.

LAaPOUJADE, D. (2016). Deleuze, los movimientos aberrantes. Trad. Ires, P. Buenos Aires:
Cactus.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid



UNA APROXIMACION A LA GENESIS DE LAS POTENCIAS DE LO FALSO EN GILLES DELEUZE 291

Marratt, P. (2003). Gilles Deleuze. Cine y filosofia. Trad. Bernini, E. Buenos Aires:
Nueva Visién.

MENGUE, P. (2008). Deleuze o el sistema de lo miiltiple. Trad. Fava, ].M y Tixi, L. Buenos
Aires: Las Cuarenta.

MicHaux, H. (2005). Antologia poética. 1927-1986 (Bilingiie). Trad. y seleccién Mat-
toni, Silvio. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

NierzscHE, E (1999). La ciencia jovial. Trad. Jara, José. Caracas: Monte Avila Editores
Latinoamérica.

- (1999). Epistolario. Ed. Mufioz, Jacobo. Madrid: Biblioteca Nueva.
ParDO, J. L. (2011). E/ cuerpo sin drganos. Presentacién de Gilles Delenze. Madrid: Pre-

Textos.

PEGuy, C. (2009). Clio. Didlogo entre la historia y el alma pagana. Trad. Félica, Laura.
Buenos Aires: Editorial Cactus.

Ruiz Sturt, M. (2013). Tiempo y experiencia. Variaciones en torno a Bergson. Chile:
Fondo Cultura Econémica.

SAUVAGNARGUES, A. (2009). Deleuze, Lempirisme transcendantal. Paris: Presses Uni-
versitaires de France.

SmrtH, D. W. (2012). “The concept of the Simulacrum. Deleuze and the Overturning
of Platonism”. En: Essays on Deleuze. Edinburgh, Edinburgh University Press, pp. 3-26.

VoGL, J. (2003). Was ist ein Ereignis? en ZKM. Symposien Gilles Deleuze und die Kiins-
te. Wiederholung und Differenz. http://on1.zkm.de/zkm/stories/storyReader$4048#eins.

ZouraBICHVILLI, F. (2007). El vocabulario de Deleuze. Trad. Goldstein, Victor. Buenos
Aires: Editorial Atuel.

Recibido: 4/01/2018
Aceptado: 5/10/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0

@080

EY MG HD

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid






