
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid

UNA APROXIMACIÓN A LA GÉNESIS DE LAS 
POTENCIAS DE LO FALSO EN GILLES DELEUZE

AN APPROACH TO THE GENESIS OF THE 
POWER OF THE FALSE IN GILLES DELEUZE 

Sergio MARTÍNEZ V.*

Universidad de Chile

Resumen: En el presente trabajo nos aproximaremos a Gilles Deleuze problemati-
zando lo que él llama potencias de lo falso. Para desarrollar esto, buscaremos relacionar 
aquellas potencias con lo que el filósofo francés denomina caos-cosmos. En principio, 
consideraremos, como una guía para sostener aquella relación, la inversión del platonismo 
propuesta por Deleuze. Pues bien, quizá el problema que presentan las potencias de 
lo falso es el de la verdad en tanto producción. Será en este último sentido que sosten-
dremos que se encontraría la verdad de lo falso en la relación entre arte y pensamiento.

Palabras Claves: potencias de lo falso, caos-cosmos, inversión del platonismo, 
arte, pensamiento.

Abstract: In this work we approach G. Deleuze, problematizing the powers of the 
false. In principle, the issue at stake in this proposal is the inversion of Platonism. And 
to explore this power, it is necessary to expose what Deleuze denominated caos-cosmos. 
Perhaps this will allow us to conceive that the issue of the power of the false is the issue 
of the production of truth. In this last sense, we will consider that the true of the false 
can be found in the relation between art and thought.  

Keywords: powers of the false, caos-cosmos, inversion of Platonism, art, philo-
sophy. 

* Investigador asociado Facultad de Artes. Universidad de Chile. Las Encinas N° 3370, 
Macul, Santiago – Chile. Doctor en Filosofía. Mención en Estética y Teoría del Arte. Becario 
Conicyt 2013-2017. Universidad de Chile. E-mail: sergiosermar@ug.uchile.cl  



270 Sergio Martínez V.

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid

G.Deleuze.- No sería ese Platón. Si pensamos en el Platón de la última 
dialéctica, 

en donde las Ideas son casi como multiplicidades que han de recorrerse 
mediante las preguntas 

¿cómo? ¿cuándo? ¿en qué caso?, entonces, sí, todo lo que digo me parece, 
en efecto, platónico. 

Si se trata, al contrario, del Platón, partidario de una simplicidad de la 
esencia o de una ipseidad de la Idea, entonces no.

El método de dramatización

 [L]a potencia de lo falso es inseparable de una irreductible 
 multiplicidad. 

«Yo es otro [Je est un autre]» ha reemplazado a Yo= Yo [Moi = Moi]. 

La imagen-tiempo

1. Introducción 

En este trabajo buscaremos exponer cuál es la naturaleza de las potencias 
de lo falso a través de una lectura de Diferencia y repetición de Gilles Deleuze. 
Pero no restringiremos la interpretación que propondremos a aquella obra, más 
bien la consideraremos como una guía que quizás nos permita ir más allá de 
ella. En esta obra Deleuze volverá a proponer una lectura de F. Nietzsche para 
buscar exponer la naturaleza de aquellas potencias.1 Según el filósofo francés, 
Nietzsche no es solo el pensador de la voluntad de poder o del eterno retorno 
(o del Übermensch o del nihilismo), más bien estos conceptos son los que se le 
presentan al filósofo alemán como necesarios para considerar que la naturaleza 
de la verdad la expresa las potencias de lo falso. Para decirlo de otro modo, 
para Deleuze la naturaleza de la natura naturans la expone la naturaleza de lo 
falso; recordemos que Nietzsche afirmó haber encontrado un precedente en 

1  Recordemos que la primera interpretación que Deleuze propone de Nietzsche se halla en 
un libro cuyo título sintetiza el valor que le da Deleuze al pensamiento de Nietzsche al consi-
derar en términos nietzscheanos que la relación que está en juego podría leerse como una 
antítesis, Nietzsche y la filosofía.



Una aproximación a la génesis de las potencias de lo falso en Gilles Deleuze 271

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid

Spinoza (Nietzsche, 1999: 168). Ahora bien, la verdad que aquella naturaleza 
expresa se presenta en tanto problema en la medida en que las potencias de 
lo falso se relacionarían con lo que Deleuze llama caos-cosmos. Es esta nuestra 
hipótesis, y para desplegarla consideraremos a modo de segunda hipótesis que 
aquella relación se descubriría en la relación entre arte y pensamiento. En este 
sentido, las lecturas que realiza Deleuze de diversas obras de arte, y que nutren 
su propuesta filosófica,2 estarían íntimamente relacionadas con la exploración 
de aquella relación. 

Este trabajo lo dividiremos en cuatro partes. En la primera parte, titulada: 
la operación de la defundamentación, proponemos una aproximación a lo que en 
Diferencia y repetición se denomina la inversión del platonismo, extrayendo las 
consecuencias que implica esta inversión para el despliegue de nuestra hipótesis. 
En la segunda parte, titulada: ¿quién piensa en el pensamiento?, expondremos la 
lectura que propone Deleuze de la introducción de la forma vacía del tiempo en 
el pensamiento. Consideramos que ésta es fundamental para ahondar en nuestra 
hipótesis en cuanto es la experiencia que hace el pensamiento bajo aquella forma 
la que expondría radicalmente las consecuencias de aquella operación. En este 
sentido, en la tercera parte, titulada: el arte de la caverna, volveremos nuevamente 
a la lectura de Deleuze de Platón, ahora considerando la posibilidad de expresar 
con aquella lectura la relación entre las potencias de lo falso y el caos-cosmos. 
Finalmente, en la cuarta parte, titulada: el círculo y la línea, buscaremos presentar 
la relación entre arte y pensamiento ateniendo, en tono nietzscheano, que el arte 
es la expresión más alta de las potencias de lo falso: “santifica la mentira, hace 
de la voluntad de engañar un ideal superior” (Deleuze, 2002: 145). Pues, “no 
hay sino devenir, y el devenir es la potencia de lo falso de la vida, la voluntad de 
potencia” (Deleuze, 2015: 191).

2  Afirmar esto implica divergir de las lecturas que enfatizan la relación de Deleuze con las 
ciencias. Al respecto, ejemplarmente por el vínculo que establece con la física post-newtonia-
na, M. de Beistegui (2004) Pero, sin desconocer esto, habríamos de considerar el contenido 
ficcional del uso que hace Deleuze de las ciencias, pues él mismo dice, citamos, prefacio a 
Diferencia y repetición, “[U]n libro de filosofía debe ser, por un lado, una especie muy parti-
cular de novela policial, y por otro lado, una suerte de ciencia ficción. (…). Hemos hablado 
de ciencia en una forma que, bien lo sentimos, por desdicha no es científica” (2012:17-18). 
Aquí creemos que habría que desarrollar una suerte de diagnóstico que nos llevaría a investi-
gar por el sentido del humor deleuzeano. Por supuesto, esto sería asunto de otro trabajo.     



272 Sergio Martínez V.

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid

2. La operación de la defundamentación

Para Deleuze, como lo expresará en Diferencia y repetición, la tarea de la 
filosofía moderna no será otra que la inversión (renversement) del platonismo 
(2012: 105).3 Pero el derrocamiento de aquella tradición es complejo en cuanto 
implica conservar algunas características del derrocado. Principalmente, como 
veremos, para Deleuze se tratará de extraer lo que se podría llamar el fundamento 
infundado del platonismo. Esto es, hay que conservar del platonismo aquello 
que resiste la mediación de una identidad conceptual y que al tiempo “es objeto 
de un encuentro fundamental” (2012: 215). Es esta resistencia que expresa el 
objeto de un encuentro lo que obliga al pensamiento a sentir y pensar, lo cual 
al mismo tiempo exige plantear de otro modo la pregunta por la naturaleza 
del pensamiento en tanto la exigencia adviene del afuera de él (volveremos a 
esto). Para Deleuze, en los diálogos llamados aporéticos Platón hace uso de la 
pregunta “¿qué es?” con un fin propedéutico, ya que si esta pregunta conduce 
a la contradicción y desemboca en el nihilismo es porque ella conlleva aque-
lla dirección. Como expondrá Deleuze, si aquella pregunta deja lugar a otras 
preguntas de otro modo eficaces y potentes es porque con la misma forma de 
la pregunta Platón busca abrir la región de un problema en el que las ideas no 
pueden concebirse como idénticas a sí, esto es, ellas están más allá del primado 
del principio de identidad (o de una estabilidad estática del sentido) (2012: 
285). Respecto a este punto, hay que volver a decir que el derrocamiento del 
platonismo es más complejo de lo que a simple vista podría creerse, porque 
la aporía no deja de ser un medio de acceso a aquella región.4 Pero no pode-
mos caracterizar el pensamiento de Deleuze como aporético, como ha señalado 
F. Zourabichvilli, a Deleuze le interesa desarrollar una lógica de lo irracional, 
“una lógica extrema y sin racionalidad” (2007: 103).5 Y la relación entre las 
potencias de lo falso y el caos-cosmos implica un despliegue de aquella lógica 
en tanto sostiene su necesidad desde afuera. Pues bien, dirá Deleuze respecto a 
Platón, en cuanto “se trata de poner en movimiento la dialéctica, la pregunta 

3  Quienes han explorado desde una vertiente histórica y genealógica la inversión platónica 
propuesta por Deleuze, son Daniel. W. Smith (2012) y Miguel de Beistegui (2012). 
4  Estaríamos tentados a preguntar, ¿el platón místico? pero quizás Nietzsche exclamaría o 
sonreiría, ¿un Platón dionisiaco? 
5  “Irracional: la palabra no puede dar miedo, o justificar amalgamas lastimosas, sino desde el 
punto de vista de una nostalgia del racionalismo, vale decir, de un pensamiento que no habría 
recorrido el círculo del fundamento y no se hubiese convencido de no sostener su necesidad 
sino desde afuera, vale decir, de un encuentro con lo que lo obliga a pensar” (Zourabichvili, 
2007: 88).  



Una aproximación a la génesis de las potencias de lo falso en Gilles Deleuze 273

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid

¿qué es? [cursivas de G.D] deja lugar a otras preguntas, de otro modo eficaces y 
poderosas (efficaces et puissantes), de otro modo imperativas: ¿cuánto, cómo, en qué 
caso? [cursivas nuestras]” (2012: 285). Tenemos, por un lado, que considerar 
que para Deleuze un método plantea preguntas y una ontología problemas, y 
constantemente estas remiten unas a otras; por otro lado, lo que se aprende de 
una Idea se descubre en un encuentro con ella. Lo primero puede de otro modo 
plantearse considerando lo que dirá Deleuze a propósito de Bergson, “diferencias 
de naturaleza y naturaleza de la diferencia (…), [no] aparecen [sino] ligados” 
(2005: 45). Esto es, tienen que proponerse otros procedimientos para explorar 
la naturaleza de una idea que es la de la diferencia en tanto los procedimientos se 
generan en base a otra experiencia de ella, pues tenemos que considerar que lo que 
Deleuze busca expresar bajo aquella ligazón es: que las diferencias de naturaleza 
son inmanentes a la naturaleza de la diferencia en tanto aquellas preguntas 
implícitamente expresan que tiene que explorarse la idea de la diferencia como 
si se tratase de un campo que solo se recorriese planteando otros procedimientos 
que permitan llevar a cabo el recorrido.6 ¿Qué quiere decir esto, en cuanto 
buscamos concebir aquella ligazón, si solo se aprende la naturaleza de una idea 
en un encuentro con ella? Es ahora cuando tendremos que considerarla bajo la 
operación de la “defundamentación universal (effondement universal)” (Deleuze, 
2012: 116), pues en ella la inversión, creemos, comienza a tornarse relevante: 
ahí un encuentro comienza a modularse. Para Deleuze, la defundamentación 
en cuanto operación nunca termina por expresar: “esa libertad del fondo no 
mediatizada, este descubrimiento de un fondo detrás de cualquier otro fondo, 
esa relación de lo sin-fondo con lo no-fundado” (2012: 116). Ahora bien, para 
aprehender aquella operación y aquella ligazón, en cuanto en el proceder del 
defondamiento se confunde lo sin-fondo con lo no-fundado, será necesario 
distinguir la naturaleza de la diferencia de la del tiempo (Deleuze, 2012: 116). 
Aquella operación implicada en la inversión del platonismo no sólo expresa que 
la diferencia se concibe en el tiempo, sino también, dicho bergsonianamente, que 
la idea de diferencia es la de la duración en tanto que multiplicidad intensiva.7 
En otras palabras, para Deleuze implica tiempo la diferencia y la desenvoltura de 

6  La noción de campo Deleuze la introduce con fuerza en Lógica del sentido, serie XV, en 
referencia a los trabajos de Gilbert Simondon. Quien ha notablemente enfatizado el papel 
que cumple Simondon en el pensamiento de Deleuze, es A. Sauvagnargues (2009), especial-
mente en los capítulos X y XI y la primera parte del XII.  
7  H. Bergson, retroactivamente leído por Deleuze (2005), concebía desde una perspectiva 
ontológica que la idea de multiplicidad podríamos considerarla actual (extensiva) y virtual-
mente (intensivamente). Ver también el fundamental capítulo “De la multiplicidad de los 
estados de conciencia” de Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia (1999). 



274 Sergio Martínez V.

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid

la diferencia en el tiempo se la explora considerando otros procedimientos, otras 
preguntas, que permitan concebir el movimiento que en el tiempo expresa ella. 
Pero podría replicarse: Deleuze busca exponer que la naturaleza de la diferencia 
es la del acontecimiento y para pensar en él hay que concebirlo en tanto relación; 
en Deleuze, debe ser pensada la idea de diferencia bajo el concepto de relación 
en la medida en que aquellas preguntas recorren el campo de un problema que 
lo diferencia una multiplicidad de relaciones (por ejemplo, en el libro Proust y 
los signos la figura de la araña es la que se torna relevante en tanto despliega las 
intensidades en las que consiste aquella obra, este es el personaje conceptual de 
aquel libro como autor anónimo de las relaciones que se tejen en la recherche 
de Proust). Pues bien: Deleuze afirma que “las Ideas son multiplicidades puras” 
(2012: 293), pero dirá también que, citamos, 

el dominio de la Idea es el de lo inesencial. La Idea se declara de parte 
de lo inesencial de una manera tan resuelta, con tan cruel obstinación, como 
aquella con la que el racionalismo declaraba, por el contrario, para la Idea, 
la posesión y la comprensión de la esencia” (2012: 284). 

Si aquellas preguntas expresan que la naturaleza de la Idea es la de lo inesen-
cial en tanto en cuanto ella implica el tiempo, será la inversión planteada por 
Deleuze la que comenzará a cobrar otros tintes. Pues aquellos procedimientos 
bajo otra coloratura expresan que es la diferencia en tanto Idea: una multiplicidad 
que cambia de naturaleza en la medida en que se diferencia: una heterogeneidad 
cuya duración es distintiva de ella. Como dirá Deleuze, si “el problema, como 
objeto de la Idea, se encuentra del lado de los sucesos, de los accidentes, de las 
afecciones” (2012: 284), lo que sea una idea de diferencia lo aprenderemos en 
el tiempo en cuanto se expresan en él los sucesos, los accidentes, las afecciones, 
que presentan las diferencias de naturaleza que están ligadas inmanentemente 
a la naturaleza de la diferencia. Por ello, es la naturaleza de la diferencia la de 
la pura contingencia. Ahora bien, para considerar estos cambios es necesario 

En este sentido, el tiempo de la diferencia sería el de una heterogeneidad indivisible, simbó-
licamente no-reductible (volveremos a esto). Y acaso, ¿no se trata sino de la Memoria? Para 
considerar el paso de la psicología, de la epistemología y de la ontología bergsoniana, conci-
biendo un continuo hecho de rupturas entre multiplicidades, ver, M. Ruiz Stull (2013).



Una aproximación a la génesis de las potencias de lo falso en Gilles Deleuze 275

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid

algo que nos lo hagan sensibles y pensables, algo que vuelva a traer un aconteci-
miento, algo que componga un acontecimiento. ¿Cómo se presenta aquello que 
persiste?, ¿cómo podemos sentir y pensar en la diferencia?, ¿cuál encuentro con 
la diferencia? En efecto, no en vano se ha llamado a la propuesta deleuzeana, 
partiendo por el mismo Deleuze, empirismo trascendental. Y podríamos decir que 
para Deleuze “la obra de arte que abandona el dominio de la representación para 
devenir «experiencia», empirismo trascendental o ciencia de lo sensible” (2012: 
101), es el objeto poético a sentir y pensar.8 Es un objeto poético el que vuelve a 
dar la diferencia o, más bien, en tanto objeto de experimentación, él crea una 
diferencia que nos la hace sensible y pensable.     

En la relación entre arte y pensamiento hallaríamos una expresión de la dife-
rencia en tanto ella se experimenta en una obra de arte.9 Es decir, si consideramos 
que la relación entre las potencias de lo falso y el caos-cosmos la presenta aquella 
relación, en ella es una experiencia de lo real lo que se expresa. Pero para desarro-
llar esto, será necesario antes preguntar: ¿cuál es la experiencia del pensamiento 
que está considerando Deleuze? Ello, creemos, nos permitirá preguntar por la 
relación entre aquellas potencias y el caos-cosmos en cuanto no deja de insistir 
la pregunta por las condiciones de aquella experiencia.

3.  ¿Quién piensa en el pensamiento?

En Deleuze, lo que hace interesante la naturaleza de la diferencia es lo que 
la torna problemática, y nuestra hipótesis es que la relación entre el caos-cosmos 
y las potencias de lo falso hace de aquella naturaleza un problema. Pues bien, 
para Deleuze la experiencia del pensamiento se produce en y por un encuentro 
que resquebraja la naturaleza de la representación (2012: 101), ahora al mismo 
tiempo tenemos que concebir que lo que distingue aquella experiencia de la 
naturaleza de la representación es que el tiempo se ha introducido en aquella 
experiencia. Es decir, en cuanto lo que hace pensar se halla en la relación entre 
lo no-fundado y lo sin-fondo, es necesario considerar el proceder del defon-
damiento en el tiempo para concebir la experiencia del pensamiento. En este 

8  Tomamos la noción de objeto poético (poetischer Gegenstand) de J. Vogl (2003). De similar 
modo se pronuncia Pardo (2011: 114-115). 
9  A propósito del título de este trabajo, pero ya de lleno entrando en los estudios sobre cine 
de Deleuze, considerando el cine como un objeto de experimentación que revela la naturale-
za del movimiento y del tiempo, ver P. Marrati (2003).



276 Sergio Martínez V.

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid

sentido, para Deleuze, el tiempo que expone aquella experiencia hace que el 
sujeto pensante experimente una fisura por la que se expresa que la actividad del 
pensamiento es la de un otro en él: es la no-coincidencia consigo la experiencia 
de un otro en él. Dicho de otro modo, es el pensamiento bajo la forma del tiem-
po el que experimenta la diferencia, pero esto es justamente lo que bajo la ley de 
la identidad en el concepto (A = A), que rige el proceder de la representación, 
el sujeto pensante no puede representar en tanto en cuanto la forma vacía del 
tiempo introducida en aquella ley rompe con aquel principio (2012: 101). En 
unas pocas palabras, para Deleuze la introducción de aquella forma quiebra el 
primado del principio de identidad cuestionando el estatuto del sujeto. Entonces, 
¿quién piensa en el pensamiento? Deleuze, al enunciar “yo es un otro”, que en 
esto sigue a Kant,10 está considerando que es la forma vacía del tiempo la que 
se ha tornado determinante para la relación entre pensamiento y existencia. 
Es bajo aquella forma que el pensamiento se revela como la actividad de un 
otro; es bajo aquella forma del tiempo que aprendemos qué es la existencia, 
su pasividad, su carácter contemplativo que se expresa en tanto que actividad 
sintética. En este sentido, hay un paso del tiempo qua lapso de tiempo que hace 
que el pensamiento no coincida consigo mismo (dicho en clave psico-lógica, 
se trataría de una bio-grafía).11 Pues bien, después de Kant, para Deleuze, es la 
relación entre existencia y pensamiento la que ha experimentado una revolución 
que atañe a lo que la determina en cuanto tal al introducirse la forma del tiempo 
en ella: la forma pura y vacía del tiempo. Como dirá Deleuze, 

[d]e un extremo al otro, el Yo [Je] está como atravesado por una fisura: 
está fisurado por la forma pura y vacía del tiempo. Bajo esta forma, es el 
correlato del yo [moi] pasivo aparecido en el tiempo. Una falla o una fisura 
en el Yo [Je], una pasividad en el yo [moi], he aquí lo que significa el tiempo; 
y la correlación entre el yo [moi] pasivo y el Yo [Je] fisurado constituye el 

10  El “yo es un otro” es una de las cuatro fórmulas poéticas propuesta por Deleuze para resu-
mir su lectura de Kant. Ver Deleuze (1996: 44-45). Ver también, la variación que experimen-
ta este enunciado si perder su propio continuo en ¿Qué es la filosofía?, precisamente en la 
relación que establece Deleuze entre arte y filosofía, (2009: 212).    
11  “De modo que la espontaneidad de la cual tenga conciencia en el Yo pienso no puede ser 
comprendida como el atributo de un ser sustancial y espontáneo, sino solamente como la 
afección de un yo pasivo (moi passif) que siente que su propio pensamiento, su propia inteli-
gencia, aquello por lo que él dice yo (JE), se ejerce en él y sobre él, no por él” (2012: 141-142 
(116)). 



Una aproximación a la génesis de las potencias de lo falso en Gilles Deleuze 277

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid

descubrimiento de lo trascendental o el elemento de la revolución coperni-
cana (2012: 142). 

 

Es bajo el orden del tiempo, el de “la cesura, y el antes y el después que orde-
na de una vez por todas” (Deleuze, 2012: 146), que es la expresión simbólica 
de aquella forma, que se expone lo que piensa en tanto se diferencia del sujeto 
pensante. Es decir, bajo la forma vacía del tiempo, por la fisura en el yo [Je] lo 
que se expresa es un otro. O, como dirá Deleuze, ya desde Lógica del sentido a 
partir de la obra de Joe Bousquet, “mi herida existía antes que yo, he nacido 
para encarnarla” (Serie XXI). Esta revolución, para Deleuze, llevada a sus últimas 
consecuencias por Hölderlin,12 expresa que la forma vacía del tiempo, su estricta 
formalidad, está ahí para un “excesivo informal (Unförmliche)” al que cada vez 
se vuelve en el retorno de lo que no puede representar el sujeto pensante (2012: 
149). Dicho de otro modo, la forma vacía del tiempo expresa que la actividad 
del pensamiento es la de un otro en él y la diferencia le es constitutiva en tanto 
él es en el tiempo. 

Pues bien, si la cesura es el punto de nacimiento de la fisura del sujeto (del 
yo pensante), en lo que vuelve con ella, las Ideas que se desprenden de los impe-
rativos, y los imperativos son los de un inconsciente, tiene que considerarse una 
multiplicidad. Dicho de otro modo, lo que puede llevarnos a concebir que lo 
que opera efectivamente en el tiempo es la defundamentación universal, en la 
medida en que aquel excesivo informal es lo que ha buscado elaborar Deleuze 
bajo la noción de multiplicidad (Zourabichvili, 2007: 66-70), tiene que consi-
derarse bajo la experiencia de una cesura. Lo que vuelve bajo aquella forma del 
tiempo implica la no-coincidencia entre pensamiento y existencia. Podríamos 
decir, tenemos que considerar una suerte de defondamiento del inconsciente 
para considerar que lo que piensa no es una sustancia pensante. O, en el decir 
de Lógica de sentido, hay que sustraerle todo atisbo de telos a lo que piensa; los 
imperativos son los de un inconsciente que se compone de emisiones de singu-
laridades, pre-individuales y pre-personales, que se distribuyen nomádicamente: 
el inconsciente no puede considerarse constituido a priori (estaría más allá del 

12  Deleuze remite a las “notas sobre Edipo” y a “las notas sobre Antígona”. En la traducción 
al español, por F. Martínez Marzoa (2014: 146-156 y 157-166). Desarrollar esto está más allá 
de los límites de este trabajo.



278 Sergio Martínez V.

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid

teatro psicoanalítico) en tanto en cuanto el único a priori es el de la forma vacía 
del tiempo. Es en este sentido que, citamos a Deleuze, 

[L]a ontología es la jugada de dados: «caos-cosmos» [chaosmos] de don-
de surge el cosmos. Si los imperativos del Ser [los de un inconsciente ina-
semejable a forma humana alguna, incluso si se le considera por analogía 
(agregado nuestro)] tienen una relación con el Yo [Je], la tienen con un Yo 
fisurado, cuya fisura desplazan y reconstituyen cada vez según el orden del 
tiempo” (2012: 301). 

Es decir, en cuanto que vuelve aquello impensable a expresarse bajo la forma 
vacía del tiempo, el pensamiento que experimenta el límite de sí se extravía en 
aquello que le demanda pensar: un caos-cosmos (o un cuerpo sin órganos, para 
decirlo con Mil mesetas). Si la experiencia del pensamiento que está consideran-
do Deleuze es la de la relación entre la diferencia y el tiempo, lo que expresa la 
relación entre el caos-cosmos y las potencias de lo falso de aquella relación es 
que ella se experimenta como retorno, y en esta última relación bajo la noción 
de repetición (répétition). Y para Deleuze no puede sino bajo una noción de 
répétition considerarse la diferencia: el término répétition en francés puede tam-
bién traducirse por ensayo.13 Ahora bien, permítasenos un juego de palabras, 
si un ensayo (Versuch) expresa un experimento, también tenemos que intentar 
considerar que aquella relación entre el caos-cosmos y las potencias de lo falso la 
presenta ejemplarmente la relación entre arte y pensamiento. 

4.  El arte de la caverna

 Antes de proponer una aproximación a la relación entre arte y pensamien-
to, es deseable volver a considerar cómo opera el platonismo para concebir la 
relación entre las potencias de lo falso y el caos-cosmos. Pues, como bien sabía 
Nietzsche, aquella operación está fundada en una imagen moral del mundo (y no 

13  Recordemos que Michel Foucault (1995) propuso una lectura de Diferencia y repetición 
inspirado en una suerte de teatrología de la misma. Por otra parte, Deleuze llama a la volun-
tad de potencia: teatro de toda metamorfosis (2012: 360)



Una aproximación a la génesis de las potencias de lo falso en Gilles Deleuze 279

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid

tenemos que olvidar la impresión estética que está implicada en aquella imagen). 
Pero para esto hay que considerar el vínculo entre la dialéctica y el mito. En la 
lectura de Deleuze, Platón va elaborar un método cuyo leitmotiv no es distinguir 
a las especies de un género sino más bien, “dividir una especie confusa en linajes 
puros, o de seleccionar un linaje puro de un material que no lo es” (Deleuze, 
2012: 106). Este método de división, de lo puro y lo impuro, de lo bueno y lo 
malo, de lo auténtico y lo inauténtico, halla en el mito su piedra de toque; es que 
en cuanto se descubre que es con aquel método que opera la dialéctica se revela 
que ella necesita de un fundamento indecidible. Citamos, 

[P]ues, si bien es cierto que el mito y la dialéctica son dos fuerzas distin-
tas en el platonismo en general, esta distinción deja de valer en el momento 
en que la dialéctica descubre en la división su verdadero método. La divi-
sión supera la dualidad e integra el mito en la dialéctica, hace del mito un 
elemento de la dialéctica misma. La estructura del mito aparece claramente 
en Platón: es el círculo, con sus dos funciones dinámicas, girar y volver, dis-
tribuir o repartir; la distribución de las partes pertenece a la rueda que gira, 
así como la metempsicosis al eterno retorno (Deleuze, 2012: 109).  

¿Qué es lo que instituye un mito? Un fundamento. Esto es lo que no puede 
estar fundando racionalmente, como decíamos al principio, esto es el fundamen-
to infundado del platonismo: el mito es lo indecidible, la otra cara de la dialéc-
tica. Para Deleuze, distinguir entre auténticas copias y falsas copias, expulsar los 
simulacros en tanto en cuanto se asemejan a la copia de una copia, tiene como 
fin jerarquizar las apariencias acorde a lo que es verdadero en el platonismo: 
una imagen o mito moral y político que subyace a la dialéctica. En este sentido, 
aquellas copias de copias que han perdido toda semejanza con el original en 
cuanto problematizan aquella distinción son necesarias de expulsar; célebre en 
este sentido es la expulsión de casi todos los poetas de la República de Platón, 
pues un simulacro es lo que se hace indistinguible de una copia (lo cual significa 
que los simulacros pueden derrocar los mitos que busca instaurar Platón para su 
República). Pues bien, citamos a Deleuze,  



280 Sergio Martínez V.

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid

[C]onforme a la más antigua tradición, el mito circular es, en efecto, el 
relato-repetición de una fundación [por ejemplo, en el Político bajo la forma 
del Dios-pastor (agregado nuestro)]. La división lo exige como el fundamen-
to capaz de establecer la diferencia; a la inversa, exige la división como el 
estado de la diferencia en lo que debe ser fundado (2012: 109). 

Si Deleuze buscará proponer un concepto de la diferencia en sí misma, que 
no opere bajo una concepción mítica de ella, es decir, bajo el relato-repetición 
de una fundación, también hará de la repetición una noción esencial para la 
elaboración de aquel concepto. La diferencia, más allá de la mediación de la 
identidad conceptual, es la que hay que afirmar en la repetición de ella. Pero, 
entonces, ¿hay acaso un círculo del cual Deleuze no ha podido escapar? ¿resta 
la lógica de aquella estructura mítica? O bien, ¿no era la distinción entre mito y 
dialéctica la que se exponía como problemática? Pues bien, si la diferencia retorna 
en una repetición, ella no puede retornar sin hacer de la diferencia el efecto de 
una répétition. Pero ¿quién es el que la instaura?, ¿qué es lo que instaura? Como 
dirá Deleuze, citamos, 

Platón oponía el eterno retorno al caos, como si el caos fuera un estado 
contradictorio, que debiera recibir desde afuera un orden o una ley, seme-
jante a la operación del Demiurgo tratando de moldear la materia rebelde. 
[Y] remitía al sofista a la contradicción, a ese estado supuesto del caos, es 
decir, a la más baja potencia, al último grado de participación. (…) [Pero] en 
verdad, la enésima potencia no pasa por dos, tres, cuatro, sino que se afirma 
inmediatamente para constituir lo más alto: se afirma del caos mismo; y, 
como dice Nietzsche, el caos [caos-cosmos (agregado nuestro)] y el eterno 
retorno no son dos cosas distintas (2012: 116). 

En cuanto Deleuze considera que una enésima potencia no pasa por distintos 
estadios sino más bien están plegadas o implicadas las diferencias en intensidad 
en ella, la naturaleza de la diferencia es la que se expresa en el eterno retorno. 
Dicho de otro modo, para Deleuze el pensamiento del eterno retorno opera 
como un transporte en tanto en cuanto afirma cada vez lo que se expresa en él: 



Una aproximación a la génesis de las potencias de lo falso en Gilles Deleuze 281

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid

el movimiento de la diferencia. Es en este sentido que puede decirse, como dice 
Deleuze, que aquel pensamiento es necesario para constituir lo más alto al mismo 
tiempo que se expresa como inmanente a la experiencia de aquel. Para Deleuze, 
lo que cada vez vuelve en el tiempo una vez resquebrajada la representación es 
la naturaleza de la diferencia; esto es, en un encuentro con lo que la hace sentir 
y pensar vuelve a experimentarse una enésima potencia. El resultado que arrojen 
los dados implica la diferencia, pero es lo impredecible el resultado: no podemos 
anticipar lo que va a expresar lo inconsciente.14 En términos bergsonianos, lo que 
está plegado intensivamente es la memoria, pero ella no vuelve sino como olvido. 
Entonces, ¿podríamos intentar considerar una mezcla de autores o, como le gusta 
decir a Deleuze en Diferencia y repetición, un collage (2012: 18)? Pero, para que se 
sostenga el cuadro es necesario tornarlo verosímil. Pues bien, habríamos de decir 
que en Deleuze el cruce que tenemos que intentar concebir para aproximarnos 
a aquella relación entre las potencias de lo falso y el caos-cosmos, y con ello a la 
relación entre arte y pensamiento, es entre la noción de devenir nietzscheano y la 
noción de memoria bergsoniana. Brevemente, una memoria que para Deleuze, 
y para Bergson, sale de la esfera de lo humano extendiéndose intensivamente en 
la evolución no-humana (2012: 320).15 Un devenir para Deleuze, pero en los 
términos de la Ciencia jovial §54 de Nietzsche, en el que lo viviente se afirma en 
tanto apariencia (Schein), en la que 

[L]a más excelsa consecuencia e interrelación de todos los conocimien-
tos es y seguirá siendo, tal vez, el medio supremo para mantener de pie la 
universalidad de las ensoñaciones y el pleno entendimiento de todos estos 
soñadores entre sí, y también junto a ello, la duración del sueño.  

14  Para David Lapoujade, en su estudio en torno a Deleuze, “Diferencia y repetición y Lógica 
del sentido están bajo el signo de ese sin fondo y de aquello que lo puebla, singularidades 
preindividuales e impersonales, intensidades, multiplicidades, diferencias libres o nómadas. 
Toda la “filosofía de la diferencia” sale de ahí” (2016: 34).
15  Como dirá P. Marrati, “Bergson hace de la duración la apertura del tiempo como cambio, 
apertura del universo o del ser. Bergson llama a menudo a esta dimensión el Todo. Pero, 
insiste en ello Deleuze, es necesario no equivocarse: el Todo no es un conjunto cerrado; él 
mismo es lo Abierto, dimensión de un ser-tiempo que cambia y así dura y produce lo nuevo. 
Si los movimientos son cualitativos y heterogéneos es porque participan en el Todo del uni-
verso. Expresa un cambio en el Todo” (2003: 24).



282 Sergio Martínez V.

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid

Pues bien, para Deleuze, el devenir vuelve como un olvido en el que se 
expresa la duración de un sueño que puede considerarse como la repetición (répé-
tition) de una memoria de caos-cosmos. Podríamos decir, que con Bergson y 
Nietzsche, siguiendo la lectura de Deleuze, es el olvido de la memoria lo que un 
animal-simbólico experimenta, lo que no puede repetir sino olvidando. En este 
sentido, un encuentro con un signo y/o una imagen abre la experiencia de una 
multiplicidad que implica una memoria y un devenir en tanto Olvido en cuanto 
se expresan distintos umbrales que desplegándose van presentando lo inhuma-
no de lo humano, lo otro de lo humano. O como dirá Deleuze, a propósito de 
Proust, “lo virtual no se opone a lo real, sino tan solo a lo actual. Lo virtual posee 
una realidad plena en tanto es virtual [cursiva de G.D]” (2012: 314-315). En este 
punto, considerando lo dicho, si el acontecimiento equivale a un devenir-otro y 
él se experimenta en una obra de arte al devenir ella experiencia, ¿cómo encontrar 
lo virtual? Que un acontecimiento define la experiencia del pensamiento en tanto 
trae de vuelta una enésima potencia, tendría que llevarnos a considerar, siguiendo 
a Nietzsche, una incorporación (Einverleibung) de aquel.16 Si lo otro en el pen-
samiento se experimenta como una multiplicidad que se compone de relaciones 
dispares y de diferencias en intensidad que expresaran la naturaleza de lo que en 
él piensa: un caos-cosmos o, en los términos de Lógica del sentido, “un mundo 
hormigueante” (serie XV), también hay que concebir que aquella experiencia 
puede devenir una suerte de novela: la de un mundo como novela: una en que 
se expresa el tiempo fuera de quicio (hay que considerar que la forma del tiempo 
se ha introducido en aquella o bien, que con aquella introducción comienza una 
novela, pero no podemos saber en principio en cuál página. Un caso ejemplar 
para Deleuze es el Ulises de Joyce, y las referencias a Hamlet en el Ulises son sin 
duda claves).  Dirá Deleuze respecto a esta novela que, “[s]e confunde con la gran 
obra, que mantiene todas las series complicadas, que afirma y complica todas 
las series simultáneas” (2012: 192). Pues, si en esta obra se halla implicado lo 
que (se) diferencia (en) ella (la parte virtual de ella): un caos-cosmos, lo que le 
interesa a Deleuze de ello es el desplazamiento del sentido o del sin-sentido que 
va dispersando las historias en la medida en que retorna un movimiento aleato-
rio que va propagando y constituyendo la gran obra,17 pues en aquel mundo se 
experimentaría un extravío o un laberinto que es propio al desplazamiento de 

16  Nietzsche, F.: La ciencia jovial, trad. Jara, J., Caracas, Monte Ávila Editores Latinoamérica, 
1999, §110. “¿Hasta qué punto tolera la verdad hacerse cuerpo [die Einverleibung: la incor-
poración]? –Esa es la pregunta, ése es el experimento”, Ibidem.  
17  Podría considerarse lo que dice Deleuze respecto a la novela Cosmos de Gombrowicz 
(2012: 191), y singularmente lo que ya en el prólogo se expresa en tanto que este “esboza una 
teoría de las series inconexas, de su resonancia y del caos”, (2012: 191). 



Una aproximación a la génesis de las potencias de lo falso en Gilles Deleuze 283

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid

lo que va tomando consistencia por azar, esto es, el caos-cosmos. En Deleuze, si 
estas historias son constitutivamente divergentes en tanto que aleatoria la comu-
nicación entre ellas, es porque, en términos del filósofo francés, “el horizonte de 
convergencia está en un caos, desplazado siempre en ese caos. Este caos mismo 
es lo más positivo, al propio tiempo que la divergencia es objeto de afirmación” 
(2012: 192). En este sentido, retorna una relación disyuntiva: divergencias que 
expresan simultáneamente aquella gran obra como constitutivas de ella, lo cual 
expone que el mundo en tanto novela se presenta como un caos-cosmos. Como 
diría Deleuze con Borges,18 

Fang, digamos, tiene un secreto; un desconocido llama a su puerta; Fang 
resuelve matarlo. Naturalmente, hay varios desenlaces posibles: Fang puede 
matar al intruso, el intruso, puede matar a Fang, ambos pueden salvarse, 
ambos pueden morir, etc. Todos los desenlaces ocurren; cada uno es el punto 
de partida de otras bifurcaciones” (2002: 142).19 

Que en Deleuze cada historia que diverge no sea “un punto de vista dife-
rente sobre una misma historia, a la manera de los puntos de vista sobre la ciu-
dad según Leibniz”, “[sino] historias completamente distintas que se desarrollan 
simultáneamente” (2012: 191), expresa que una enésima potencia en su más alta 
expresión presenta un mundo como constitutivamente divergente20. Pues bien, lo 
que vuelve a instaurar la diferencia, aquello que hace de la repetición (répétition) 
un acto de creación,21 puede llegar a experimentarse como una experiencia del 
pensamiento. En el caso de la gran obra puede tratarse de la experiencia de una 
novela, pero una que se torna interminable, inacabable, sin comienzo ni fin, 
encontrándonos en ella justo en el medio de una disyunción: “[e]sa trama de 

18  Pues véase también en torno al juego de la lotería y el azar, Lógica del sentido, serie X. Y si 
bien la obra literaria principal en Lógica de sentido es la de Lewis Carroll el papel de Jorge Luis 
Borges, y principalmente, de Ficciones, no deja de ser relevante. 
19  En Lógica del sentido este fragmento se expresa en la serie XVI. 
20  Borges dirá en El jardín de senderos que se bifurcan, “[c]asi en el acto comprendí, el jardín 
de los senderos que se bifurcan era la novela caótica. (…). En todas las ficciones, cada vez que 
un hombre se enfrenta con diversas alternativas, opta por una y elimina las otras; en la del 
casi inextricable Ts’ui Pên, opta –simultáneamente- por todas. Crea diversos porvenires, 
diversos tiempos que proliferan y se bifurcan” (2002: 141-142).   
21  Llevándola a un extremo, al modo de “Pierre Minard, autor del Quijote” en Borges, ver, 
(2002: 51-66).



284 Sergio Martínez V.

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid

tiempos que se aproximan, se bifurcan, se cortan o que secularmente se ignoran, 
abarca todas las posibilidades” (Borges, 2002: 145).22  

Un caos-cosmos expresa la naturaleza azarosa de un pensamiento que hallán-
dose en accidentes, afecciones, sucesos, se experimenta conmocionado por lo que 
en él piensa. Lo cual implica concebir que aquella experiencia del pensamiento 
involuntariamente se encuentra con el acontecimiento, como si se encontrará por 
un golpe de dados con él; es un acontecimiento el que encuentra aquella expe-
riencia alterándola (de ahí la naturaleza involuntaria o pasiva que se  expresa). Para 
Deleuze, el pensamiento experimenta un extravío, se extravía en un laberinto 
que no tiene comienzo ni fin para encontrarse en otro desvío; desvíos de desvíos 
hasta encontrarse con aquel secreto que tiene Fang según Borges y que no impli-
ca sino varios desenlaces posibles. Pero si consideramos que aquella experiencia 
puede volver a repetirse, es la repetición (répétition) de ella la que la expresa las 
potencias de lo falso en tanto en cuanto lo que se ensaya puede concebirse como 
un acto de creación que expone lo que afirman aquellas potencias.23 Pues bien: 
lo que no se puede saber es lo que de aquel ensayo se instauraría de un enfren-
tamiento contra el caos: lo que es creado nace del olvido (de la memoria). La 
experiencia del pensamiento adviene en un encuentro que no puede sino sentirse, 
considerando que el signo de una intensidad es lo que se siente en tanto aquel 
expone la diferencia. En este sentido, en Deleuze un devenir se presenta como la 
verdad de lo falso en cuanto se expresa como potencia de lo falso de la vida. En 
el decir de la Ciencia jovial §54 de Nietzsche, de la apariencia (Schein). En unas 
pocas palabras, no hay sino potencia de lo falso, o sea, la verdad es de lo falso en 
tanto ella vuelve a dar la experiencia de un caos-cosmos. Como dice Deleuze en 
Nietzsche y la filosofía, “la actividad de la vida es como una potencia de lo falso, 
engañar, disimular, deslumbrar, seducir. Pero para que se efectúe, esta potencia 
de lo falso debe ser seleccionada, redoblada o repetida, es decir, elevada a una 
más alta potencia” (2002: 145). O como diría H. Michaux, 

22  “-Precisamente- dijo Albert-, El jardín de senderos que se bifurcan es una enorme adivinan-
za, o parábola, cuya tema es el tiempo; esa causa recóndita le prohíbe la mención de su nom-
bre” (Borges, 2002: 144). 
23  “La potencia de lo falso debe ser llevado hasta una voluntad de engañar, voluntad artística 
única capaz de rivalizar con el ideal ascético y de oponerse con éxito a este ideal. Precisamen-
te el arte inventa mentiras que elevan lo falso a esta mayor potencia afirmativa, hace de la 
voluntad de engañar algo que se afirma en la potencia de lo falso” (Deleuze, 2002: 145).



Una aproximación a la génesis de las potencias de lo falso en Gilles Deleuze 285

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid

Las extensiones más considerables, las menos parecidas al hombre son las 
que entonces más le convienen. De nuevo todo es posible. Lo “sin forma”, 
el “Todo” puede ocurrir. Si permanecemos en el ensueño. El activo ensueño. 
El ensueño que siempre hay que volver a empezar (2005: 212). 

La experiencia del pensamiento la despliega una enésima potencia que en la 
medida en que se presenta como multiplicidad expresa para Deleuze “la diferen-
cia infinitamente desdoblada que resuena al infinito” (2012: 333-334). Pues bien, 
si en este trabajo intentamos decir que la natura naturans es otro nombre para 
las potencias de lo falso,24 es justamente esto lo que no podría volver a tornarse 
sentible y pensable sin experimentar la improductividad de aquella naturaleza en 
una exposición que la exprese, esto es, en una obra de arte. Como dirá Deleuze, 
“en condiciones tales que lo falso se convierte en el modo de exploración de lo 
verdadero, en el espacio propio de sus disfraces esenciales o de su desplazamiento 
fundamental: el pseudos aquí devino el pathos de lo Verdadero” (2012: 170). 

En otras palabras, la gran obra es una exposición de lo que se expresa bajo 
la forma vacía del tiempo, ahora considerando que la diferencia la presenta un 
movimiento que la gran obra revela como el de un caos-cosmos. Para Deleuze, 
en cuanto la gran obra vuelve a dar un caos-cosmos está ella presentando lo que 
bajo golpes de azar el pensamiento introducido en la forma vacía del tiempo 
experimenta: una propagación del sentido o del sin-sentido que va componiendo 
la diferencia entre devenir y memoria. Bajo esta perspectiva, como dirá Deleuze 
en El Pliegue, el pensamiento es para el mundo (1989: 39) y lo que la gran obra 
expresa del mundo es que él se expresa como un caos-cosmos. Pues bien, la 
relación entre arte y pensamiento plantea de otro modo la relación entre el caos-
cosmos y las potencias de lo falso en la medida en que aquella relación es la que 
revela a esta. Aquella relación expresa que la naturaleza de un acontecimiento en 
el que se expone un mundo que nos es inmanente y que experimentamos como 

24  J.L. Pardo (2011) ha aclarado notablemente esta cuestión a partir de los cruces de lectura 
que propone Deleuze en su obra, en particular, entre Bergson, Nietzsche, Spinoza (pero Par-
do no se limita a estos autores filósofos). Respecto a esto último, en el cruce entre Bergson y 
Spinoza en Deleuze, ver (2011: 51-70 y las nota de la página 53). 



286 Sergio Martínez V.

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid

inmanente implica un acto de creación;25 y es dicha inmanencia la que Deleuze 
considera bajo la figura de un volver-a-venir, de un eterno retorno.26 Ahora 
bien, lo que se va trazando bajo aquella relación se presenta como un posible: “de 
nuevo todo es posible” como decía Michaux. Que la actividad del pensamiento 
experimente como posible un mundo-otro, un devenir-otro, en la medida en 
que ha hecho la experiencia de la más alta potencia, quiere decir que ha hecho 
de un encuentro con una obra de arte un ensayo en y con el cual se expresa que 
aquella relación entre el caos-cosmos y las potencias de lo falso presenta un 
acontecimiento que bajo el pensamiento del eterno retorno se expone como el 
de un puro por-venir (Deleuze, 2012: 148-149). 

5. Del círculo y la línea. A modo de conclusión

Yo sé de un laberinto griego que es una línea única, recta.

Jorge Luis Borges, La muerte y la brújula.

 

Si en Platón la otra cara de la dialéctica es el mito en cuanto se halla en él el 
fundamento que permite fundar el movimiento del método de la división, en 
Deleuze la otra cara de la experiencia del pensamiento son las artes en cuanto 
ellas son objetos de un encuentro que expone la más alta expresión de las poten-
cias de lo falso que es la vida. En el decir de Nietzsche y la filosofía, “apariencia 
[Schein (agregado nuestro)] ya no significa la negación de lo real en este mundo 
(…). Verdad es apariencia. Verdad significa efectuación de la potencia, eleva-
ción a la más alta potencia” (2002: 145). Un encuentro con aquellas potencias, 
con una enésima potencia que ha devenido una obra de arte, volvería hacer de 
una experiencia del pensamiento un ensayo de lo real en ella. Esto es, volvería a 
experimentarse en ella la heterogénesis de un caos-cosmos en tanto la potencia 

25  En torno al acto de creación, ver (Deleuze, 2007: 281-289).
26  La articulación que implica el abandono del dominio de la representación, la ruptura del 
principio de identidad y la expresión del plano de inmanencia, a partir del papel de Nietzsche 
y Spinoza en Deleuze, la elabora P. Mengue (2008) en la presentación que realiza del pensa-
miento del filósofo francés. Notable nos parece al respecto la cuarta parte titulada Del deseo y 
los flujos en tanto revela a partir del contraste con el psicoanálisis lacaniano la noción de deseo 
que expresa el pensamiento de Deleuze, clave, por como presenta Mengue la dificultad que 
en dicha noción habita, es decir, para comprender lo que implica aquella articulación que en 
principio mencionamos. 



Una aproximación a la génesis de las potencias de lo falso en Gilles Deleuze 287

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid

de lo falso expresa una vida que toma consistencia como experiencia; hace la 
diferencia una obra de arte en la medida en que se experimenta en ella aquella 
intensidad que hace pensar el pensamiento. En este sentido, para Deleuze lo que 
ensaya aquella relación entre arte y pensamiento es un movimiento en el que 
lo que se ha tornado inmanente es un mundo. En los términos de Diferencia y 
repetición,    

No es ya el esfuerzo platónico por oponer el cosmos al caos, como si el 
Círculo fuese la huella de la Idea trascendente capaz de imponer su seme-
janza a una materia rebelde. Es incluso todo lo contrario, la identidad inma-
nente del caos con el cosmos, el ser en el eterno retorno, un círculo de otro 
modo tortuoso (2012: 199).  

Pues bien, es el retorno en tanto que afirmación de la diferencia en sí misma 
el que estaría implicado en el hacer del caos-cosmos un cosmos. De ahí que 
“[l]a afirmación es el producto de un pensamiento que supone una vida activa 
como su condición y su concomitancia (Deleuze, 2002: 144). En otros térmi-
nos, Deleuze al decir que la ontología es “[l]a jugada de dados: caos-cosmos” 
está considerando que la relación entre las potencias de lo falso y el caos-cosmos 
es inmanente, es decir, el tiempo que vuelve a dar una obra de arte es el de una 
experiencia de la inmanencia en tanto el pensamiento es para el mundo. En 
este sentido, está en juego un signo de equivalencia, pues la lectura deleuzeana 
de Nietzsche considera que, citamos, “[p]ara Nietzsche, nosotros los artistas = 
nosotros los buscadores de conocimiento o de verdad = nosotros los inventores 
de nuevas posibilidades de vida” (2002: 145). Labor crítica y clínica, también, en 
aquella equivalencia, si consideramos lo que dirá Deleuze en La imagen-tiempo, 
citamos en extenso,  

El afecto como evaluación inmanente en lugar del juicio como valor trascen-
dente: «yo amo o yo detesto» en lugar de «yo juzgo». Nietzsche, que sustituía el 
juicio por el afecto, prevenía a sus lectores: más allá del bien y del mal no significa 
al menos «más allá de lo bueno y de lo malo» [cursivas nuestras]. Lo malo es la 
vida agotada, degenerada, que es mucho más terrible, capaz de propagarse. 
Pero lo bueno es la vida naciente, ascendente, aquella que sabe transformarse, 
metamorfosearse según las fuerzas que encuentra, y que compone con ellas 
una potencia cada vez más grande, aumentando cada vez más la potencia 
de vivir y abriendo siempre nuevas «posibilidades». Es cierto que no hay más 



288 Sergio Martínez V.

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid

verdad en una que en otra; no hay sino devenir, y el devenir es la potencia de 
lo falso de la vida, la voluntad de potencia [cursivas nuestras] (2015: 191).

La identidad inmanente del caos con el cosmos, el caos-cosmos, la expresa la 
relación con las potencias de lo falso en la medida en que ella expone que aquella 
identidad es la de un devenir-otro. Ahora bien, que una experiencia del pensa-
miento la presente una obra de arte en cuanto genera un encuentro con lo real 
de aquella, implica considerar que una obra de arte expresa el carácter singular 
de una experiencia. Si en Deleuze la gran obra es un mundo que se caracteriza 
por series divergentes, por caminos que se bifurcan desde el comienzo, por un 
horizonte que halla su convergencia en un caos, en el que una experiencia se 
experimenta en un extravío constitutivo a ella, también las obras que pueblan 
aquel mundo hay que considerarlas como distintas expresiones que abren y crean 
un mundo. Cada obra traería una historia distinta de aquel mundo, una his-
toria que diverge de otra historia y otra historia. Quizás esto pueda decirse en 
los términos de la Ciencia jovial §322 de Nietzsche, pues “quien mira dentro 
de sí como en un inmenso espacio sideral y lleva vías lácteas dentro de sí, sabe 
también cuán irregulares son todas las vías lácteas; ellas conducen hasta el caos 
y el laberinto de la existencia”. Este símil que podría proponerse para pensar en 
el devenir de un caos-cosmos, habríamos también que intentar concebirlo como 
una alegoría, porque si ella “descubre la naturaleza y la historia según el orden del 
tiempo, convierte la naturaleza en historia y transforma la historia en naturaleza, 
en un mundo que ya no tiene centro” (Deleuze, 1989: 161 [cursivas nuestras]), 
esta conversión y transformación en el orden del tiempo, y el tiempo está fuera 
de quicio, s experimentaría como una experiencia de las potencias de lo falso. Y, 
para Deleuze, expresan estas potencias un devenir en tanto son experimentadas 
en una obra de arte que ha devenido experiencia. En este sentido, quizás en un 
encuentro con ella hallemos aquel pathos de lo verdadero. Es decir, la potencia de 
lo falso que es la vida. En un mundo que ya no tiene centro, en esta ficción de lo 
real que expresa que la verdad es apariencia (Schein), se presenta un caos-cosmos 
del cual tal vez nazca un cosmos. O como diría en Clío C. Péguy, e intentamos 
considerar esta obra como una en la que la relación entre arte y pensamiento 
expresa un acontecimiento,



Una aproximación a la génesis de las potencias de lo falso en Gilles Deleuze 289

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid

Vea en su memoria. Y vea si no hay períodos y épocas, planicies y puntos 
de crisis. (…). Verá usted, ve que el flujo, que el acontecimiento de lo real no 
es (allí) homogéneo en absoluto, que no es sólo un tiempo y que de ningún 
modo parece sólo un tiempo, (…) no es sólo una pura materia matemática, 
aritmética, teórica, histórica; ve usted que hay duraciones reales, realmente 
duraciones de pueblo, realmente quizá una duración del mundo mismo” 
(2009: 283-282-283).

Para concluir, volvamos a preguntar por la relación entre arte y pensamiento, 
considerando que la enésima potencia de lo falso vuelve a dar una experiencia 
del caos-cosmos. Pues bien, si concebimos que aquella relación en ¿Qué es la 
filosofía? (2009) la expresa el acontecimiento que expone el silencio interior 
de Kandinsky o el concepto no-conceptual de Klee (2009: 220), tendremos 
que considerar lo que Deleuze y Guattari llaman en Mil Mesetas, la falta de un 
pueblo (2010: 349) o en ¿Qué es la filosofía? “la sombra del «pueblo venidero 
(peuple à venir)» (2009: 220)”. Pues aquella relación implica una pregunta por 
la naturaleza de lo político, por un pueblo27. Para Deleuze, en lo que tiene de 
inanticipable aquella relación entre el caos-cosmos y las potencias de falso, se 
halla sentida y pensada aquella relación entre arte y pensamiento en la medida 
en que la exposición de una obra de arte se ha tornado expresión de un pueblo 
que falta. En este sentido, en la experiencia de una obra de arte se experimentaría 
aquello que en Nietzsche se llama apariencia (Schein) o aquello que Michaux 
llama el activo ensueño (l’active rêverie), conceptos que están relacionados con 
“un todo”, con lo “sin-forma”, o con “la universalidad de las ensoñaciones” o “el 
pleno entendimiento de los y las soñadoras”. Dicho de otro modo, lo que hay 
que atender en una aproximación a la heterogénesis de las potencias de lo falso 
es el movimiento que está Deleuze considerando en la relación entre arte y pen-
samiento en tanto aquel implica una pregunta por la naturaleza de lo político: 
por la falta de un pueblo. Pero para desarrollar esto sería necesario otro trabajo.

27  Dirán Deleuze y Guattari en Mil Mesetas, “No son los artistas populares o populistas, es 
Mallarmé el que puede decir que el Libro tiene necesidad de pueblo, y Kafka, que la literatu-
ra es el quehacer del pueblo, y Klee, que el pueblo es lo esencial, y que, sin embargo, falta. 
(2010: 349). 



290 Sergio Martínez V.

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 -291. UNED, Madrid

Bibliografía

Borges, J. L. (2012). Ficciones. Buenos Aires: EMECÉ.

Deleuze, G. (2004). Le bergsonisme. Paris: Quadrige /PUF.

− (1995). Proust y los signos. Trad. Monge, Francisco, Barcelona: Editorial Anagrama.

− (2002). Nietzsche y la filosofía. trad. Artal, Carmen. Barcelona: Editorial Anagrama, 
Barcelona.

− (2012). Diferencia y Repetición. trad. Delpy, María Silvia y Beccacece, Hugo. Buenos 
Aires, Amorrortu.

− (2011). Lógica del sentido. trad. (texto) Morey, Miguel y (apéndice) Molina, Víctor. 
Madrid: Paidós.

Deleuze, G. y Guattari, F. (2010). Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Trad. 
Vásquez Pérez, José con colaboración de Larraceleta, Umbelina. Valencia: Pre-Textos.

Deleuze, G. (2015). La imagen-tiempo. Trad. Agoff, Irene. Barcelona: Paidós.

− (1996). “Sobre cuatro fórmulas poéticas que podrían resumir la filosofía kantiana”. 
En: Crítica y Clínica. trad. Kauf, Thomas. Barcelona: Editorial Anagrama, pp. 44-55.

− (1989). El pliegue. Leibniz y el Barroco. Trad. Vásquez Pérez, José y Larraceleta, Umbe-
lina Barcelona: Ediciones Paidós.

Deleuze, G. y Guattari, F. (2009). ¿Qué es la filosofía? Trad. Kauf, Thomas. Barcelona: 
Editorial Anagrama.

Deleuze, G. (2005). La Isla Desierta y otros textos. Textos y entrevistas (1953-1974). Trad. 
Pardo, José Luis. Valencia: Pre-Textos.

De Beistegui, M. (2004). “Onto-hetero-genesis: thinking Difference with Deleuze”. En: 
Truth and genesis. Philosophy as Differential Ontology. Bloomington, Indiana University 
Press, pp. 187-334.

− (2012). “The Deleuzian reversal of Platonism”. En: Ed. Smith, D. W. y Somers-Hall, 
H. The Cambridge Companion to Deleuze. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 
55-81.

Foucault, M. y Deleuze, G. (1995). Theatrum Philosophicum seguido de Repetición y 
diferencia. Trad. Monge, Francisco. Barcelona: Anagrama.

Hölderlin, F. (2014). Ensayos. Trad. Martínez Marzoa, F. Madrid: Ediciones Hiperión.

Lapoujade, D. (2016). Deleuze, los movimientos aberrantes. Trad. Ires, P. Buenos Aires: 
Cactus.



Una aproximación a la génesis de las potencias de lo falso en Gilles Deleuze 291

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 269 - 291. UNED, Madrid

Marrati, P. (2003). Gilles Deleuze. Cine y filosofía. Trad. Bernini, E. Buenos Aires: 
Nueva Visión. 

Mengue, P. (2008). Deleuze o el sistema de lo múltiple. Trad. Fava, J.M y Tixi, L. Buenos 
Aires: Las Cuarenta.

Michaux, H. (2005). Antología poética. 1927-1986 (Bilingüe). Trad. y selección Mat-
toni, Silvio. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

Nietzsche, F. (1999). La ciencia jovial. Trad. Jara, José. Caracas: Monte Ávila Editores 
Latinoamérica.

− (1999). Epistolario. Ed. Muñoz, Jacobo. Madrid: Biblioteca Nueva. 

Pardo, J. L. (2011). El cuerpo sin órganos. Presentación de Gilles Deleuze. Madrid: Pre-
Textos.

Péguy, C. (2009). Clío. Diálogo entre la historia y el alma pagana. Trad. Fólica, Laura. 
Buenos Aires: Editorial Cactus.

Ruiz Stull, M. (2013). Tiempo y experiencia. Variaciones en torno a Bergson. Chile: 
Fondo Cultura Económica. 

Sauvagnargues, A. (2009). Deleuze, L’empirisme transcendantal. Paris: Presses Uni-
versitaires de France.

Smith, D. W. (2012). “The concept of the Simulacrum. Deleuze and the Overturning 
of Platonism”. En: Essays on Deleuze. Edinburgh, Edinburgh University Press, pp. 3-26. 

Vogl, J. (2003). Was ist ein Ereignis? en ZKM. Symposien Gilles Deleuze und die Küns-
te. Wiederholung und Differenz. http://on1.zkm.de/zkm/stories/storyReader$4048#eins.

ZOURABICHVILLI, F. (2007). El vocabulario de Deleuze. Trad. Goldstein, Víctor. Buenos 
Aires: Editorial Atuel.

Recibido: 4/01/2018

Aceptado: 5/10/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 




