
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

LAS TENSIONES ENTRE TÉCNICA Y PROYECTO 
DE VIDA EN LA MEDITACIÓN DE LA TÉCNICA 

DE ORTEGA Y GASSET

THE TENSIONS BETWEEN TECHNIQUE 
AND LIFE PROJECT IN ORTEGA Y GASSET’S 

MEDITACIÓN DE LA TÉCNICA

Marcos Alonso Fernández*

Universidad Autónoma de Madrid

Resumen: El presente artículo trata de exponer las relaciones que Ortega y Gasset 
establece entre proyecto de vida y técnica. La articulación entre estas dos instancias, 
decisiva para la comprensión de la metafísica de la vida humana del filósofo español, se 
revelará como un tema complicado y cambiante dentro de la producción orteguiana. 
Mediante esta discusión se propondrá asimismo una nueva comprensión de las rela-
ciones entre teoría y práctica, otro de los temas orteguianos por excelencia.

Palabras clave: técnica, proyecto de vida, metafísica, antropología, Ortega.

Abstract: The present paper attempts to expose the relations Ortega y Gasset 
establishes between life project and technique. The articulation between these two 
instances, decisive for the comprehension of the Spanish philosopher’s metaphysics 
of human life, will be revealed as a complex and changing theme in Ortega’s works. 
Through this discussion we will also propose a new comprehension of the relationships 
between theory and praxis, another Orteguian theme par excellence.

Keywords: technique, life project, human life, metaphysics, anthropology, Ortega.

* Marcos Alonso Fernández es ayudante post-doctoral en la Universidad Autónoma de 
Madrid (Ciudad Universitaria de Cantoblanco, 28049 Madrid). Email: marcs.alonso@gmail.



158	 Marcos Alonso Fernández

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

1. Introducción: la técnica subordinada al proyecto de vida

En este artículo trataremos de aclarar uno de los puntos más importantes 
de la metafísica de la vida humana de Ortega: el sentido e importancia de 
su noción de proyecto en relación con su comprensión de la técnica. Como 
veremos, no se puede decir que la propuesta orteguiana carezca de problemas, 
pero desde el principio hay que reconocer el mérito de Ortega al tratar de 
establecer una conexión entre ambas dimensiones, su intento de articular 
el proyecto de vida que caracteriza a la vida humana, con la técnica que lo 
hace posible y que sostiene dicha vida. Ante este problema la argumentación 
orteguiana experimentará numerosos altibajos y dificultades, alternando 
destellos de lucidez con recaídas en la postura más habitual dentro de la 
tradición filosófica, en la cual al proyecto de vida se le da un peso mucho 
mayor que a la técnica, sostén material de esa vida humana. Al hilo de esta 
concreta discusión podremos también ver cómo el filósofo español elabora su 
particular concepción de las relaciones entre teoría y práctica, tema nuclear y 
recurrente de la tradición filosófica.

Una de las exposiciones más claras de esta tensión del planteamiento 
orteguiano la encontramos en Meditación de la técnica. En este decisivo texto, 
después de remarcar la importancia superlativa de la técnica y su indisoluble 
imbricación con la vida humana, Ortega acaba, no obstante, afirmando que 
es el proyecto de vida que somos o ideal de vida buena al que en cada época 
aspiramos, lo que rige verdaderamente a la técnica: “Y sin embargo, o por 
lo mismo, la técnica no es en rigor lo primero. […] ella por sí no define el 
programa, quiero decir que a la técnica le es prefijada la finalidad que ella 
debe conseguir. El programa vital es pre-técnico” (V 575)1. Esta idea ha sido 
asumida de manera generalizada por muchos intérpretes. Por ejemplo Diéguez 
y Zamora afirman que “la técnica, sin embargo, como bien vio Ortega, no 
puede definir el programa vital de nadie. Ella no es un fin. En ese sentido, 
está vacía” (Diéguez y Zamora, 2015, p. 35). En un sentido muy similar se 
expresan otros autores como Dust (cf. 1993, p. 127), Esquirol (cf. 2011, pp. 
29-30) o Cerezo (cf. 1984, p. 189). Pese al relativo consenso respecto de este 
punto, este artículo defenderá la necesidad de problematizar este punto, una 
defensa que se llevará a cabo en la última parte de este texto. Antes de realizar 
esta anunciada problematización, conviene, no obstante, dejar asentado 

1 Para las obras de Ortega citaremos haciendo referencia al tomo de las obras completas 
(Ortega y Gasset, José (2004-2010). Obras completas. Tomos I-X. Madrid: Taurus) en nume-
ración latina seguido del número de página correspondiente.



Las tensiones entre técnica y proyecto de vida en la meditación de la técnica...	 159

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

este punto de la argumentación orteguiana, esta primera postura en la que 
defenderá de manera clara la primacía del proyecto sobre la técnica.

En el mismo texto de Meditación de la técnica, unas pocas líneas después al 
texto antes referido, Ortega prosigue afirmando que la técnica, al consistir en el 
cumplimiento de las necesidades superfluas que el programa de vida humana le 
pide, está subordinada a este programa de vida; el cual, dirá Ortega al final del 
párrafo, es “la invención por excelencia, que es el deseo original” (V 575). Este 
“deseo propiamente creador, el que postula lo inexistente, el que anticipa lo que 
aún es irreal” (V 576), es mucho más difícil de llevar a cabo de lo que solemos 
creer, pues supone una novedad radical, un verdadero inicio. El diagnóstico 
socio-histórico de Ortega, enunciado ya en La rebelión de las masas y en España 
invertebrada, es precisamente ese: “Acaso la enfermedad básica de nuestro tiempo 
sea una crisis de los deseos, y por eso toda la fabulosa potencialidad de nuestra 
técnica parece como si no nos sirviera de nada” (V 576).

Los siguientes capítulos de Meditación de la técnica se propondrán precisamente 
ejemplificar esta idea con algunos ejemplos históricos, principalmente con el 
caso de la técnica moderna y el ideal de vida del gentleman. La tesis básica de 
Ortega es que el gentleman es un ideal de hombre para el que el bienestar físico 
y material es sumamente importante, lo que precisamente da lugar a todas 
las técnicas modernas eminentemente físicas y centradas en la mejora de las 
condiciones materiales: “Un hombre de módulo muy intelectual no hubiera 
nunca ideado el water-closet, porque despreciaba su cuerpo. El gentleman, repito, 
no es intelectual. Busca el decorum en toda su vida: alma limpia y cuerpo limpio” 
(V 584). En un mismo sentido, dirá Ortega que el gentleman sólo puede aparecer 
cuando hay riqueza y exceso económico (cf. V 584), pues sin éstos su tipo de 
vida se hace imposible: “la atmósfera del ser gentleman reside en una sensación 
básica de holgura vital, de dominio superabundante sobre la circunstancia. Si 
ésta ahoga, no es posible educarse hacia la gentlemanerie” (V 583). El gentleman, 
concluirá Ortega, se preocupa mucho de dominar su hostil circunstancia, “de 
ahí que haya sido el gran técnico y el gran político” (V 583). Si bien Ortega en 
estas líneas está poniendo en juego algunos hallazgos realmente valiosos, también 
está al mismo tiempo asumiendo y reproduciendo un prejuicio inveterado sobre 
la técnica. Un prejuicio, y esto es lo más sorprendente, que el propio Ortega 
parece comprender y criticar en otros momentos de su obra. 

Pues desde las propias categorías orteguianas se nos hace necesario realizar la 
siguiente pregunta: ¿Es realmente la técnica moderna el resultado del «ideal de 
vida gentleman»? ¿O es el gentleman un tipo de vida que sólo fue posible –y no 
sólo posible en un sentido material, sino posible en el sentido de imaginable– 



160	 Marcos Alonso Fernández

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

a raíz de la técnica moderna que trajo innumerables avances materiales? 
Quizás la solución no sea ninguna de estas dos tesis; no, al menos, de manera 
independiente, suponiendo que afirmar una implique negar la otra. En otro 
momento de Meditación de la técnica podemos ver este mismo problema desde un 
ejemplo contrapuesto al del gentleman. Allí Ortega defiende la preponderancia 
del proyecto vital sobre la técnica con el ejemplo del ideal de vida bodhisatva, que 
se caracteriza, en oposición al gentleman, por despreciar lo material y centrarse 
en lo espiritual. A este respecto, Ortega anticipa la crítica que fácilmente podría 
hacérsele:

… la explicación naturalista de lo humano saltará aquí sosteniendo que 
la relación entre proyecto de ser y la técnica es inversa de la que yo propongo, 
a saber: que es el proyecto quien suscita la técnica, la cual, a su vez, reforma 
la naturaleza. Todo lo contrario, se dirá: en la India el clima y el suelo faci-
litan tan enormemente la vida que el hombre apenas necesita moverse ni 
alimentarse. Es, pues, el clima y el suelo quienes preforman ese tipo de vida 
pública. (V 579-580)

Sin embargo, dirá Ortega, “si son el clima y la tierra de la India quienes 
explican el budismo de la India, no se comprende por qué la región budista 
por excelencia es el Tibet” (V 580), “uno de los lugares más ásperos y crudos 
del planeta” (V 58). Antes de continuar habría que hacer una puntualización 
fundamental. Pues, desde las categorías orteguianas ni siquiera tiene sentido 
hablar de aspereza y crudeza en sentido absoluto, sino en relación a una 
determinada forma de vida. Para algunas formas de vida, las bajas temperaturas 
no serían un problema, sino la condición básica para su vida. Ortega, como 
desafortunadamente sucede en otras ocasiones, no mantiene el pulso de su 
mejor filosofía, cayendo en posturas más simples o directamente confusas.

2. Problematizaciones de las relaciones entre la técnica y el pro-
yecto de vida

No obstante, si seguimos con el razonamiento de Ortega llegaremos al punto 
fundamental que aquí queríamos discutir. Lo que Ortega quiere hacer notar 
con el ejemplo antes comentado es que la vida bodhisatva de desapego material 
resulta en cierto modo contradictoria con las condiciones exigentes del Tibet; lo 
cual sólo puede explicarse por la casualidad de que los templos que esta forma 
de vida bodhisatva construyó para meditar acabaron desempeñando una función 



Las tensiones entre técnica y proyecto de vida en la meditación de la técnica...	 161

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

distinta de refugio militar. Pero como antes apuntaba, todo esto a lo sumo sólo 
demostraría que el proyecto puede imponerse sobre la circunstancia, incluso en 
los casos en que ésta es máximamente opuesta a dicho proyecto vital. Pero en 
esta argumentación no se atisba en qué sentido podría ser el proyecto anterior a 
la técnica. ¿Cómo puede siquiera entenderse el proyecto o programa vital como 
algo pre-técnico?

Los propios ejemplos de Ortega se vuelven contra su tesis. Pues, ¿cómo 
hubiera podido siquiera proyectarse el ideal de vida gentleman sin las técnicas 
de cuidado del cuerpo que surgieron alrededor del siglo XIX? ¿Cómo podría 
nadie plantearse ser bodhisatva sin la técnica que son sus templos? Con esto no 
quiero decir que la técnica sea previa, y me parece que Ortega acierta en criticar 
esta postura de preeminencia de la técnica. Pero de esta negativa no se puede 
deducir la afirmación de su contrario, de que el proyecto es lo primero. Sobre 
este punto creo que debemos aspirar a una postura más compleja, una postura 
que entienda al proyecto y a la técnica como dimensiones inseparables, como 
co-principios siempre conjugados y co-implicados.

Algunos intérpretes ya han localizado este error de la argumentación 
orteguiana, poniendo de manifiesto cómo esta tesis va en contra de sus propios 
postulados. Conviene recordar las acertadas palabras de J. L. González Quirós 
al respecto:

El Ortega de verano del 33 oscila entre dos ideas distintas acerca del 
significado y la importancia de la técnica. Por una parte, la idea con la que 
ha comenzado sus intervenciones, la afirmación radical de que “sin la técnica 
el hombre no existiría ni habría existido nunca”. Y por otra, la idea, bastante 
más convencional, del carácter artificioso de la técnica, de que la técnica 
pudiera considerarse incluso como un matarife del deseo, de la facultad de 
desear, justamente la lectura que algunos han subrayado como característi-
camente orteguiana (2013, p. 101)

González Quirós explica asimismo que al final de la argumentación “Ortega 
vuelve de nuevo a un cierto sentido común para advertir que, en cualquier 
caso, el programa vital es pre-técnico, lo que no es sino reconocer de nuevo la 
ambigüedad de su posición” (2013, p. 107). I. Quintanilla reprocha también a 
Ortega que no profundice en este punto decisivo, pues según este autor, Ortega 
“apela inmediatamente a una supeditación de la técnica a los fines últimos de 
la vida humana y al discurso que se los plantea. Ahora bien, es  justo la relación 
entre la técnica y las cuestiones últimas la que está por explorar” (Quintanilla, 



162	 Marcos Alonso Fernández

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

1999, p. 187), es decir, que eso que Ortega da por supuesto sin justificar es 
precisamente lo que no puede asumirse tan apresuradamente, siendo como es el 
asunto verdaderamente grave y decisivo.

I. Ellacuría ha sido uno de los intérpretes que mejor ha visto esta tensión 
del planteamiento orteguiano, una tensión que se refleja en la pregunta de si 
“¿es el proyecto el que condiciona las posibilidades, las capacidades con que 
cuento para realizarlo, o son las capacidades efectivas con que cuento las que 
delimitan cuál es mi auténtico proyecto?” (Ellacuría, 1996, p. 491); pregunta a 
la cual Ellacuría responde que “Ortega no cuenta con una solución clara para 
fundamentar esta segunda prioridad fundamental [la de los fines proyectados], 
a la cual, sin embargo, en muchos pasajes se adscribe” (Ellacuría, 1996, p. 491). 
Como el propio Ellacuría acaba concluyendo,

Ciertamente que es preciso reconocer un condicionamiento mutuo, 
ya que sólo el proyecto pone en movimiento esas capacidades efectivas 
dadas, mientras que, por otra parte, sólo estas capacidades efectivas son 
las que posibilitan la realización del proyecto. El problema, con todo, no 
queda plenamente resuelto, porque si se puede hablar de una prioridad 
del proyecto en cuanto tal, respecto de las capacidades dadas en la medida 
que las mueve en su ejercicio –sin que esto obste a una posteridad en 
cuanto proyecto realizado–, queda todavía el gran interrogante de por 
qué ese proyecto es mío. (1996, pp. 491-492)

Ellacuría pone el dedo en la llaga al preguntar “¿Quién humaniza y 
ensimisma a quién: la vida al yo parcial o el yo parcial a la vida?” (1996, p. 492). 
La única salida posible parece residir en establecer una cierta continuidad no 
reduccionista entre el ente que soporta la vida humana y la efectiva vida humana 
a la que da lugar ese ente. Esta conclusión es muy cercana a la de Ellacuría, 
quien afirma que “esto hace recobrar importancia al ente que con su entidad y 
sus mecanismos psíquicos determina en parte la consistencia del proyecto, que, 
a su vez, reobrará sobre la vida entera y, a través de ella, sobre el ente que es el 
hombre y el ente que es el mundo” (Ellacuría, 1996, p. 474).

Por último también cabría citar a este respecto a L. Espinosa, otro de los 
estudiosos de la filosofía de la técnica orteguiana que mejor ha comprendido el 
planteamiento de Ortega y sus tensiones, el cual muchas veces debe ser entendido 
a pesar de y más allá de las contradicciones e insuficiencias del filósofo madrileño. 
Espinosa identificará también el error de Ortega, y propondrá –desde Ortega, 
pero más allá de sus recaídas en posturas típicas– una comprensión de la técnica 
en pie de igualdad a la capacidad proyectiva.



Las tensiones entre técnica y proyecto de vida en la meditación de la técnica...	 163

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

Diríase que en el texto la técnica es sólo un medio subordinado e incluso 
un efecto (el sentido y la causa están fuera de ella, se dice), pero la impresión 
es engañosa: sí está en función de la vida y del fin que supone emplear esa 
energía autoconstructora, pero es así precisamente porque se trata de una 
condición de posibilidad esencial. Una vez más, y así arranca la cita, sin 
técnica no hay hombre, y aquélla no es instrumento de éste porque ambos 
empiezan a la par: son términos parejos, connaturales y estrictamente recí-
procos. (Espinosa, 1998, p. 125)

3. Propuesta de solución desde una radicación bio-antropológica

Llegado a este punto, creo necesario exponer la que considero única salida a 
este embrollo, la cual pasa por reconducir la argumentación a su base biológica, 
base que es la del propio Ortega, por otra parte. La clave es entender que todo ser 
vivo lleva a cabo una mediación con su circunstancia, mediación que tiene una 
vertiente técnica y otra cognoscitivo-interpretativa. En la mayoría de animales, 
estas dos vertientes de su mediación se dan de manera conjunta y prácticamente 
indiscernible, pero en el ser humano (y otros animales complejos), estas dos 
vertientes sí aparecen hasta cierto punto distinguidas. Sin embargo, esta distinción 
no conlleva una separación real y efectiva, y se trata simplemente de distintas 
perspectivas sobre un fenómeno unitario: el de la mediación del organismo con 
su entorno. El organismo conductual se caracteriza, como su nombre indica, 
por conducirse y llevar a cabo acciones; y para ello debe proyectar su acción 
(interpretar su entorno y trazar un plan de actuación) y tener los medios técnicos 
efectivos para llevarla a cabo. Pero bien entendido que estos dos momentos 
no aluden a dos realidades separadas. Por tanto, el momento proyectivo y el 
momento técnico se dan en un circuito y mutua referencia continua, y es falso 
representárselos como dos momentos distintos y separados uno del otro. Pues 
carecería por completo de sentido que ningún organismo proyectara una acción 
que no puede efectivamente hacer, una acción para la cual no dispone de los 
medios, de la técnica necesaria para llevarla a cabo. El león que acecha a su presa 
no proyecta su acción de cazar contando con que podrá volar hacia su objetivo, 
sino que proyecta su acción de manera acorde a sus posibilidades técnicas 
efectivas, contando con su capacidad para acercarse sigilosamente a su presa 
mediante sus técnicas de camuflaje, contando con su capacidad para alcanzar 
a su presa mediante sus técnicas de persecución, y contando con su capacidad 
para matar a la presa con su técnica de degollamiento.



164	 Marcos Alonso Fernández

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

Y, aun con todo, se entiende por qué Ortega –y con él casi toda la tradición 
filosófica– ha privilegiado la capacidad proyectiva (la capacidad interpretativa, 
la inteligencia), frente a la técnica. Pues a pesar de lo dicho en los párrafos 
anteriores, hay un ser que no podía volar, y sin embargo vuela; un ser que 
no disponía de la técnica para volar y sin embargo proyectó volar. Es en este 
sentido que antes veíamos a Ortega hablar del “deseo propiamente creador, el 
que postula lo inexistente, el que anticipa lo que aún es irreal” (V 576).

Pero esta misma descripción nos empieza a dar la clave: el hombre no podía 
volar, hubo un tiempo en que no podía, pero ahora sí puede. Los animales, por 
su parte, pueden lo mismo hoy que podían hace miles de años. He aquí una 
primera clave: el carácter acumulativo del hombre. Esta necesidad acumulativa 
exige una capacidad mediadora superior a la biológicamente dada. Una 
capacidad mediadora excesiva que –no podemos detenernos aquí– surge por las 
necesidades extra que requieren las crías humanas, para lo cual se abre una brecha 
en el mecanismo natural de satisfacción, que queda debilitado, favoreciendo 
la lógica del extra, del exceso, de la acumulación; la cual a su vez favorece el 
progresivo aumento de la capacidad mediadora (técnica e interpretativa). Sólo 
así se explica que el hombre pudiera llegar a hacer aquello que en principio no 
podía hacer.

Pues la cuestión es la siguiente: el progresivo distanciamiento respecto de la 
circunstancia en que se asienta la vida humana supone –y a la vez viene dado por– 
una hipertrofia de la capacidad técnica y de la capacidad interpretativa. Pero a 
raíz de este distanciamiento, de esta relativa ruptura respecto de la circunstancia, 
la propia capacidad mediadora y sus dos vertientes (la técnica y la proyección 
interpretativa) quedan desencajadas, dislocadas, desnaturalizadas. Y de este 
modo, la capacidad técnica y la capacidad interpretativa, al quedar relativamente 
desvinculadas de su referencia a la circunstancia con la que en principio estaban 
destinadas a mediar, quedan asimismo relativamente desvinculadas entre sí.

El extrañamiento general que supone el distanciamiento respecto de la 
circunstancia, comporta un extrañamiento particular de la propia mediación 
y de sus vertientes técnica e interpretativa. La mediación pierde o al menos 
debilita su relación con aquello respecto de lo que media (la circunstancia) 
y correlativamente la técnica y la interpretación pierden o ven debilitadas 
su mutua relación entre sí. Sólo en este contexto tiene sentido, o mejor 
dicho, puede explicarse que un ser proyecte acciones cuyos medios no están 
disponibles, como efectivamente sucede con el ser humano. Pero, y esto es 
clave, remarcando también que lo mismo sucede en sentido inverso: que por 
lo mismo este ser comienza también a crear técnicas sin una proyección o 



Las tensiones entre técnica y proyecto de vida en la meditación de la técnica...	 165

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

interpretación previa, como el propio Ortega descubrió en la técnica moderna. 
Así pues, nos encontramos con una explicación y justificación de la escisión 
desde la que la tradición filosófica ha pensado técnica e inteligencia; pero al 
mismo tiempo vemos que la preeminencia de la capacidad interpretativa sobre 
la capacidad técnica es, en última instancia, arbitraria, pues una y otra son 
dependientes e independientes en la misma medida. Su mutua dependencia 
es obvia y constitutiva desde el momento en que técnica e interpretación se 
entienden como dos vertientes, dos dimensiones, del fenómeno unitario que 
es la mediación de todo organismo conductual respecto de su entorno. Y su 
relativa y problemática independencia, tal y como se da en el hombre, es una 
independencia que se da en los dos sentidos: no sólo la capacidad proyectiva 
es relativamente independiente de la técnica, sino que la técnica es también 
relativamente independiente de la capacidad proyectiva (todo esto, se entiende, 
en el caso peculiar y anómalo del ser humano, pues en toda otra vida esta 
disonancia entre técnica y capacidad interpretativa simplemente no se da).

Por eso, a pesar de entender los motivos que han llevado a este error de 
comprender al proyecto como superior frente a la supuestamente secundaria 
técnica, no podemos dejar de declararlo como error y de proponer una 
alternativa que remarque su fondo de mutua dependencia, explicando su relativa 
independencia como algo que se da en ambos sentidos. Pues si nos situamos en 
el nivel explicativo de la dependencia entre ambas instancias, lo que diremos es 
que, si bien la técnica depende del proyecto, lo mismo sucede a la inversa, pues 
el proyecto depende de la técnica de la misma manera. Y si nos situamos en la 
perspectiva de su relativa y extraña independencia (algo que sólo sucede en la 
vida humana, y de forma relativa, como venimos remarcando), tendremos que 
decir, asimismo, que si el proyecto es en parte independiente de la técnica, lo 
mismo es la técnica también respecto del proyecto.

4. Conclusiones: la tortuosa evolución intelectual de Ortega

Como conclusión cabría decir que Ortega está siempre llegando o a punto 
de llegar a esta comprensión compleja de las relaciones entre proyecto y técnica, 
pero el inveterado prejuicio anti-técnico que entiende a la técnica como algo 
secundario hizo que Ortega no alcanzara plenamente una comprensión superior 
de este problema, pese a que el español constituya un ejemplo magnífico de 
anticipación en ambos sentidos – por su crítica al intelectualismo imperante 
en la tradición de la filosofía, y por su elevación del tema de la técnica al 
primer plano filosófico. Meditación de la técnica es, en este sentido, un texto 
especialmente problemático. Todo el recorrido de Ortega desde mediados de los 



166	 Marcos Alonso Fernández

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

años 20 apuntaba claramente a esta superación de todo reducto idealista y una 
comprensión antropo-metafísica en la que la técnica tendría un papel decisivo, 
no subordinado y secundario. Y esto es lo que efectivamente sucede en la obra 
de Ortega; pero unido a ciertas confusiones y a cierta falta de radicalismo que 
no hacían justicia a la mejor parte de su filosofía.

Mi hipótesis es que, en el caso concreto de la técnica, las reflexiones de Ortega 
estaban hasta cierto punto enturbiadas por sus estudios histórico-sociales, 
principalmente España invertebrada y La rebelión de las masas, en los cuales la 
técnica siempre se le aparecía al filósofo español como manifestación de una 
deriva nihilista y desmoralizante. Desde esta perspectiva, son comprensibles las 
reticencias de Ortega a situar la técnica al mismo nivel que el proyecto de vida, 
pues, al hacer esto, su diagnóstico en los textos anteriores se resquebrajaría. Esto 
es lo que, de hecho, al menos parcialmente, sucedió; y es desde el reconocimiento 
de la insuficiencia de los análisis de España invertebrada y La rebelión de las masas 
de donde surge su gran proyecto filosófico de madurez. Pero, como decimos, en 
1933, cuando prepara su curso ¿Qué es la técnica?, todavía no se ha desprendido 
totalmente de esta visión tópica de la técnica como elemento secundario dentro 
de la vida humana. Sus estudios en antropología y etnología no le habían dejado 
otro remedio que admitir sin paliativos que el hombre es un ser esencialmente 
técnico y que sin técnica no habría sido posible el hombre; pero aun concedido 
este punto capital, Ortega todavía mantiene en algunos textos, como sucede con 
ciertos pasajes de Meditación de la técnica, una cierta subordinación de la técnica 
frente al proyecto.

El problematismo de este tema y del propio texto de Meditación de la técnica 
se ven magnificados por una causa concreta: por el hecho de que Meditación 
de la técnica sea un texto escrito y reescrito a lo largo de los filosóficamente 
intensos años 30. Si analizamos minuciosamente los textos de esta época, 
podemos comprobar cómo incluso dentro de su madurez de los años 30, 
Ortega siguió profundizando y perfeccionando sus planteamientos. Esto es de 
suma importancia para entender Meditación de la técnica; pues si situamos la 
redacción de este texto en el año 1932-1933, en lugar de en 1939 cuando se 
publica, su relativa proximidad con La rebelión de las masas podría explicar la 
permanencia en este texto de cierto anti-tecnicismo. Esta puntualización nos 
permite, además, entender la tensión existente entre Meditación de la técnica y 
Ensimismamiento y alteración. Si la redacción de este segundo texto se sitúa en 
1939 –o al menos unos años después de la redacción de Meditación de la técnica– 
se entiende que Ortega hubiera podido madurar sus ideas y hubiera podido 
alcanzar una postura más compleja sobre varias cuestiones clave, incluida su 



Las tensiones entre técnica y proyecto de vida en la meditación de la técnica...	 167

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

filosofía de la técnica. Veamos, pues, lo que Ortega expone en Ensimismamiento 
y alteración y cómo estas ideas entran en colisión con los pasajes antes citados de 
Meditación de la técnica.

En las primeras páginas de Ensimismamiento y alteración Ortega traza una 
comparación entre el hombre y el animal, a raíz de la cual descubre en el hombre 
dos diferencias fundamentales: su técnica y su ensimismamiento. Pero, y esto es 
importante, en el texto de 1939, a diferencia del de 1933, uno y otro principio 
se dan de manera simultánea, ya no hay prioridad lógica ni cronológica del 
ensimismamiento frente a la técnica ni de la técnica frente al ensimismamiento:

Por eso, si el hombre goza de ese privilegio de libertarse transitoriamen-
te de las cosas, y poder entrar y descansar en sí mismo, es porque con su 
esfuerzo, su trabajo y sus ideas ha logrado reobrar sobre las cosas, transfor-
marlas y crear en su derredor un margen de seguridad siempre limitado, pero 
siempre o casi siempre en aumento. Esta creación específicamente humana 
es la técnica. Gracias a ella, y en la medida de su progreso, el hombre puede 
ensimismarse. Pero también, viceversa, el hombre es técnico, es capaz de 
modificar su contorno en el sentido de su conveniencia, porque aprovechó 
todo respiro que las cosas le dejaban para ensimismarse, para entrar dentro 
de sí y forjarse ideas sobre ese mundo, sobre esas cosas y su relación con 
ellas, para fraguarse un plan de ataque a las circunstancias. En suma, para 
construirse un mundo interior. De este mundo interior emerge y vuelve al 
de fuera. Pero vuelve en calidad de protagonista, vuelve con un sí mismo que 
antes no tenía –con su plan de campaña–, no para dejarse dominar por las 
cosas, sino para gobernarlas él, para imponerles su voluntad y su designio, 
para realizar en ese mundo de fuera sus ideas, para modelar el planeta según 
sus las preferencias de su intimidad. (V 537)

Ensimismamiento y técnica son dos principios co-originarios. El hombre 
puede ensimismarse por la holgura material que la técnica hace posible; pero 
al mismo tiempo, el hombre es técnico por su voluntad de resistir al contorno, 
de no responder automáticamente como el animal alterado, sino de fraguar su 
plan de acción desde su ensimismamiento. Desde este planteamiento, carece 
de sentido decir que el ensimismamiento y los proyectos que de él emanan 
dictaminan unilateralmente la técnica. El ensimismamiento depende de la técnica 
de la misma manera que la técnica depende del ensimismamiento. La mutua 
dependencia entre ambos hace que sea imposible representarse a uno sin el otro, 
lo cual lleva a la conclusión de que ambos se dieron en el hombre primitivo –y 
en el actual, aunque no se vea tan claro– de manera co-originaria, y que ambos 



168	 Marcos Alonso Fernández

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

merecen un mismo estatus y reconocimiento dentro de la estructura de la vida 
humana. Como resumirá L. Espinosa: “No hay un principio absoluto, sea lógico 
o cronológico, sino esa recursividad constante entre técnica y ensimismamiento” 
(1998, p. 124). En Ensimismamiento y alteración Ortega expone de manera muy 
clara la dinámica que tiene lugar entre técnica y ensimismamiento: 

Pero, aun instantáneo y tosco, ese primitivo ensimismamiento va a sepa-
rar radicalmente la vida humana de la animal. Porque ahora el hombre, este 
hombre primigenio, va a sumergirse de nuevo entre las cosas del mundo, 
resistiéndolas, sin entregarse del todo a ellas. Lleva un plan contra ellas, un 
proyecto de trato con ellas, de manipulación de sus formas que produce una 
mínima transformación de su derredor, la suficiente para que le opriman 
un poco menos y, en consecuencia, le permitan más frecuentes y holgados 
ensimismamientos… y así sucesivamente. (V 539)

El ensimismamiento permite técnicas que a su vez permiten mejores y 
mayores ensimismamientos; y viceversa: la técnica permite ensimismamientos 
que a su vez permiten mejores y mayores técnicas. Esta intimísima imbricación 
y mutua dependencia hacen sospechar lo que ya hemos apuntado: que técnica 
y ensimismamiento son, en realidad, dos caras, dos aspectos, de un mismo 
fenómeno unitario. Siguiendo con el texto de Ensimismamiento y alteración, 
Ortega expondrá la estructura de la vida humana en un sentido histórico en 
términos similares a los que hemos venido utilizando:

Son pues, tres momentos diferentes, que cíclicamente se repiten a lo 
largo de la historia humana en formas cada vez más complejas y densas: 
1º, el hombre se siente perdido, náufrago en las cosas, es la alteración; 2º, el 
hombre, con un enérgico esfuerzo, se retira a su intimidad, para formarse 
ideas sobre las cosas y su posible dominación; es el ensimismamiento, la vita 
contemplativa, que decían los romanos, el theoretikós bíos, de los griegos, la 
theoría; 3º, el hombre vuelve a sumergirse en el mundo, para actuar en él 
conforme a un plan preconcebido; es la acción, la vita activa, la praxis. (V 
539)

Lo decisivo de este texto es la distinción que Ortega establece entre alteración 
y acción, o, como dice recuperando el término griego, praxis. Aunque volveremos 
sobre este tema concreto un poco después, podemos aquí citar un texto de 
Ensimismamiento y alteración, que será repetido en El hombre y la gente (cf. X 151) 
y que deja muy clara su posición:



Las tensiones entre técnica y proyecto de vida en la meditación de la técnica...	 169

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

… acción no es cualquier andar a golpes con las cosas en torno, o con 
los otros hombres: eso es lo infrahumano, eso es la alteración. La acción es 
actuar sobre el contorno de las cosas materiales o de los otros hombres con-
forme a un plan preconcebido en una previa contemplación o pensamiento. 
No hay, pues, acción auténtica si no hay pensamiento, y no hay auténtico 
pensamiento si éste no va debidamente referido a la acción y virilizado por 
su relación con ésta. (V 543)

Tras esta declaración de intenciones Ortega lanzará una dura crítica al 
conjunto de la tradición filosófica por su intelectualismo, por su “idolatría de la 
inteligencia, que aísla al pensamiento de su encaje, de su función en la economía 
general de la vida humana” (V 544). Este gran problema de la filosofía, que se 
remonta a sus orígenes griegos (cf. V 544), consiste en una “divinización de 
la inteligencia” (V 544), que según Ortega también profesaban sus maestros 
alemanes (cf. V 544). Ortega se rebela contra esto, hasta el punto de afirmar 
que “toda mi obra, desde sus primeros balbuceos, ha sido una lucha contra 
esa actitud, que hace muchos años llamé beatería de la cultura” (V 544-545). 
Ortega denunciará una inversión de “la relación efectiva entre vida y cultura, 
entre acción y contemplación” (V 545), error en el que había caído no sólo la 
tradición filosófica sino también el pensamiento vigente de su época. Ambas 
instancias, contemplación y acción, teoría y práctica, se dan en continuidad y se 
implican mutuamente: “Según esto, no puede hablarse de acción sino en la medida en 
que va a estar regida por una previa contemplación; y viceversa, el ensimismamiento no 
es sino proyectar la acción futura” (V 539).

¿Por qué Ortega, teniendo tan claro este punto, tanto que entiende la crítica 
al intelectualismo como lo definitorio de su tarea filosófica, por qué, repito, 
recayó en un cierto intelectualismo y privilegio de lo intelectual? La respuesta, 
claro está, no podrá ser sencilla ni definitiva. En este artículo no podemos decir la 
última palabra sobre esta cuestión, pero sí cabe apuntar a la compleja evolución 
intelectual de Ortega, en la que no faltarán las oscilaciones y los altibajos, pero 
que cada vez se acerca más a una comprensión compleja y problemática –y por 
tanto más cercana a la realidad– de las relaciones entre teoría y práctica, y por 
extensión a las relaciones entre proyectividad y técnica.



170	 Marcos Alonso Fernández

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 41, 2018, pp. 157 - 170. UNED, Madrid

Bibliografía

Cerezo Galán, Pedro (1984). La voluntad de aventura. Aproximamiento crítico al 
pensamiento de Ortega y Gasset. Barcelona: Ariel.

Diéguez Lucena, Antonio y Zamora Bonilla, Javier (2015). “Introducción”. En 
Ortega y Gasset, José. Meditación de la técnica; Ensimismamiento y alteración. 
Madrid: Biblioteca Nueva, pp. 9-38.

Dust, Patrick H. (1993). “Amando lo artificial: Ortega y Gasset y nuestra relación con 
la técnica hoy”. Isegoría. Revista de Filosofía Moral y Política, nº 7, pp. 123-134.

Ellacuría Beascoechea, Ignacio (1996). Técnica y vida humana en Ortega y Gasset: 
Estudio de «Meditación de la técnica». Escritos filosóficos, vol. I, San Salvador: UCA, 
1996, pp. 415-518.

Espinosa Rubio, Luciano (1998). “La técnica como radical ecología humana”. El 
hombre y su medio. Perspectivas ecológicas desde Ortega y Gasset, Paredes Martín, 
María del Carmen (Ed.) Salamanca: departamento de filosofía y lógica, pp. 119-
142.

Esquirol i Calaf, Josep María (2011). Los filósofos contemporáneos y la técnica: de 
Ortega a Sloterdijk. Barcelona: Gedisa.

González Quirós, José Luis (2013). “El centauro Quirón”. Revista Internacional 
de Tecnología, Conocimiento y Sociedad (Vol. 2, Nº 1), Universidad Carlos III de 
Madrid, pp. 99-109.

Ortega y Gasset, José (2004-2010). Obras completas. Tomos I-X. Madrid: Taurus.

Quintanilla Navarro, Ignacio (1999). Téchne. Filosofía para ingenieros. Madrid: 
Noesis.

Recibido: 13/11/2017

Aceptado: 4/12/2017

 

ENDOXA está bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComer-
cial-SinObraDerivada 4.0 Internacional

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

