De la utilidad del olvido para la vida

About the Usefulness of Oblivion for Life

Pilar GILARDI’

ITIH, Universidad Nacional Autonoma de México

ResuMEN: Este articulo se propone pensar en el concepto de olvido que Nietzsche
desarrolla en su Segunda consideracion intempestiva desde una perspectiva ontoldgica, lo
cual implicard tomar como gufa la lectura de Martin Heidegger. Esta supone, por un
lado, reconocer la polisemia del fenémeno del olvido, y por el otro, reflexionar sobre
la intima relacién entre conceptos fundamentales de la filosoffa nietzscheana, como
vida, olvido y voluntad de poder. Comprender estos términos desde una perspectiva
ontoldgica requiere revisarlos a partir de su estatuto originario.

PaLaBras cLave: Heidegger, Nietzsche, olvido, vida, voluntad de poder.

AsstrAcT: This paper suggests we think about the concept of forgetfulness that
Nietzsche develops in his Use and Abuse of History for Life from an ontological perspec-
tive. This task implies taking a Heideggerian interpretation of Nietzsche. It is necessary,
on one hand, to recognize the polysemy of the phenomenon of forgetfulness itself, and
on the other hand, to ponder the intimate relationship between certain fundamental
concepts in Nietzschean philosophy, such as life, forgetfulness and the will to power.
Comprehending such notions from an ontological perspective entails backtracking
them to their original statute.

Kevworps: Heidegger, Nietzsche, forgetfulness, life, will to power.

" Investigadora del Instituto de Investigaciones Histéricas de la UNAM, Circuito Mario de
Cueva S/N, Ciudad Universitaria, CDMX, pilargilardi@gmail.com.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Macdrid



228 P1LAR GILARDI

1. Introduccion

Los anos que Heidegger dedica a la lectura de Nietzsche (1936-1946) son
convulsos. El extenuante cuerpo a cuerpo con los textos nietzscheanos, la profun-
da crisis iniciada en 1938, el final de la guerra y la agobiante situacién personal
en la que habia caido (Volpi, 2007, 106), dan testimonio de una confrontacién
de talante particularmente trdgico, que se distingue del didlogo con filésofos
anteriores, caracteristico de la filosofia heideggeriana en su totalidad.! El nombre
Nietzsche se convierte en una suerte de hilo conductor y término de referencia
para pensar de modo radical la negatividad inherente al ser, que sin duda habia
comenzado ya en la leccién inaugural de 1929, ;Qué es metafisica?, o De la
esencia de la verdad, de 1930. El problema de la negatividad, y por ende los
reiterados intentos de pensar el ser en su sustraerse y rehusarse, llega a ocupar
una posicién cada vez mds importante en la reflexién de Heidegger (Volpi,
2007, 100).

En los dltimos anos dedicados a Nietzsche, Heidegger ofrece un curso que
rompe en cierta medida la secuencia con los anteriores. Si su interpretacién se
habia caracterizado por sefialar que lo esencial del filésofo de Weimar se encon-
traba en su pensamiento de madurez, en 1938-1939 regresa a un escrito de
juventud: De la utilidad y los inconvenientes de la historia para la vida. Segunda
consideracion intempestiva (Nietzsche, 2011 [1874]). El andlisis de este texto,
que ahora nos llega en forma de notas,” le permitird a Heidegger afirmar que ahi
estd ya el germen de los conceptos fundamentales de la filosofia nietzscheana, en

' Heidegger conocié a profundidad tanto el pensamiento de Nietzsche como la situacién y

los avatares de la edicién de su obra. Si toda la filosofia heideggeriana debe comprenderse
bajo el signo de la apropiacién, el caso de Nietzsche es atin mds radical, quizd sélo comparable
con la interpretacién que el joven Heidegger hizo de Arist6teles. Es fundamental tener esto
en mente porque dicha apropiacién, que de manera inevitable conlleva confrontacién, no bus-
ca fidelidad de ninguna manera, sino volver a pensar lo esencial de ese pensamiento. Sobre
esta cuestién y la peculiaridad e intensidad de la relacién entre Heidegger y Nietzsche, véanse
Volpi (2007, 93-117) y Leyte (2005, 207-210).

2 Durante el proceso de edicién de lo que serdn Nietzsche I y II, que se publicardn en 1961,
se recogen los cinco cursos universitarios de 1936 a 1940. Heidegger decide dejar fuera el
seminario sobre la Segunda consideracion intempestiva (1938-1939) debido al cardcter frag-
mentario del manuscrito. Los textos editados por Heidegger formardn los volimenes 6.1 y
6.2 de la Gesamtausgabe (GA) —reunidos en Heidegger (2017)—. En 2003, la lectura heide-
ggeriana sobre la Segunda consideracion intempestiva se publicard como volumen 46 de la GA
(Heidegger, 2003). A propésito de los cursos de Heidegger dedicados a Nietzsche y su publi-
cacién, véase Volpi (2007, 105-108). A partir de ahora asumimos las traducciones de los
textos de Heidegger, excepto en el caso de que no exista tal.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid



DE LA UTILIDAD DEL OLVIDO PARA LA VIDA 229

particular la nocién de vida,’ que a sus ojos anuncia el nacimiento de la voluntad
de poder, nocién clave en su interpretacién de Nietzsche.

En este articulo procederemos de modo cronolégicamente inverso al que
llevé a cabo Heidegger en su apropiacién nietzscheana, pues tomamos como
punto de partida la Segunda consideracion intempestiva y retrotraemos el andlisis
al horizonte interpretativo de la voluntad de poder. Sin obviar el lugar central que
juegan en las reflexiones que llevamos a cabo, las lecciones de 1929-1930: Los
conceptos fundamentales de la metafisica. Mundo, finitud y soledad, consagradas a
pensar la animalidad del animal. La figura del animal, tanto en Nietzsche como
en Heidegger, ocupa un lugar central en su reflexion sobre la vida. En nuestro
texto, el animal aparece como alegoria de la vida y del olvido que ésta requiere
para poder llevarse a cabo.

De tal forma, esta investigacién parte de la interpretacién ontoldgica del
vinculo ineludible entre vida y voluntad de poder, caracterizado por una suerte
de olvido constitutivo. Para indagar en este nexo, en un primer momento pre-
sentamos la comprensién heideggeriana de la voluntad de poder como cardcter
fundamental del ente. En segundo lugar, analizamos el sitio emblemadtico de la
vida como forma de la voluntad de poder, para, por tltimo, pensar con Nietzsche
cémo la condicién de la accidn, expresion de vida, es el olvido.

2. La comprension del ser como voluntad de poder

La comprensién de la filosofia como apropiacion se hace patente de manera
singular en el Nietzsche de Heidegger. Las tesis fundamentales del pensamiento
del filésofo de la voluntad de podery el eterno retorno son retrotraidas al dmbito de
la pregunta fundamental de la filosofia, esto es, la pregunta por el ser. De manera
cada vez mds acuciosa esta cuestién hard evidente la negatividad originaria de
aquello sobre lo que pregunta y determinara todo lo pensado por Heidegger. Jus-
tamente, la voluntad de poder serd pensada a partir de esta negacién constitutiva,
de la que el olvido aparecerd como rasgo fundamental. Asi, es posible hacer una
lectura del olvido que reconoce un doble empleo del término: uno dntico, en el
que es posible considerar el olvido en relacién con la memoria y el recuerdo, y

> En los apuntes reunidos en el tomo 46 GA, Heidegger reitera la importancia crucial del

concepto vida a lo largo del pensamiento de Nietzsche y advierte en esta nocién un antece-

dente de la voluntad de poder.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Macdrid



230 P1LAR GILARDI

otro filoséfico-ontolégico, en el que el olvido no refiere a una accién particular,

sino a un modo de ser (Volpi, 1988, 23).

De la comprensién heideggeriana del ser como aquello que desaparece en el
aparecer —esa retraccion que acompana como una sombra a todo ente’—, es
posible desprender una interpretacién original del olvido. El cardcter negativo
de este fenémeno se hace patente en sus raices etimoldgicas. En latin, oblivisci
es un verbo deponente.® Més alld de lo que significa esta afirmacién en términos
gramaticales, es interesante reparar en los sinénimos del término deponer: sepa-
rar, apartar, privar, dejar. De manera paradéjica, también: afirmar, atestiguar,
aseverar.

En los apuntes del curso de 1938-1939, Heidegger ofrece un esbozo de las
principales caracteristicas del olvido, que se repetirdn a lo largo de sus notas.
Como es usual en su modo de proceder, empieza por observar que la etimologia
de la palabra Vergessen —olvidar— arroja luz sobre el asunto. Advierte que, aun-
que no podemos revelar simplemente la esencia de la cosa en cuestién a partir del
significado de la palabra, si ésta es auténtica (y nunca lo es de manera accidental),
podemos obtener un aprendizaje esencial de ella.” Asi las cosas sefala:

* La férmula, como estd escrita, la tomamos de Volpi (1988), pero €l la utiliza para expresar
lo propio de las virtudes intelectuales que Heidegger toma del libro VI de la Etica nicoma-
quea de Aristdteles.

> «La filosoffa [...] es la encargada de revelar que ademds de ese predominio dntico, que es
lo tinico que aparece a la vista, se esconde el ser, pero no como algo que finalmente y después
de un esfuerzo analitico, de naturaleza moral o cognoscitiva, vaya a aparecer descubierto, sino
precisamente como ese encubrimiento que resulta a la manifestacion de cada cosa: si lo ente
es lo que aparece, el ser es lo que desaparece en ese aparecer, esa retraccién que acompafia
como una sombra toda visidn, pero que es la tinica sombra que merece el nombre de fenéme-
no» (Leyte, 2007, 177-178).

¢ «Hay que partir del verbo oblivisci, que es “deponente”, es decir, un verbo con forma pasi-
va pero significado activo. Esta cualidad formal se adecua bien al significado “olvidar”, que
también se sitGia como una especie de medium entre actividad y pasividad» (Weinrich, 1999,
16).

7 «“Vergessen” - das Wort; (zwar aus der Wortbedeutung nicht ohne weiteres das Wesen der
Sache herauszuklauben, andererseits das Worz —als echtes— nie zufillig und daher aus den
richtigen Anweisungen zu entnehmen, gesetzt, daf wir schon den Blick auf die Sache haben
und wenn es auch nur ein fragender ist)» (Heidegger, 2003, 37).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid



DE LA UTILIDAD DEL OLVIDO PARA LA VIDA 231

a) ver-gessen- gezzen, desaparecido tempranamente del alemdn; (en inglés
to get), signiﬁca encontrar, conseguir, conservar. Ver-gessen- no conseguir, no
conservar, no retener; lo olvidado es lo que no ha sido conservado, lo dejado, lo
que se ha “ido”.

b) Oblivisci- (0blino- manchar, difuminar, escribir sobre, tachar, borrar); tam-

»

bién remover, no considerar algo mds como real, lo olvidado estd eliminado, “ido”.

c) émt AavOdvesOon - pasar a otra cosa, hacia algo, dejar este “algo” pasar a lo
oculto (AavBavem, Aab-, a-Abewa!) [...]. Que algo (para nosotros) se hunde en
lo oculto. “Alejarse”- llevarse a uno mismo a una no relacién, pero en el sentido

griego (Heidegger, 2003, 30).%

En el texto que citamos de manera libre, junto al alemdn antiguo Vergessen,
Heidegger subraya el inglés forget, que formado a partir del verbo (#0) get significa
“obtener”, y en unién con el prefijo for, puede parafrasearse como “desobtener”.
Lo cual supone ya una determinacién esencial del olvido. Inmediatamente des-
pués, el fildsofo alemdn, sefiala la etimologia latina del término, en la que se
expresa su especificidad: una suerte de exclusién, de eliminacién, que indica
también una supresién peculiar. Por ultimo, como una sorpresa con la que él
mismo se encuentra en el ejercicio deconstructivo del término, apunta entre sig-
nos de admiracidn el griego alétheia, nocién clave en su filosofia. Olvidar, como
“accién” que implica un dejar ir, dejar pasar a lo oculto, esto es, a lo que no se
muestra, evoca el sentido de alétheia como “desocultamiento”, y de “verdadero”
como “desoculto”. En efecto:

8 «a) ver-geseen- gezzen, im Deutschen frith untergegangen; (englisch to get) treffen, erlan-

gen, halten. Ver-gessen- nicht erlangen, nicht halten, nicht-bebalten; das Vergessene ist das
Nichtgehaltene, das Ent-fallene, ist “weg”.

b) oblivisci- (oblino- beschmieren, verschmieren die Wachstafel, darauf geschrieben- ausstrei-
chen, ausléschen); medial sich weg wischen, fiir sich unwirklich machen, das Vergessene ist
ausgeloscht, “weg”.

C) émt AavBdvecOat - auf etwas zu, dieses “sich” in das Verborgene (AovOave, Aab-,
6-ABewa!) geraten lassen, weil und sofern man selbst dagegen verschlossen!, da} (einem)
etwas in das Verborgene weg-sinkt. “weg” -sich in den Unbezug bringen, aber griech.: sich
selbst zugedeckt sein —in Bezug zu» (Heidegger, 2003, 37-38).

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Macdrid



232 P1LAR GILARDI

Esta palabra cuyo primer elemento, 4-, es sin lugar a dudas un prefijo de
negacion (alpha privativum), al que le sigue el elemento anexo -leth-, designa
algo escondido, oculto, “latente” (en latin esta Gltima, estd emparentada con
-lenth-), de forma que la verdad, por su significado literal, aparece —con
Heidegger— como lo no escondido, no oculto, no “latente” (Weinrich,

1999, 20).

Como es sabido, el término alétheia servird a Heidegger para sehalar que
«“verdad” no designa una posicién, sino el interno movimiento de llegar a apa-
recer, del cual son constituyentes tanto lo que se desvela o desoculta, como el
velamiento y ocultamiento» (Leyte, 2005, 182).” Asi, la verdad no puede enten-
derse mds como adaequatio intellectus et rei y su lugar no debe buscarse, como lo
ha hecho la tradicién, en el enunciado, ya que la verdad como desocultamiento
es previa a ambas consideraciones y las posibilita.

Como lo indicamos en la introduccién, la tarea que nos hemos propuesto
—una interpretacién ontoldgica del olvido a partir de la Segunda consideracion
intempestiva— necesita traer a colacion la lectura que Heidegger hace de Nietzs-
che en los cursos de 1936 a 1940, que descansa en la consideracién de la voluntad
de poder como modo fundamental del ser. S6lo de esta manera podremos hacer
relevante el vinculo entre voluntad de poder, vida y olvido, motivo de la reflexién
presente.

Para el filésofo de la Selva Negra, la expresion voluntad de poder,'® por un
lado, sirve de titulo para la obra filoséfica capital que Nietzsche planed y preparé
durante afios, sin llegar a consumarla; por el otro, es la denominacién de lo que
constituye el cardcter fundamental de todo ente (Heidegger, 2017, 20). Que el

? La cita continda: «Porque a todo des-cubrimiento es inherente su encubrimiento. Pero este

encubrimiento, como se senalé mds arriba, no es despreciable, sino lo mds relevante. Igual
que de una cosa es propia su sombra, y de lo que se puede ver de ella es también propio aque-
llo que no se puede ver» (Leyte, 2005, 182).

10" El contacto de Heidegger con el Archivo Nietzsche, por quien fue contratado para la
edicién de la obra completa y las cartas del filésofo que se conservan en relacién con este
asunto, dan testimonio del conocimiento que tenfa de la obra nietzscheana en su totalidad
(Heidegger, 2017, 20-29; Volpi, 2007, 101-105). Por lo tanto, cuando refiere a la voluntad de
poder, 1o hace en el sentido que se encuentra en el propio Nietzsche: como titulo de una obra
nunca concluida y como concepto fundamental de su pensamiento. Sobre el origen y la pre-
sencia de la voluntad de poder en la filosofia de Nietzsche, véase Aspiunza (2016, 443).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid



DE LA UTILIDAD DEL OLVIDO PARA LA VIDA 233

cardcter fundamental del ente se exprese con dicho término significa que cada
ente, en tanto que es, es voluntad de poder (Heidegger, 2017, 29). Asi, para
Heidegger es posible afirmar:

La pregunta acerca de qué es el ente busca el ser del ente. Todo ser es,
para Nietzsche, un devenir. Este devenir tiene, sin embargo, el cardcter de la
acci6on y de la actividad del querer. Pero la voluntad es, en su esencia, volun-
tad de poder. Esta expresiéon nombra aquello que Nietzsche piensa cuando
pregunta la pregunta conductora de la filosofia (2017, 20).

Asi, aunque en la representacién comun la voluntad se identifica con una
facultad del alma, resulta imprescindible retener lo siguiente:

Si segtin Nietzsche la voluntad, en cuanto voluntad de poder, es el cardc-
ter fundamental de todo ente, al determinar la esencia de la voluntad no
podemos invocar un ente determinado, ni un determinado modo de ser,
para, a partir de alli, explicar la esencia de la voluntad [...]. La voluntad, no
puede caracterizarse determindndola como una facultad, ya que la esencia
de una facultad estd fundada en la esencia de la voluntad en cuanto poder

(Heidegger, 2017, 45)."

La voluntad de poder designa el despliegue no teleoldgico, y sin embar-
go, siempre orientado de fuerzas (Haar, 1993, 26). En este sentido puede

'Y enseguida sefala: «Si la voluntad de poder caracteriza el ser mismo, no queda nada como

lo cual pueda determinarse atin la voluntad. Voluntad es voluntad; pero esta determinacién,
formalmente correcta, no dice ya nada. Y conduce fécilmente a error si se piensa que a la
simple palabra le corresponde una cosa igualmente simple [...]. Notable, que el pensador
para el cual la voluntad es el cardcter fundamental de todo ente, diga: “la voluntad no existe”.
Pero Nietzsche quiere decir que no existe esa voluntad que se ha conocido y definido hasta
ahora como facultad animica y como aspiracién general» (Heidegger, 2017, 46).

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Macdrid



234 P1LAR GILARDI

considerarse como principio'* —si todavia puede llamarse asi— de orientacién
divergente y discordante, que no obstante implica persistencia, consistencia y
coherencia. El rasgo distintivo de la voluntad de poder es precisamente querer
ser mds, lo que significa estar obligado a superarse sin cesar. El guerer debe enten-
derse como afirmacién permanente, autoafirmacién:

Nietzsche dice: “voluntad de poder”. Todo querer es un querer-ser-mdés.
El poder mismo sélo es en la medida en que sea y mientras sea un querer-ser-
mds-poder. En cuanto se interrumpe esta voluntad, el poder ya no es poder,
aunque aun tenga a su merced a lo dominado. En la voluntad en cuanto
querer-ser-mds, en la voluntad en cuanto voluntad de poder se encuentra
de modo esencial el acrecentamiento, la elevacidn; pues sélo en la continua
elevacién lo elevado puede seguir siendo elevado y seguir en lo alto (Heide-

gger, 2017, 64).

La voluntad de poder como concepto metafisico, expresa el guerer como tal'y
no lo querido. Este puede tomar la forma de la generacién o degeneracién, de lo
activo o reactivo, de lo ascendente o descendente, pues lo que estd en juego es el
querer mismo'y éste puede pronunciarse tanto en el modo del esplendor como
en el de la decadencia. En efecto: «la voluntad es en si creadora y destructiva al

12 Si Heidegger acert6 al afirmar que las preguntas de la filosoffa, a diferencia de las cientifi-

cas, en la medida en que se dirigen a lo esencial, siempre son las mismas, de manera que
cuando la filosofia se mueve en circulos es senal de que ha logrado llegar a ese 4mbito funda-
mental, entonces es posible afirmar que la voluntad de poder tiene cardcter de «principio». En
este marco de comprension hacemos mencion a lo dicho por Aristdteles a propésito de esta
nocién. Las seis acepciones de principio que propone sefialan que principio es lo primero a
partir de lo cual algo es, o se produce, o se conoce. De tal forma principio es: «1) el extremo de
una cosa a partir del cual puede uno comenzar a moverse [...]; 2) y aquello a partir de lo cual
cada cosa puede realizarse mejor [...1; 3) y lo primero a partir de lo cual se hace algo, siendo aque-
llo inmanente “en esto” [...]; 4) y lo primero a partir de lo cual se hace algo, no siendo aquello
inmanente “en esto” [...]; 5) y aquello por cuya voluntad se mueve lo que es movido y cambia lo
que es cambiado |...]; 6) Ademds, se dice también que es principio “de una cosa” lo primero a
partir de lo cual la cosa resulta cognoscible”». Y ciertamente lo comin a todo tipo de principios
es ser lo primero a partir de lo cual algo es, o se produce, o se conoce (Aristdteles, 1994, 1012b
35, 1013a 5-20).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid



DE LA UTILIDAD DEL OLVIDO PARA LA VIDA 235

mismo tiempo. Dominar-mds alld-de-si es siempre también aniquilar» (Heide-
gger, 2017,67)."

Que todo querer sea en esencia guerer ser mds, implica ciertamente autoa-
firmacién, pero no debemos ignorar que toda afirmacién lleva ya consigo nega-
cién; en todo lo afirmado hay ya siempre algo negado. Por consiguiente, que la
voluntad de poder exprese el cardcter constitutivo del ser significa: todo ser es
afirmacién, persistencia, actualidad, pero a la vez negacién y desistimiento.

3. <El “ser”: no tenemos de él otra representacion mas que “vivir”»"

Ahora bien, para Nietzsche la vida es una expresién fundamental de la volun-
tad de poder que, sin embargo, no es la inica. Aunque estarfamos tentados a
identificar sin mds estas dos nociones, ya que la «vida es la forma del ser que nos
es mds conocida» (Heidegger, 2017, 73), es importante recordar que la vida es
s6lo un caso particular de la voluntad de poder. La voluntad de poder entendida
en términos de fuerza es, digdmoslo asi, previa a lo orgdnico e inorgdnico."”

3 «En la destruccién se pone lo que repugna, lo feo y lo malo; esto forma parte necesaria-

mente del crear, es decir de la voluntad de poder y por lo tanto del ser mismo. De la esencia
del ser forma parte lo nulo, no en el sentido de la mera nada del vacio sino en cuanto “no”
que ejerce poder» (Heidegger, 2017, 65). A propdsito de este doble movimiento que no deja
de ser un querer, Michel Haar sefiala la siguiente paradoja: «Si tout vouloir signifie vouloir
étre plus fort, si toute puissance est sur puissance, le vouloir peut tenter de se dérober a lui
méme, a son exigence d’accroissement. Il y a 13 un paradoxe. Car en toute rigueur, cesser de
“vouloir” est impossible: ce serait cesser d’étre. La volonté décadente qui refuse: “d’admettre
les conditions fondamentales de la vie” n’en reste pas moins une volonté: “L’homme préfere
encore avoir la volonté du néant plutdt que de ne point vouloir du tout”. Seule la direction
du vouloir est inversée: 'accroissement devient progres dans la décadence» (1993, 27).

4 Heidegger (2017, 73).

5 La vida es un caso eminente, pero no dnico, de la voluntad de poder. No hay en
Nietzsche una exaltacién total de la vida, por el contrario, podemos encontrar en su
pensamiento una rehabilitacién de lo inorgdnico que nos permite ver que antes de la
distincidn entre orgdnico e inorgdnico estd la voluntad de poder entendida en términos de
fuerza. En este sentido, Nietzsche afirma: «Donde hay vida, también hay voluntad: pero no
voluntad de vida, sino —as{ te lo ensefio yo— jvoluntad de poder! Hay muchas cosas que el
viviente estima mds que la propia vida; pero a través de la estimacién misma habla —;la
voluntad de poder!» (Nietzsche, 2016b, 141). «Los fisidlogos deberfan pensirselo bien antes
de afirmar que el instinto de autoconservacion es el instinto cardinal de un ser orgdnico. Algo
vivo quiere, antes que nada, dar libre curso a su fuerza; la autoconservacién es tan sélo una de
las consecuencias indirectas y mds frecuentes de esto» (Nietzsche, 2016¢, 305). «La voluntad

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Macdrid



236 P1LAR GILARDI

La vida, caso paradigmdtico de la voluntad de poder, hace patente ese retrai-
miento fundamental que a ojos de Heidegger compete al ser y “recuerda” al
olvido. De manera privilegiada, la vida del animal da cuenta de este retraimiento
ontolégico. Quizd por ello, al comienzo de la Segunda consideracion intempestiva
Nietzsche evoca la figura del rebafio para afirmar que la condicién de la accién
y la felicidad es el olvido.'

Observa el rebafio que ante ti desfila apacentdndose: no sabe lo que es
ayer ni lo que es hoy, corre de un lado a otro, come, descansa, hace la diges-
tidn, vuelve a correr, y asi de la mafana a la noche, dia tras dia, atado a muy
poca distancia con su placer y desplacer a la estaca del momento vy, por ello,
sin melancolia ni hastio. Ver esto le resulta duro al ser humano porque ante
el animal se jacta de su humanidad “Menschentum” y, sin embargo, mira
envidioso la felicidad de éste —pues lo tnico que quiere es vivir de igual
modo que el animal, sin hastio ni dolores, pero lo quiere en vano porque
no lo quiere como el animal. Un dia el ser humano le pregunta al animal:
«;Por qué no me hablas de tu felicidad y, en cambio, te limitas a mirarme?».
Y el animal quisiera responder y decir: «Eso pasa porque siempre olvido al
punto lo que queria decir, pero ya olvidé también esa respuesta y se callé:
de suerte que el ser humano se qued6 asombrado. Pero se asombré también
de si mismo por no poder aprender a olvidar y seguir dependiendo siempre
del pasado: por muy lejos y muy rdpido que corra, la cadena corre con ¢él

(Nietzsche, 2011, 697).

de acumular fuerza como especifico para el fenémeno de la vida, para la nutricidn, la repro-
duccién, la herencia, para la sociedad, el Estado, las costumbres, la autoridad [...] ;no debe-
riamos tener el derecho de admitir esta voluntad como causa motora incluso en la quimica?,
¢y en el orden césmico? [...] no meramente constancia de la energfa: sino economia maximal
del consumo: de manera que el guerer-llegar-a-ser-mds-fuerte por parte de todo centro de fuerza
es la unica realidad, —no autoconservacién, sino apropiacién, querer-llegar-a-dominar,
querer-llegar-a-ser-mds, querer-llegar-a-ser-mds-fuerte» (Nietzsche, 2015, 535). Sobre la no
identificacién de vida y voluntad de poder, véase Haar (1993, 171-172).

16 A propésito del pensamiento nietzscheano de madurez sobre el olvido, véase De la genea-
logia de la moral: «ésa es la utilidad, como decia, de la desmemoria activa, ser guardiana de la
puerta y, como quien dice, conservadora del orden animico, de la tranquilidad, y la etiqueta:
con lo cual se ve de inmediato hasta qué punto sin esa desmemoria no podria haber felicidad
ni buen humor ni esperanza ni orgullo ni presente alguno» (Nietzsche, 2016d, 484).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid



DE LA UTILIDAD DEL OLVIDO PARA LA VIDA 237

Sin dejar de advertir la ambigiiedad que caracteriza el modo de tratamiento
nietzscheano sobre el olvido, en su lectura de la Segunda consideracion intempes-
tiva, Heidegger recoge algunas de las frases iniciales que arrojan luz acerca de los
rasgos fundamentales de dicho fenémeno y emprende una sucinta descripcién
fenomenolégica que nos llega en forma de notas de curso. Como lo muestra el
ejemplo del rebano, el olvido ancla en el presente, y sin decir nada, rompe los
lazos que atan al pasado, ofreciendo una suerte de noticia muda sobre él. Asi, el
olvido alude a un tipo de relacién que en sentido estricto no lo es, porque aquello
hacia lo que tiende se ha desvanecido y se aleja. Olvidar, afirma Heidegger, es
una forma pervertida de relacién (2003, 44)," en la medida en que justamente
no lo es. Se trata de una forma destacada de desprendimiento y pérdida, y por
ello una remarcable no relacién (2003, 45-46).'8

La descripcidn sobre el olvido que Heidegger emprende a partir de Nietzsche
le permite volver a la reflexién sobre el animal, que tuvo lugar en sus cursos de
1929-1930." A raiz de la pregunta sobre el modo de olvido que compete al ani-
mal y su diferencia esencial con el hombre, se desprenden caracteres importantes
sobre este fenémeno que es necesario destacar:

[El olvido] como algo que se esfuma, que se escapa [...], ya sea porque
no queremos retenerlo o porque nos hemos movido a algo mds, porque lo
hemos perdido de vista o porque estd fuera de la mente [...]. El olvido como
lo ya no pensado: como aquello en lo que ya no estamos, un no regresar,
u olvidarse de uno mismo [...]. Cualquier movimiento de alejamiento y

abandono» (Heidegger, 2003, 34-36).

A partir del ejemplo del animal, Nietzsche establece un vinculo entre vida,
felicidad y olvido que, retrotraido al 4mbito de lo ontolégico, supone una

7" «Wenn somit das Vergessen eine Ab-und Unart des Behaltens ist, dann liegt im Vergessen

ein Unbezug zum Seienden, ein Unverhalten, somit ein Sich-nicht —verhalten zum Seienden,
welches Nicht-Verhalten nicht Nichts ist, sondern ganz im Gegenteil» (Heidegger, 2003, 44).
18 «Dieser Unbezug aber nicht notwendig als Bezug auf Vergangenes und gar als ein solches
geeignet. Un-bezug und Bezugslosigkeit (wie etwa beim Stein) verschieden» (Heidegger,
2003, 45-46).

" Ya que la pregunta central de este trabajo gira en torno al vinculo entre voluntad de poder,
vida y olvido, y no acerca de la animalidad del animal, no nos detendremos en las considera-
ciones de Heidegger sobre dicha cuestién en los cursos citados.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Macdrid



238 P1LAR GILARDI

comprension dilatada de éste. Lo que esta expresion sugiere es que la vida lleva
consigo una suerte de olvido constitutivo que, en el modo de la autoafirmacién,
se manifiesta como exclusién y abandono de todo aquello que no sirve para su
conservacion y crecimiento. Asi, por ejemplo, en cada instante de la vida animal
podemos constatar esta afirmacién que requiere de una “retraccién” profunda.
Cuando el animal caza o descansa, cuando come o duerme, cuando juega, la vida
se hace patente en esta concentracién selectiva que deja fuera todo lo que no sea
necesario para su autoafirmacién (Heidegger, 2007, 291-292).

La imagen apacible del rebafio que Nietzsche nos ofrece emerge como un
destello de ese arraigo a la vida que implica un retraimiento fundamental. El
olvido, como conditio sine qua non de la vida, tiene como fin la autoafirmacién
que se logra a partir de un movimiento de negacién, desistimiento y retraimien-
to a la vez. Esta autoafirmacion es un modo de exclusién, ya que en el olvido
hay algo que, ciertamente, se deja fuera, se descarta, se rechaza o se abandona.
Pareceria que es la vida misma la que necesita este olvido originario. En todas
sus formas, la vida, para poder vivirse, exige el olvido. Y quizd, precisamente ahi
radica la mayor de las injusticias.

Esta suerte de recogimiento propio de la vida, en el que se extrae de la natura-
leza todo lo que sirve para la conservacién y crecimiento, constituye en si mismo
un horizonte que delimita, comprende y contiene todo aquello que resulta de
provecho para si, por eso Nietzsche afirma:

Se trata de una ley universal: todo ser viviente sé/o dentro de un horizon-
te puede alcanzar salud, fuerza, y fecundidad; si es incapaz de encerrarse den-
tro de un horizonte y, por otra parte, demasiado egoista como para integrar
la propia perspectiva en otra ajena, decae, ldnguido y afiebrado, y sucumbe
prematuramente (2011, 699).%

20" Las cursivas son nuestras. En sus apuntes, Heidegger subraya el vinculo entre los términos

horizonte y perspectiva, de importancia fundamental en el pensamiento posterior de Nietzsche.
Horizonte aparece como delimitacién, limitacién, consolidacién de la vida: «Vgl. Nietzsches
spiterer Begriff der “Perspektive” entsprechend der Uberlieferung und dem Wortlaut;
Horizont: Begrenzung, Einschrinkung, Sicherung und Festigung des “Lebens”. Der Horizont
nicht so sehr gefiigemifig als vielmehr lebensmafig- im Bilck auf die Verlebendigung des
Lebens —macht es “stark”, “gesund”, “fruchtbar” [...] (daher Horizont selbst wieder enger
und weiter!)» (Heidegger, 2003, 137). En nota a pie, Joan B. Llinares, traductor de La

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid



DE LA UTILIDAD DEL OLVIDO PARA LA VIDA 239

Con el término horizonte —en griego horos, que significa “mojén”, “limite”,
“frontera” (Adridn, 2009, 114)—,*' se expresa ese margen que los seres vivos
necesitan para vivir. La idea de limite no refiere aqui a un tipo de fin o conclu-
sion, tampoco a un confinamiento. Por el contrario, sugiere que la asimilacion e
integracion de lo otro le son propios también al movimiento de ensimismamiento
o abstraccién. Asi, el fenémeno de la alimentacién aparece como emblemdtico:
«Eso que llamamos vida es una pluralidad de fuerzas ligadas por un fenémeno de
nutricion que les es comtn» (Haar, 1993, 177).? El fenémeno de la nutricién,
comprendido como una suerte de interpretacién, nos permite observar que esta
interpretacién es elevada a rango vital, y por ende, ontolégico. En efecto, para
realizar la nutricidn, el ser orgdnico debe ser capaz de sensibilidad, de apetito,
pero sobre todo de evaluacidn, eleccién, asimilacién y eliminacién, por lo tanto,
de pensamiento. De tal suerte, la nutricién, como fenémeno de incorporacién,
presupone no sélo la interpretacion y la seleccidn, sino también la memoria

(Haar, 1993, 177).%

segunda consideracion intempestiva, escribe: «La delimitacién que el horizonte establece es
aquello mediante lo que un individuo, un pueblo o un organismo decide lo que es ttil o
nocivo para su desarrollo. Es decir, todo ser vivo interpreta lo existente a partir de lo que se le
presenta en su propio horizonte» (Nietzsche, 2011, 699).

21 Es interesante mencionar que el sentido que retomamos del término horizonte se vincula
en particular con los trabajos de Jakob von Uexkiill dedicados a la biologfa, determinante en
el pensamiento heideggeriano de Los concepros fundamentales de la merafisica. Mundo, finitud
y soledad. El término Umuwelt, propuesto por Uexkiill para describir el mundo del animal,
expresa de manera singular el sentido de horizonte al que hemos aludido.

22 A propésito de la nutricién como fendmeno emblemdtico de incorporacién, Nietzsche
afirma en De la genealogia de la moral: «[la desmemorial no es una mera vis inertiae, como
suelen creer los insustanciales, sino, por el contrario, una capacidad de inhibicién activa,
positiva, en el sentido mds riguroso del término, a la que se ha de atribuir el que de todo lo
vivido, lo experimentado por nosotros, de todo lo recibido penetre en nuestra conciencia en
la fase de digestion (podria llamarse “inspirituacién”) tan poco como penetra en ella del mul-
tiforme proceso entero con que se realiza la alimentacién de nuestro cuerpo, la llamada
“incorporacién” (2016d, 484). Y mds adelante senala: «Cuando alguien no logra arregldrselas
con un “dolor psiquico”, 7o es, dicho burdamente, por causa del “alma”; es mds probable que
sea del vientre [...]. Un hombre fuerte y bien constituido digiere sus comidas, aun cuando
tenga que tragar bocados dificiles. Si “no consigue arregldrselas” con una experiencia, la indi-
gestién consiguiente es tan fisioldgica como aquella otra —y muchas veces de hecho sélo una
de las consecuencias de aquella otra. —Aun viendo asi las cosas, se puede seguir siendo, dicho
sea entre nosotros, el mds severo enemigo del materialismo» (2016d, 537).

# «Justo ese animal por fuerza olvidadizo, en el que olvidar representa una fuerza, una forma
robusta de salud, ha cultivado en si una facultad opuesta, una memoria con cuya ayuda la
desmemoria queda en algunos casos en suspenso —en concreto en aquellos casos en que toca
hacer una promesa; asi pues, no es para nada un mero-no-poder-deshacerse de la palabra
empefada a alguien en alguna ocasién, con la que uno no sabe qué hacer, sino de un

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Macdrid



240 P1LAR GILARDI

4. La condicion de la accion es el olvido

Ahora bien, que la vida requiere del olvido en todas sus formas, lo muestran
no sélo sus funciones mds elementales sino también las mds complejas. En el
orden de la psique, el olvido se ejerce como una funcién selectiva, ya sea conscien-
te o inconsciente, que tiene como propésito desalojar de la conciencia aquello
que resulta incémodo o doloroso para poder seguir viviendo.? En el 4mbito de
la accién, Nietzsche serd enfitico al afirmar:

En toda accién hay olvido: del mismo modo que en la vida de todo ser
orgdnico hay no solamente luz, sino también oscuridad. Un ser humano que
quisiera por entero sentir solamente de forma histérica se pareceria a uno que
estuviera obligado a prescindir del sueno, o a un animal que tuviera que sub-
sistir exclusivamente a base del siempre renovado rumiar. En consecuencia:
es posible vivir, y aun vivir feliz, casi sin recordar, como lo muestra el animal;
pero es totalmente imposible vivir sin olvidar (2011, 698).%

no-querer-deshacerse activo, un volver a querer una y otra vez lo que una vez se ha querido,
una auténtica memoria de la voluntad» (Nietzsche, 2016d, 485).

24 El psicoandlisis representa un hito determinante en la concepcién del olvido, en efecto:
«Con Freud, el olvido ha perdido su inocencia [...]. Para Freud, todo olvido tiene una razén
[...] el motivo universal que, sospecha, estd detrds de todos los casos individuales de olvido y
hay que buscar tercamente y sacar a la luz en el tratamiento psicoanalitico como “intencién
secreta del que olvida”, es el motivo del malestar (Unlust). Olvido gustosa y ficilmente lo que
me resulta desagradable, irritante, embarazoso, lo que atormenta mi conciencia, y alcanzo de
este modo mi objetivo psiquico: “evitar el malestar”. Es sabido que Freud califica como repre-
sién (Verdrdng) precisamente esta accién del malestar que tanto fomenta el olvido» (Wein-
rich, 1999, 224-225).

2 Respecto de la necesidad del olvido para la accién, dice Nietzsche: «Todo animal y, por lo
tanto, también la béte philosophe, tiende instintivamente a lograr un optimum de condiciones
favorables en las que pueda descargar por completo su fuerza y logre un maximum de senti-
miento de poder; todo animal, de manera asimismo instintiva y con un olfato de una finura
que “es més elevada que la razén”, aborrece todo tipo de perturbadores y de obstdculos que se
le pongan o se le puedan poner en el camino a ese gptimum (... no es del camino a la “felici-
dad” de lo que estoy hablando sino de su camino al poder, a la accidn, al hacer mds poderoso,
y, en la mayorfa de los casos, el camino de hecho a la infelicidad)» (2016d, 521). En otro
lugar, sefala: «Cerrar de vez en cuando las puertas y ventanas de la conciencia; no verse
molestado por el ruido y la lucha con que ese submundo nuestro de érganos de servicio des-
pliega su labor de colaboracién y oposicidn; lograr un poco de silencio, de tabula rasa en la
conciencia, para que vuelva a haber sitio para lo nuevo» (2016d, 484).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid



DE LA UTILIDAD DEL OLVIDO PARA LA VIDA 241

De tal forma, no es en la luz de la conciencia ni en la claridad del pensamien-
to donde la accién encuentra su origen, sino en un mar muerto de noche y olvido:

Es éste el estado mds injusto del mundo, estrecho, desagradecido con lo
pasado, ciego a los peligros, sordo a las advertencias, un pequefio torbellino
viviente en un mar muerto de noche y olvido: y, sin embargo, este estado
—absolutamente ahistérico— es la matriz, no ya de una accién injusta, sino
de todas las acciones justas; y ningun artista logrard la imagen de su creacién,
ningtn jefe militar su victoria, ningtin pueblo su libertad, sin haberla antes
deseado y anhelado en tal estado ahistérico (Nietzsche, 2011, 700).

El estado mas injusto®® anunciado por Nietzsche quiz4 radica precisamente
en esta exclusion y abandono que exige toda accién y que revela la necesidad de
seguir para no sucumbir a la muerte. Esta es la injusticia: dejar atrds. No atarse
al recuerdo que reclama fidelidad. Del apego al recuerdo, sin duda da cuenta la
nostalgia, un temple de 4nimo que Nietzsche no pretende cultivar.

De esta manera, es posible afirmar que dependerd del olvido el grado de
fuerza pldstica de un ser humano, un pueblo, una cultura. Su fuerza para desa-
rrollarse especificamente a partir de sf mismo, de transformar y asimilar lo pasado
y lo extrafo, de cicatrizar heridas, de reponer lo perdido, de regenerar formas
destruidas (Nietzsche, 2011, 698). Y es que, lo que una tal naturaleza no logra
dominar, afirma Nietzsche, lo sabe olvidar (2011, 30):

Asi como el agente, segtin la expresién de Goethe, siempre carece de
conciencia, carece siempre también de ciencia, olvida la mayor parte de las
cosas para hacer una sola, es injusto con lo que queda atrds y no reconoce

% El concepto de justicia en Nietzsche, y la posterior lectura heideggeriana de éste, es de

raigambre profunda y compleja. Asf lo muestran los multiples apartados que Heidegger dedi-
ca en sus apuntes sobre la Segunda consideracion intempestiva. Ciertamente, el modo de apro-
ximarnos a la cuestién de la justicia y la injusticia no obedece de manera puntual a este con-
texto.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Macdrid



242 P1LAR GILARDI

mids que un solo derecho, el derecho de lo que en ese momento ha de ser.
Asi todo agente ama su accién infinitamente més de lo que ella merece ser
amada: y las mejores acciones se llevan a cabo en un arrebato de amor tal
que, desde luego, no valen este amor, por incalculable que, por lo demis,

sea su valor (2011, 700).

Ese estado abistérico*” anunciado por Nietzsche aparece como una suerte de
origen que precede a toda accién y que de alguna manera se identifica con la vida.
En efecto: «[lo ahistérico] semeja una atmdsfera envolvente que es la premisa de
la vida, extinguiéndose ésta se queda destruida aquella» (2011, 699). Esta atmds-
fera envolvente, ahistdrica, premisa de la vida, no tiene cardcter de causa, porque
de ella no se sigue efecto alguno, tampoco refiere a un tipo de proceso o génesis.
Sin embargo, es origen porque tiene cardcter de principio®® en la medida en que
alude a ese dmbito primero, originario, & priori*’ y constitutivo,” que acompa-
fia siempre, como una sombra. El sentido que propone Heidegger sobre origen

¥ Como es sabido, uno de los propésitos de la Segunda consideracion intempestiva es pensar
en la relacién de la historia con la vida, de la cual deriva el andlisis sobre lo ahistérico y la
consideracién de los distintos modos de hacer historia, los cuales exceden los limites de la
propuesta aqui tratada.

28 A propésito de la relacién entre principio y causa, Tomds Calvo, traductor de la Mezafisica
de Aristoteles, senala: «La relacién entre los términos arché (principio) y aition (causa) es
vacilante en Aristételes, al igual que en la lengua comdn. A menudo tienden a coincidir exten-
sionalmente, aun cuando cada uno de ellos posee un rasgo peculiar del que el otro carece:
“causa” suele comportar la idea de influjo; “principio” comporta la idea de orden y prioridad
en éste (cf. Aquino, 751). Como consecuencia de estas diferencias, a) a veces se considera mds
amplia la nocién de principio que la de causa: toda causa es principio, pero no todo principio
es causa (el punto de partida de un trayecto es su principio, y asf lo recoge Aristételes en la
primera de las acepciones propuestas, pero nadie lo consideraria causa del trayecto), b) mien-
tras que otras veces se considera mds amplia la nocidn de causa: no todas las causas son princi-
pios, solamente lo son las causas primeras» (Aristételes, 1994, 206-207).

#  El sentido del término a priori que nos interesa destacar es justo aquel que es posible vin-
cular a la nocién de principio en el sentido de anterioridad no cronoldgica, de tal manera es
posible afirmar: «Que eso “ha de ser posible a priori” significa que tiene una determinada
constitucién, naturaleza, forma, possibilitas, la cual es a priori con respecto a todo contenido
de eso mismo [...], @ priori (como) una cierta possibilitas, constitucién, esencia, naturaleza,
forma» (Martinez Marzoa, 1989, 26). Asi, de acuerdo con la tesis que hemos propuesto, afir-
mar que lo histérico tiene su origen en lo ahistérico quiere decir que en este dmbito, no sus-
ceptible de historiar, encuentra su possibilitas, su constitucin, su forma. Y este a priori, en
tanto que elemento suyo, 7o queda atrds, sino que lo acompafa siempre.

3 La nocidn de elemento, en el propio Aristételes, vale para comprender el cardcter constitu-
tivo que queremos subrayar. Sobre dicha nocién, dice el filésofo: «Se llama elemento [...] lo

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid



DE LA UTILIDAD DEL OLVIDO PARA LA VIDA 243

recoge las distintas acepciones del término que nos interesa subrayar: «Origen
significa [aqui] aquello a partir de donde y por lo que una cosa es lo que es y tal
como es. Eso que algo es y cémo es, es lo que llamamos su esencia. El origen de
algo es la fuente de su esencia» (2016, 19).

En tanto que origen, lo abistérico nunca queda atras; no alude a un tiempo
susceptible de ser datado y tampoco a un dmbito trascendental. El estado ahis-
torico al que refiere Nietzsche puede entenderse como inmemorial, esto es, como
lo que escapa en definitiva a la memoria y al recuerdo. En este sentido, es posible
calificarlo como el olvido mds puro, aquel que no encuentra en la memoria su
contraparte y por ello de ninguna manera puede hacerse disponible y volverse
objeto de recuerdo, ya que inmemorial es:

Lo que nunca constituy6 acontecimiento para mi y lo que incluso nunca
adquirimos realmente, lo que incluso es menos formal que ontoldgico. En el
fondo del fondo, tendriamos el olvido de los fundamentos, de sus donacio-
nes originarias, fierza de vida, fuerza creadora de historia, Ursprung, “origen”,
en cuanto irreductible al comienzo, origen siempre presente (Ricoeur, 2004,

564).°!

5. A modo de conclusion: el olvido profundo

En todas sus formas, el olvido lleva consigo una suerte de exilio o extrafa-
miento que se manifiesta con matices y niveles diversos, asi, afirma Heidegger, el
olvido mds profundo ocurre en el mds alto y mds constante retener (y mantener),**
como lo que por lo general y precisamente no se hace presente. En este sentido,
no es mds un desvanecimiento, un pasar por alto o un dejar ir (2003, 47).%

primero de-lo-cual algo se compone, siendo aquello inmanente (en esto) y no pudiendo
descomponerse, a su vez, especificamente en otra especie distinta» (1994, 1014a, 23-26).

31 Las cursivas son nuestras.

«Die tiefste Vergessenheit dort, wo das stindigst und vor allem Anderen Bebaltene (und
Haltende), und wo dieses das iiberhaupt Haltgebende, gerade nicht vergegenwiirtigt wird (die
Zugehirigkeit in die Wahrbeit des Seins)» (Heidegger, 2003, 47).

3 «Dieses Vergessen kein Entfallen, kein Verlieren; das Sein wird ja stets verstanden» (Hei-
degger, 2003, 47).

32

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Macdrid



244 P1LAR GILARDI

En efecto, si de acuerdo con lo hasta aqui pensado, olvidar, en sentido ordi-
nario, sélo puede tener lugar sobre la base del retener. Y retener debe compren-
derse como un modo de tener ante-uno-mismo (Heidegger, 2003, 38-39).%
En el olvido esencial, el “orden” se ha invertido, de tal forma que todo olvido
ordinario es posible, primero que nada, sobre la base del olvido originario (2003,
47).% Olvido que a lo largo de este texto hemos propuesto como principio y al
que Heidegger se refiere como el més abismal y cuestionable (2003, Heidegger,

pp-42).%

Al comienzo de este trabajo, seguimos a Heidegger en el ejercicio decons-
tructivo del término olvido y vimos la intima conexién que el filésofo encuentra
con la palabra alétheia. Aunque en principio ambos vocablos parecerian ajenos,
advertimos la negatividad estructural que los determina y vincula, negatividad
que debe comprenderse como propia del ser en la medida en que:

La verdad se encuentra junto con el ser en el 4mbito de la pregunta
fundamental no porque se dude de la posibilidad de la verdad en un sen-
tido gnoseoldgico, sino porque pertenece ya a la esencia de la pregunta
fundamental en un sentido sefialado, como su “espacio”. En la pregunta
fundamental y en la pregunta conductora, en las preguntas acerca del ser y
acerca del ente, también se pregunta, al mismo tiempo y en lo mds hondo,

por la esencia de la verdad (Heidegger, 2017, 71).

El olvido asi considerado hace patente su conexién intima con la compren-
sién del ser como voluntad de poder. En efecto, el olvido del ser —Seinsvergessen-
heit— entendido como el mds profundo retener y mantener, encuentra eco en la
voluntad de poder comprendida como conservacién y aumento. La retencién,
traducida como conservacién, debe entenderse como autoafirmacién, ya que
la voluntad de poder, «no sélo tiene el impulso de autoconservarse, sino que es

3 «Das “Behalten” in der Weise des Vor-sich-habens. Vor-stellen-kénnen als ein “Gegenwir-

tiges” und zwar Vergegenwirtigenkénnen. Gegenwirtig: im Umkreis des gerade Vorgestell-
ten» (Heidegger, 2003, 39).

3 «Alles gewdhnliche Vergessen erst méglich auf dem Grunde einer urspriinglichen Verges-
senheit» (Heidegger, 2003, 48).

36 «[...] die (abgriindigste) und fragwiirdigste Vergessenheit» (Heidegger, 2003, 42).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid



DE LA UTILIDAD DEL OLVIDO PARA LA VIDA 245

autoafirmacién» (Heidegger, 2017, 65), «es ella misma la originaria afirmacién
esencialy (2017, 65), que debe comprenderse como permanente incremento de
si. Este acrecentamiento, que implica autoafirmacién y se refiere al ser y a la
esencia del ente (Heidegger, 2017, 65), tiene, a ojos de Heidegger, un cardcter
eminentemente creador. En este sentido, afirma:

Aunque Nietzsche no lo formule asi expresamente, en el fondo piensa
esto; de otro modo no serfa comprensible aquello a lo que siempre alude en
conexidn con la acentuacién del cardcter de acrecentamiento que posee la
voluntad, de su “plus de poder”: que la voluntad es poder creador. Con esta
afirmacién no se pretende sostener que la voluntad de poder y por su inter-
medio debiera producirse algo, lo decisivo no es el producir en el sentido de
fabricar, sino el sacar fuera y transformar, ese ser diferente que..., y diferente
en un sentido esencial (2017, 65).

Ast las cosas, la afirmacién incesante propia de la voluntad de poder, que cada
vez y en cada caso implica incremento de si, supone una suerte de repeticién,
esto es, de reforno, que de manera paraddjica serd entendido como transfigura-
cién. De tal forma, para Nietzsche, y sin duda también para Heidegger, el arte
serd el lugar emblemadtico de afirmacién, y por ende, de verdad. En efecto, por
medio de un proceso de seleccién, incorporacién y asimilacién, el arte logra
la transfiguracién misma de lo real. Transfiguracién que pone en obra, esto es,
hace manifiesta la esencia de lo que es (Leyte, 2008, 30-31). Asi, la vida, como
la entiende Nietzsche y la distingue Heidegger, procede del mismo modo que
el arte y el artista. En este sentido, puede ser comprendida como obra que, para
llevarse a cabo, necesita del olvido.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Macdrid



246 P1LAR GILARDI

Bibliografia

ADRIAN EscUDERO, J. (2009). El lenguaje de Heidegger. Diccionario filosdfico 1912-1927.
Barcelona: Herder.

ArisTOTELES. (1985). Etica nicomdquea. Madrid: Gredos. Julio Palli Bonet (trad.).
. (1994). Metafisica. Madrid: Gredos. Tomds Calvo Martinez (trad.).

AsPIUNZA, ]. (2016). “Prefacio”. En F. Nietzsche, Obras completas. Vol. 4: Escritos de
madurez 11 y complementos a la edicion (pp. 441-452). Madrid: Tecnos.

Haar, M. (1993). Nietzsche et la métaphysique. Paris: Gallimard.

HEIDEGGER, M . (1977). Gesamtausgabe, Vol. 5: Holzwege. Frankfurt am Main: Vittorio
Klosterman. E-W. von Herrmann (ed).

. (1992). Gesamtausgabe, Vol. 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik.
Welt-Endlichkeit-Einsambkeit (WS 1929/30). Frankfurt am Main: Vittorio Kloster-
man: F-W. von Herrmann (ed.).

. (1996). Gesamtausgabe. Vol. 6.1 Nietzsche I (1936-1939). Frankfurt am
Main: Vittorio Klosterman. Brigitte Schillbach (ed).

. (2003). Gesamtausgabe. Vol. 46: Zur Auslegung von Nietzsches II. Unzeit-
gemiisser Betrachtung. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. Hans-Joachim

Friedrich (ed).

, (2007). Los conceptos fundamentales de la metafisica. Mundo, finitud,
soledad. Madrid: Alianza. Alberto Ciria (trad.).

. (2016). El origen de la obra de arte. Madrid: La Oficina. Arturo Leyte (trad.).
. (2017). Nietzsche. Barcelona: Ariel. J. L. Vermal (trad.).
LEYTE, A. (2005). Heidegger. Madrid: Alianza.

. (2007). “Heidegger: la metafisica del Dasein”. En J. ]. Garcia y R. Rodri-
guez (eds.), Cdmo se comenta un texto filoséfico (pp. 169-187). Madrid: Sintesis.

. (2008). “Introduccién”, en M. Heidegger, ldentidad y diferencia (pp. 7-54).
Barcelona: Anthropos.

MaRrTiNEZ MARZOA, E (1989). Releer a Kant. Barcelona: Anthropos.

NierzscHE, E (2011). Obras completas. Vol. 1: De la utilidad y los inconvenientes de la
historia para la vida. Segunda consideracion intempestiva. Madrid: Tecnos. Joan Lli-
nares, Diego Sdnchez Meca y Luis E. de Santiago (trads.).

. (2015). Fragmentos pdstumos (1885-1889). Vol. IV. Madrid: Tecnos.

. (2016a). Obras completas. Vol. 4: Escritos de madurez 11 y complementos a la
ediciéon. Madrid: Tecnos.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid



DE LA UTILIDAD DEL OLVIDO PARA LA VIDA 247

. (2016b). Asi habls Zaratustra. En F. Nietzsche, Obras completas. Vol. 4:
Escritos de madurez 11 y complementos a la edicion (pp. 65-279). Madrid: Tecnos.

. (2016¢). Mds alld del bien y del mal. En F. Nietzsche, Obras completas. Vol.
4: Escritos de madurez 11 y complementos a la edicion (pp. 283-437). Madrid: Tecnos.

. (2016d). De la genealogia de la moral. En F. Nietzsche, Obras completas. Vol.
4: Escritos de madurez II y complementos a la edicién (pp. 441-560). Madrid: Tecnos.

RicOEUR, P. (2004). La memoria, la historia, el olvido. Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econémica. Agustin Neira (trad.).

Voury, E (1988). “Dasein comme praxis: I'assimilation et la radicalisation heideggerien-
ne de la philosophie practique d’Aristote”. En E Volpi (ed.), Heidegger et lidée de la
phénomenologie (pp. 1-42). Dordrecht: Kluwer Academic Publishers.

. (2007). El nihilismo. Madrid: Siruela.

. (2012). Heidegger y Aristételes. México: Fondo de Cultura Econémica.
Marfa Julia de Ruschi (trad.).

WeiNricH, H. (1999). Leteo. Arte y critica del olvido. Madrid: Siruela. Carlos Fortea
(trad.).

Recibido: 29/09/2017
Aceptado: 7/09/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconoci-
miento-No Comercial-Sin Obra Derivada 4.0.

@lose

= MG WD

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Macdrid






