
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Madrid

De la utilidad del olvido para la vida

About the Usefulness of Oblivion for Life

Pilar GILARDI*

IIH, Universidad Nacional Autónoma de México

Resumen: Este artículo se propone pensar en el concepto de olvido que Nietzsche 
desarrolla en su Segunda consideración intempestiva desde una perspectiva ontológica, lo 
cual implicará tomar como guía la lectura de Martin Heidegger. Ésta supone, por un 
lado, reconocer la polisemia del fenómeno del olvido, y por el otro, reflexionar sobre 
la íntima relación entre conceptos fundamentales de la filosofía nietzscheana, como 
vida, olvido y voluntad de poder. Comprender estos términos desde una perspectiva 
ontológica requiere revisarlos a partir de su estatuto originario.

Palabras clave: Heidegger, Nietzsche, olvido, vida, voluntad de poder.

Abstract: This paper suggests we think about the concept of forgetfulness that 
Nietzsche develops in his Use and Abuse of History for Life from an ontological perspec-
tive. This task implies taking a Heideggerian interpretation of Nietzsche. It is necessary, 
on one hand, to recognize the polysemy of the phenomenon of forgetfulness itself, and 
on the other hand, to ponder the intimate relationship between certain fundamental 
concepts in Nietzschean philosophy, such as life, forgetfulness and the will to power. 
Comprehending such notions from an ontological perspective entails backtracking 
them to their original statute.

Keywords: Heidegger, Nietzsche, forgetfulness, life, will to power.

* Investigadora del Instituto de Investigaciones Históricas de la UNAM, Circuito Mario de 
Cueva S/N, Ciudad Universitaria, CDMX, pilargilardi@gmail.com. 



228 Pilar Gilardi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid

1. Introducción

Los años que Heidegger dedica a la lectura de Nietzsche (1936-1946) son 
convulsos. El extenuante cuerpo a cuerpo con los textos nietzscheanos, la profun-
da crisis iniciada en 1938, el final de la guerra y la agobiante situación personal 
en la que había caído (Volpi, 2007, 106), dan testimonio de una confrontación 
de talante particularmente trágico, que se distingue del diálogo con filósofos 
anteriores, característico de la filosofía heideggeriana en su totalidad.1 El nombre 
Nietzsche se convierte en una suerte de hilo conductor y término de referencia 
para pensar de modo radical la negatividad inherente al ser, que sin duda había 
comenzado ya en la lección inaugural de 1929, ¿Qué es metafísica?, o De la 
esencia de la verdad, de 1930. El problema de la negatividad, y por ende los 
reiterados intentos de pensar el ser en su sustraerse y rehusarse, llega a ocupar 
una posición cada vez más importante en la reflexión de Heidegger (Volpi, 
2007, 100).

En los últimos años dedicados a Nietzsche, Heidegger ofrece un curso que 
rompe en cierta medida la secuencia con los anteriores. Si su interpretación se 
había caracterizado por señalar que lo esencial del filósofo de Weimar se encon-
traba en su pensamiento de madurez, en 1938-1939 regresa a un escrito de 
juventud: De la utilidad y los inconvenientes de la historia para la vida. Segunda 
consideración intempestiva (Nietzsche, 2011 [1874]). El análisis de este texto, 
que ahora nos llega en forma de notas,2 le permitirá a Heidegger afirmar que ahí 
está ya el germen de los conceptos fundamentales de la filosofía nietzscheana, en 

1  Heidegger conoció a profundidad tanto el pensamiento de Nietzsche como la situación y 
los avatares de la edición de su obra. Si toda la filosofía heideggeriana debe comprenderse 
bajo el signo de la apropiación, el caso de Nietzsche es aún más radical, quizá sólo comparable 
con la interpretación que el joven Heidegger hizo de Aristóteles. Es fundamental tener esto 
en mente porque dicha apropiación, que de manera inevitable conlleva confrontación, no bus-
ca fidelidad de ninguna manera, sino volver a pensar lo esencial de ese pensamiento. Sobre 
esta cuestión y la peculiaridad e intensidad de la relación entre Heidegger y Nietzsche, véanse 
Volpi (2007, 93-117) y Leyte (2005, 207-210).
2  Durante el proceso de edición de lo que serán Nietzsche I y II, que se publicarán en 1961, 
se recogen los cinco cursos universitarios de 1936 a 1940. Heidegger decide dejar fuera el 
seminario sobre la Segunda consideración intempestiva (1938-1939) debido al carácter frag-
mentario del manuscrito. Los textos editados por Heidegger formarán los volúmenes 6.1 y 
6.2 de la Gesamtausgabe (GA) —reunidos en Heidegger (2017)—. En 2003, la lectura heide-
ggeriana sobre la Segunda consideración intempestiva se publicará como volumen 46 de la GA 
(Heidegger, 2003). A propósito de los cursos de Heidegger dedicados a Nietzsche y su publi-
cación, véase Volpi (2007, 105-108). A partir de ahora asumimos las traducciones de los 
textos de Heidegger, excepto en el caso de que no exista tal.



De la utilidad del olvido para la vida 229

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Madrid

particular la noción de vida,3 que a sus ojos anuncia el nacimiento de la voluntad 
de poder, noción clave en su interpretación de Nietzsche.

En este artículo procederemos de modo cronológicamente inverso al que 
llevó a cabo Heidegger en su apropiación nietzscheana, pues tomamos como 
punto de partida la Segunda consideración intempestiva y retrotraemos el análisis 
al horizonte interpretativo de la voluntad de poder. Sin obviar el lugar central que 
juegan en las reflexiones que llevamos a cabo, las lecciones de 1929-1930: Los 
conceptos fundamentales de la metafísica. Mundo, finitud y soledad, consagradas a 
pensar la animalidad del animal. La figura del animal, tanto en Nietzsche como 
en Heidegger, ocupa un lugar central en su reflexión sobre la vida. En nuestro 
texto, el animal aparece como alegoría de la vida y del olvido que ésta requiere 
para poder llevarse a cabo.

De tal forma, esta investigación parte de la interpretación ontológica del 
vínculo ineludible entre vida y voluntad de poder, caracterizado por una suerte 
de olvido constitutivo. Para indagar en este nexo, en un primer momento pre-
sentamos la comprensión heideggeriana de la voluntad de poder como carácter 
fundamental del ente. En segundo lugar, analizamos el sitio emblemático de la 
vida como forma de la voluntad de poder, para, por último, pensar con Nietzsche 
cómo la condición de la acción, expresión de vida, es el olvido. 

2. La comprensión del ser como voluntad de poder

La comprensión de la filosofía como apropiación se hace patente de manera 
singular en el Nietzsche de Heidegger. Las tesis fundamentales del pensamiento 
del filósofo de la voluntad de poder y el eterno retorno son retrotraídas al ámbito de 
la pregunta fundamental de la filosofía, esto es, la pregunta por el ser. De manera 
cada vez más acuciosa esta cuestión hará evidente la negatividad originaria de 
aquello sobre lo que pregunta y determinará todo lo pensado por Heidegger. Jus-
tamente, la voluntad de poder será pensada a partir de esta negación constitutiva, 
de la que el olvido aparecerá como rasgo fundamental. Así, es posible hacer una 
lectura del olvido que reconoce un doble empleo del término: uno óntico, en el 
que es posible considerar el olvido en relación con la memoria y el recuerdo, y 

3  En los apuntes reunidos en el tomo 46 GA, Heidegger reitera la importancia crucial del 
concepto vida a lo largo del pensamiento de Nietzsche y advierte en esta noción un antece-
dente de la voluntad de poder. 



230 Pilar Gilardi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid

otro filosófico-ontológico, en el que el olvido no refiere a una acción particular, 
sino a un modo de ser (Volpi, 1988, 23).4

De la comprensión heideggeriana del ser como aquello que desaparece en el 
aparecer —esa retracción que acompaña como una sombra a todo ente5—, es 
posible desprender una interpretación original del olvido. El carácter negativo 
de este fenómeno se hace patente en sus raíces etimológicas. En latín, oblivisci 
es un verbo deponente.6 Más allá de lo que significa esta afirmación en términos 
gramaticales, es interesante reparar en los sinónimos del término deponer: sepa-
rar, apartar, privar, dejar. De manera paradójica, también: afirmar, atestiguar, 
aseverar.

En los apuntes del curso de 1938-1939, Heidegger ofrece un esbozo de las 
principales características del olvido, que se repetirán a lo largo de sus notas. 
Como es usual en su modo de proceder, empieza por observar que la etimología 
de la palabra Vergessen —olvidar— arroja luz sobre el asunto. Advierte que, aun-
que no podemos revelar simplemente la esencia de la cosa en cuestión a partir del 
significado de la palabra, si ésta es auténtica (y nunca lo es de manera accidental), 
podemos obtener un aprendizaje esencial de ella.7 Así las cosas señala:

4  La fórmula, como está escrita, la tomamos de Volpi (1988), pero él la utiliza para expresar 
lo propio de las virtudes intelectuales que Heidegger toma del libro VI de la Ética nicomá-
quea de Aristóteles.
5  «La filosofía […] es la encargada de revelar que además de ese predominio óntico, que es 
lo único que aparece a la vista, se esconde el ser, pero no como algo que finalmente y después 
de un esfuerzo analítico, de naturaleza moral o cognoscitiva, vaya a aparecer descubierto, sino 
precisamente como ese encubrimiento que resulta a la manifestación de cada cosa: si lo ente 
es lo que aparece, el ser es lo que desaparece en ese aparecer, esa retracción que acompaña 
como una sombra toda visión, pero que es la única sombra que merece el nombre de fenóme-
no» (Leyte, 2007, 177-178).
6  «Hay que partir del verbo oblivisci, que es “deponente”, es decir, un verbo con forma pasi-
va pero significado activo. Esta cualidad formal se adecua bien al significado “olvidar”, que 
también se sitúa como una especie de medium entre actividad y pasividad» (Weinrich, 1999, 
16).
7  «“Vergessen” - das Wort; (zwar aus der Wortbedeutung nicht ohne weiteres das Wesen der 
Sache herauszuklauben, andererseits das Wort —als echtes— nie zufällig und daher aus den 
richtigen Anweisungen zu entnehmen, gesetzt, da  wir schon den Blick auf die Sache haben 
und wenn es auch nur ein fragender ist)» (Heidegger, 2003, 37).



De la utilidad del olvido para la vida 231

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Madrid

a) ver-gessen- gezzen, desaparecido tempranamente del alemán; (en inglés 
to get), significa encontrar, conseguir, conservar. Ver-gessen- no conseguir, no 
conservar, no retener; lo olvidado es lo que no ha sido conservado, lo dejado, lo 
que se ha “ido”.

b) Oblivisci- (oblino- manchar, difuminar, escribir sobre, tachar, borrar); tam-
bién remover, no considerar algo más como real, lo olvidado está eliminado, “ido”.

c)  - pasar a otra cosa, hacia algo, dejar este “algo” pasar a lo 
oculto ( ) […]. Que algo (para nosotros) se hunde en 
lo oculto. “Alejarse”- llevarse a uno mismo a una no relación, pero en el sentido 
griego (Heidegger, 2003, 30).8

En el texto que citamos de manera libre, junto al alemán antiguo Vergessen, 
Heidegger subraya el inglés forget, que formado a partir del verbo (to) get significa 
“obtener”, y en unión con el prefijo for, puede parafrasearse como “desobtener”. 
Lo cual supone ya una determinación esencial del olvido. Inmediatamente des-
pués, el filósofo alemán, señala la etimología latina del término, en la que se 
expresa su especificidad: una suerte de exclusión, de eliminación, que indica 
también una supresión peculiar. Por último, como una sorpresa con la que él 
mismo se encuentra en el ejercicio deconstructivo del término, apunta entre sig-
nos de admiración el griego alétheia, noción clave en su filosofía. Olvidar, como 
“acción” que implica un dejar ir, dejar pasar a lo oculto, esto es, a lo que no se 
muestra, evoca el sentido de alétheia como “desocultamiento”, y de “verdadero” 
como “desoculto”. En efecto:

8  «a) ver-geseen- gezzen, im Deutschen früh untergegangen; (englisch to get) treffen, erlan-
gen, halten. Ver-gessen- nicht erlangen, nicht halten, nicht-behalten; das Vergessene ist das 
Nichtgehaltene, das Ent-fallene, ist “weg”.
b) oblivisci- (oblino- beschmieren, verschmieren die Wachstafel, darauf geschrieben- ausstrei-
chen, auslöschen); medial sich weg wischen, für sich unwirklich machen, das Vergessene ist 
ausgelöscht, “weg”.
c)  auf etwas zu, dieses “sich” in das Verborgene ( , , 

) geraten lassen, weil und sofern man selbst dagegen verschlossen!, da  (einem) 
etwas in das Verborgene weg-sinkt. “weg” -sich in den Unbezug bringen, aber griech.: sich 
selbst zugedeckt sein –in Bezug zu» (Heidegger, 2003, 37-38).



232 Pilar Gilardi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid

Esta palabra cuyo primer elemento, a-, es sin lugar a dudas un prefijo de 
negación (alpha privativum), al que le sigue el elemento anexo -leth-, designa 
algo escondido, oculto, “latente” (en latín esta última, está emparentada con 
-lenth-), de forma que la verdad, por su significado literal, aparece —con 
Heidegger— como lo no escondido, no oculto, no “latente” (Weinrich, 
1999, 20).

Como es sabido, el término alétheia servirá a Heidegger para señalar que 
«“verdad” no designa una posición, sino el interno movimiento de llegar a apa-
recer, del cual son constituyentes tanto lo que se desvela o desoculta, como el 
velamiento y ocultamiento» (Leyte, 2005, 182).9 Así, la verdad no puede enten-
derse más como adaequatio intellectus et rei y su lugar no debe buscarse, como lo 
ha hecho la tradición, en el enunciado, ya que la verdad como desocultamiento 
es previa a ambas consideraciones y las posibilita.

Como lo indicamos en la introducción, la tarea que nos hemos propuesto 
—una interpretación ontológica del olvido a partir de la Segunda consideración 
intempestiva— necesita traer a colación la lectura que Heidegger hace de Nietzs-
che en los cursos de 1936 a 1940, que descansa en la consideración de la voluntad 
de poder como modo fundamental del ser. Sólo de esta manera podremos hacer 
relevante el vínculo entre voluntad de poder, vida y olvido, motivo de la reflexión 
presente.

Para el filósofo de la Selva Negra, la expresión voluntad de poder,10 por un 
lado, sirve de título para la obra filosófica capital que Nietzsche planeó y preparó 
durante años, sin llegar a consumarla; por el otro, es la denominación de lo que 
constituye el carácter fundamental de todo ente (Heidegger, 2017, 20). Que el 

9  La cita continúa: «Porque a todo des-cubrimiento es inherente su encubrimiento. Pero este 
encubrimiento, como se señaló más arriba, no es despreciable, sino lo más relevante. Igual 
que de una cosa es propia su sombra, y de lo que se puede ver de ella es también propio aque-
llo que no se puede ver» (Leyte, 2005, 182).
10  El contacto de Heidegger con el Archivo Nietzsche, por quien fue contratado para la 
edición de la obra completa y las cartas del filósofo que se conservan en relación con este 
asunto, dan testimonio del conocimiento que tenía de la obra nietzscheana en su totalidad 
(Heidegger, 2017, 20-29; Volpi, 2007, 101-105). Por lo tanto, cuando refiere a la voluntad de 
poder, lo hace en el sentido que se encuentra en el propio Nietzsche: como título de una obra 
nunca concluida y como concepto fundamental de su pensamiento. Sobre el origen y la pre-
sencia de la voluntad de poder en la filosofía de Nietzsche, véase Aspiunza (2016, 443).



De la utilidad del olvido para la vida 233

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Madrid

carácter fundamental del ente se exprese con dicho término significa que cada 
ente, en tanto que es, es voluntad de poder (Heidegger, 2017, 29). Así, para 
Heidegger es posible afirmar:

La pregunta acerca de qué es el ente busca el ser del ente. Todo ser es, 
para Nietzsche, un devenir. Este devenir tiene, sin embargo, el carácter de la 
acción y de la actividad del querer. Pero la voluntad es, en su esencia, volun-
tad de poder. Esta expresión nombra aquello que Nietzsche piensa cuando 
pregunta la pregunta conductora de la filosofía (2017, 20).

Así, aunque en la representación común la voluntad se identifica con una 
facultad del alma, resulta imprescindible retener lo siguiente:

Si según Nietzsche la voluntad, en cuanto voluntad de poder, es el carác-
ter fundamental de todo ente, al determinar la esencia de la voluntad no 
podemos invocar un ente determinado, ni un determinado modo de ser, 
para, a partir de allí, explicar la esencia de la voluntad […]. La voluntad, no 
puede caracterizarse determinándola como una facultad, ya que la esencia 
de una facultad está fundada en la esencia de la voluntad en cuanto poder 
(Heidegger, 2017, 45).11

La voluntad de poder designa el despliegue no teleológico, y sin embar-
go, siempre orientado de fuerzas (Haar, 1993, 26). En este sentido puede 

11  Y enseguida señala: «Si la voluntad de poder caracteriza el ser mismo, no queda nada como 
lo cual pueda determinarse aún la voluntad. Voluntad es voluntad; pero esta determinación, 
formalmente correcta, no dice ya nada. Y conduce fácilmente a error si se piensa que a la 
simple palabra le corresponde una cosa igualmente simple […]. Notable, que el pensador 
para el cual la voluntad es el carácter fundamental de todo ente, diga: “la voluntad no existe”. 
Pero Nietzsche quiere decir que no existe esa voluntad que se ha conocido y definido hasta 
ahora como facultad anímica y como aspiración general» (Heidegger, 2017, 46).



234 Pilar Gilardi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid

 considerarse como principio12 —si todavía puede llamarse así— de orientación 
divergente y discordante, que no obstante implica persistencia, consistencia y 
coherencia. El rasgo distintivo de la voluntad de poder es precisamente querer 
ser más, lo que significa estar obligado a superarse sin cesar. El querer debe enten-
derse como afirmación permanente, autoafirmación:

Nietzsche dice: “voluntad de poder”. Todo querer es un querer-ser-más. 
El poder mismo sólo es en la medida en que sea y mientras sea un querer-ser-
más-poder. En cuanto se interrumpe esta voluntad, el poder ya no es poder, 
aunque aún tenga a su merced a lo dominado. En la voluntad en cuanto 
querer-ser-más, en la voluntad en cuanto voluntad de poder se encuentra 
de modo esencial el acrecentamiento, la elevación; pues sólo en la continua 
elevación lo elevado puede seguir siendo elevado y seguir en lo alto (Heide-
gger, 2017, 64).

La voluntad de poder como concepto metafísico, expresa el querer como tal y 
no lo querido. Éste puede tomar la forma de la generación o degeneración, de lo 
activo o reactivo, de lo ascendente o descendente, pues lo que está en juego es el 
querer mismo y éste puede pronunciarse tanto en el modo del esplendor como 
en el de la decadencia. En efecto: «la voluntad es en sí creadora y destructiva al 

12  Si Heidegger acertó al afirmar que las preguntas de la filosofía, a diferencia de las científi-
cas, en la medida en que se dirigen a lo esencial, siempre son las mismas, de manera que 
cuando la filosofía se mueve en círculos es señal de que ha logrado llegar a ese ámbito funda-
mental, entonces es posible afirmar que la voluntad de poder tiene carácter de «principio». En 
este marco de comprensión hacemos mención a lo dicho por Aristóteles a propósito de esta 
noción. Las seis acepciones de principio que propone señalan que principio es lo primero a 
partir de lo cual algo es, o se produce, o se conoce. De tal forma principio es: «1) el extremo de 
una cosa a partir del cual puede uno comenzar a moverse […]; 2) y aquello a partir de lo cual 
cada cosa puede realizarse mejor […]; 3) y lo primero a partir de lo cual se hace algo, siendo aque-
llo inmanente “en esto” […]; 4) y lo primero a partir de lo cual se hace algo, no siendo aquello 
inmanente “en esto” […]; 5) y aquello por cuya voluntad se mueve lo que es movido y cambia lo 
que es cambiado […]; 6) Además, se dice también que es principio “de una cosa” lo primero a 
partir de lo cual la cosa resulta cognoscible”». Y ciertamente lo común a todo tipo de principios 
es ser lo primero a partir de lo cual algo es, o se produce, o se conoce (Aristóteles, 1994, 1012b 
35, 1013a 5-20).



De la utilidad del olvido para la vida 235

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Madrid

mismo tiempo. Dominar-más allá-de-sí es siempre también aniquilar» (Heide-
gger, 2017,67).13

Que todo querer sea en esencia querer ser más, implica ciertamente autoa-
firmación, pero no debemos ignorar que toda afirmación lleva ya consigo nega-
ción; en todo lo afirmado hay ya siempre algo negado. Por consiguiente, que la 
voluntad de poder exprese el carácter constitutivo del ser significa: todo ser es 
afirmación, persistencia, actualidad, pero a la vez negación y desistimiento.

3. «El “ser”: no tenemos de él otra representación más que “vivir”»14

Ahora bien, para Nietzsche la vida es una expresión fundamental de la volun-
tad de poder que, sin embargo, no es la única. Aunque estaríamos tentados a 
identificar sin más estas dos nociones, ya que la «vida es la forma del ser que nos 
es más conocida» (Heidegger, 2017, 73), es importante recordar que la vida es 
sólo un caso particular de la voluntad de poder. La voluntad de poder entendida 
en términos de fuerza es, digámoslo así, previa a lo orgánico e inorgánico.15

13  «En la destrucción se pone lo que repugna, lo feo y lo malo; esto forma parte necesaria-
mente del crear, es decir de la voluntad de poder y por lo tanto del ser mismo. De la esencia 
del ser forma parte lo nulo, no en el sentido de la mera nada del vacío sino en cuanto “no” 
que ejerce poder» (Heidegger, 2017, 65). A propósito de este doble movimiento que no deja 
de ser un querer, Michel Haar señala la siguiente paradoja: «Si tout vouloir signifie vouloir 
être plus fort, si toute puissance est sur puissance, le vouloir peut tenter de se dérober à lui 
même, a son exigence d’accroissement. Il y a là un paradoxe. Car en toute rigueur, cesser de 
“vouloir” est impossible: ce serait cesser d’être. La volonté décadente qui refuse: “d’admettre 
les conditions fondamentales de la vie” n’en reste pas moins une volonté: “L’homme préfère 
encore avoir la volonté du néant plutôt que de ne point vouloir du tout”. Seule la direction 
du vouloir est inversée: l’accroissement devient progres dans la décadence» (1993, 27).
14  Heidegger (2017, 73).
15  La vida es un caso eminente, pero no único, de la voluntad de poder. No hay en 
Nietzsche una exaltación total de la vida, por el contrario, podemos encontrar en su 
pensamiento una rehabilitación de lo inorgánico que nos permite ver que antes de la 
distinción entre orgánico e inorgánico está la voluntad de poder entendida en términos de 
fuerza. En este sentido, Nietzsche afirma: «Donde hay vida, también hay voluntad: pero no 
voluntad de vida, sino —así te lo enseño yo— ¡voluntad de poder! Hay muchas cosas que el 
viviente estima más que la propia vida; pero a través de la estimación misma habla —¡la 
voluntad de poder!» (Nietzsche, 2016b, 141). «Los fisiólogos deberían pensárselo bien antes 
de afirmar que el instinto de autoconservación es el instinto cardinal de un ser orgánico. Algo 
vivo quiere, antes que nada, dar libre curso a su fuerza; la autoconservación es tan sólo una de 
las consecuencias indirectas y más frecuentes de esto» (Nietzsche, 2016c, 305). «La voluntad 



236 Pilar Gilardi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid

La vida, caso paradigmático de la voluntad de poder, hace patente ese retrai-
miento fundamental que a ojos de Heidegger compete al ser y “recuerda” al 
olvido. De manera privilegiada, la vida del animal da cuenta de este retraimiento 
ontológico. Quizá por ello, al comienzo de la Segunda consideración intempestiva 
Nietzsche evoca la figura del rebaño para afirmar que la condición de la acción 
y la felicidad es el olvido.16

Observa el rebaño que ante ti desfila apacentándose: no sabe lo que es 
ayer ni lo que es hoy, corre de un lado a otro, come, descansa, hace la diges-
tión, vuelve a correr, y así de la mañana a la noche, día tras día, atado a muy 
poca distancia con su placer y desplacer a la estaca del momento y, por ello, 
sin melancolía ni hastío. Ver esto le resulta duro al ser humano porque ante 
el animal se jacta de su humanidad “Menschentum” y, sin embargo, mira 
envidioso la felicidad de éste —pues lo único que quiere es vivir de igual 
modo que el animal, sin hastío ni dolores, pero lo quiere en vano porque 
no lo quiere como el animal. Un día el ser humano le pregunta al animal: 
«¿Por qué no me hablas de tu felicidad y, en cambio, te limitas a mirarme?». 
Y el animal quisiera responder y decir: «Eso pasa porque siempre olvido al 
punto lo que quería decir», pero ya olvidó también esa respuesta y se calló: 
de suerte que el ser humano se quedó asombrado. Pero se asombró también 
de sí mismo por no poder aprender a olvidar y seguir dependiendo siempre 
del pasado: por muy lejos y muy rápido que corra, la cadena corre con él 
(Nietzsche, 2011, 697).

de acumular fuerza como específico para el fenómeno de la vida, para la nutrición, la repro-
ducción, la herencia, para la sociedad, el Estado, las costumbres, la autoridad […] ¿no debe-
ríamos tener el derecho de admitir esta voluntad como causa motora incluso en la química?, 
¿y en el orden cósmico? […] no meramente constancia de la energía: sino economía maximal 
del consumo: de manera que el querer-llegar-a-ser-más-fuerte por parte de todo centro de fuerza 
es la única realidad, —no autoconservación, sino apropiación, querer-llegar-a-dominar, 
querer-llegar-a-ser-más, querer-llegar-a-ser-más-fuerte» (Nietzsche, 2015, 535). Sobre la no 
identificación de vida y voluntad de poder, véase Haar (1993, 171-172).
16  A propósito del pensamiento nietzscheano de madurez sobre el olvido, véase De la genea-
logía de la moral: «ésa es la utilidad, como decía, de la desmemoria activa, ser guardiana de la 
puerta y, como quien dice, conservadora del orden anímico, de la tranquilidad, y la etiqueta: 
con lo cual se ve de inmediato hasta qué punto sin esa desmemoria no podría haber felicidad 
ni buen humor ni esperanza ni orgullo ni presente alguno» (Nietzsche, 2016d, 484). 



De la utilidad del olvido para la vida 237

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Madrid

Sin dejar de advertir la ambigüedad que caracteriza el modo de tratamiento 
nietzscheano sobre el olvido, en su lectura de la Segunda consideración intempes-
tiva, Heidegger recoge algunas de las frases iniciales que arrojan luz acerca de los 
rasgos fundamentales de dicho fenómeno y emprende una sucinta descripción 
fenomenológica que nos llega en forma de notas de curso. Como lo muestra el 
ejemplo del rebaño, el olvido ancla en el presente, y sin decir nada, rompe los 
lazos que atan al pasado, ofreciendo una suerte de noticia muda sobre él. Así, el 
olvido alude a un tipo de relación que en sentido estricto no lo es, porque aquello 
hacia lo que tiende se ha desvanecido y se aleja. Olvidar, afirma Heidegger, es 
una forma pervertida de relación (2003, 44),17 en la medida en que justamente 
no lo es. Se trata de una forma destacada de desprendimiento y pérdida, y por 
ello una remarcable no relación (2003, 45-46).18

La descripción sobre el olvido que Heidegger emprende a partir de Nietzsche 
le permite volver a la reflexión sobre el animal, que tuvo lugar en sus cursos de 
1929-1930.19 A raíz de la pregunta sobre el modo de olvido que compete al ani-
mal y su diferencia esencial con el hombre, se desprenden caracteres importantes 
sobre este fenómeno que es necesario destacar:

[El olvido] como algo que se esfuma, que se escapa […], ya sea porque 
no queremos retenerlo o porque nos hemos movido a algo más, porque lo 
hemos perdido de vista o porque está fuera de la mente […]. El olvido como 
lo ya no pensado: como aquello en lo que ya no estamos, un no regresar, 
u olvidarse de uno mismo […]. Cualquier movimiento de alejamiento y 
abandono» (Heidegger, 2003, 34-36).

A partir del ejemplo del animal, Nietzsche establece un vínculo entre vida, 
felicidad y olvido que, retrotraído al ámbito de lo ontológico, supone una 

17  «Wenn somit das Vergessen eine Ab-und Unart des Behaltens ist, dann liegt im Vergessen 
ein Unbezug zum Seienden, ein Unverhalten, somit ein Sich-nicht –verhalten zum Seienden, 
welches Nicht-Verhalten nicht Nichts ist, sondern ganz im Gegenteil» (Heidegger, 2003, 44).
18  «Dieser Unbezug aber nicht notwendig als Bezug auf Vergangenes und gar als ein solches 
geeignet. Un-bezug und Bezugslosigkeit (wie etwa beim Stein) verschieden» (Heidegger, 
2003, 45-46).
19  Ya que la pregunta central de este trabajo gira en torno al vínculo entre voluntad de poder, 
vida y olvido, y no acerca de la animalidad del animal, no nos detendremos en las considera-
ciones de Heidegger sobre dicha cuestión en los cursos citados.



238 Pilar Gilardi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid

 comprensión dilatada de éste. Lo que esta expresión sugiere es que la vida lleva 
consigo una suerte de olvido constitutivo que, en el modo de la autoafirmación, 
se manifiesta como exclusión y abandono de todo aquello que no sirve para su 
conservación y crecimiento. Así, por ejemplo, en cada instante de la vida animal 
podemos constatar esta afirmación que requiere de una “retracción” profunda. 
Cuando el animal caza o descansa, cuando come o duerme, cuando juega, la vida 
se hace patente en esta concentración selectiva que deja fuera todo lo que no sea 
necesario para su autoafirmación (Heidegger, 2007, 291-292).

La imagen apacible del rebaño que Nietzsche nos ofrece emerge como un 
destello de ese arraigo a la vida que implica un retraimiento fundamental. El 
olvido, como conditio sine qua non de la vida, tiene como fin la autoafirmación 
que se logra a partir de un movimiento de negación, desistimiento y retraimien-
to a la vez. Esta autoafirmación es un modo de exclusión, ya que en el olvido 
hay algo que, ciertamente, se deja fuera, se descarta, se rechaza o se abandona. 
Parecería que es la vida misma la que necesita este olvido originario. En todas 
sus formas, la vida, para poder vivirse, exige el olvido. Y quizá, precisamente ahí 
radica la mayor de las injusticias.

Esta suerte de recogimiento propio de la vida, en el que se extrae de la natura-
leza todo lo que sirve para la conservación y crecimiento, constituye en sí mismo 
un horizonte que delimita, comprende y contiene todo aquello que resulta de 
provecho para sí, por eso Nietzsche afirma:

Se trata de una ley universal: todo ser viviente sólo dentro de un horizon-
te puede alcanzar salud, fuerza, y fecundidad; si es incapaz de encerrarse den-
tro de un horizonte y, por otra parte, demasiado egoísta como para integrar 
la propia perspectiva en otra ajena, decae, lánguido y afiebrado, y sucumbe 
prematuramente (2011, 699).20

20  Las cursivas son nuestras. En sus apuntes, Heidegger subraya el vínculo entre los términos 
horizonte y perspectiva, de importancia fundamental en el pensamiento posterior de Nietzsche. 
Horizonte aparece como delimitación, limitación, consolidación de la vida: «Vgl. Nietzsches 
späterer Begriff der “Perspektive” entsprechend der Überlieferung und dem Wortlaut; 
 Horizont: Begrenzung, Einschränkung, Sicherung und Festigung des “Lebens”. Der Horizont 
nicht so sehr gefügemä ig als vielmehr lebensmä ig- im Bilck auf die Verlebendigung des 
Lebens –macht es “stark”, “gesund”, “fruchtbar” […] (daher Horizont selbst wieder enger 
und weiter!)» (Heidegger, 2003, 137). En nota a pie, Joan B. Llinares, traductor de La 



De la utilidad del olvido para la vida 239

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Madrid

Con el término horizonte —en griego horos, que significa “mojón”, “límite”, 
“frontera” (Adrián, 2009, 114)—,21 se expresa ese margen que los seres vivos 
necesitan para vivir. La idea de límite no refiere aquí a un tipo de fin o conclu-
sión, tampoco a un confinamiento. Por el contrario, sugiere que la asimilación e 
integración de lo otro le son propios también al movimiento de ensimismamiento 
o abstracción. Así, el fenómeno de la alimentación aparece como emblemático: 
«Eso que llamamos vida es una pluralidad de fuerzas ligadas por un fenómeno de 
nutrición que les es común» (Haar, 1993, 177).22 El fenómeno de la nutrición, 
comprendido como una suerte de interpretación, nos permite observar que esta 
interpretación es elevada a rango vital, y por ende, ontológico. En efecto, para 
realizar la nutrición, el ser orgánico debe ser capaz de sensibilidad, de apetito, 
pero sobre todo de evaluación, elección, asimilación y eliminación, por lo tanto, 
de pensamiento. De tal suerte, la nutrición, como fenómeno de incorporación, 
presupone no sólo la interpretación y la selección, sino también la memoria 
(Haar, 1993, 177).23

 segunda consideración intempestiva, escribe: «La delimitación que el horizonte establece es 
aquello mediante lo que un individuo, un pueblo o un organismo decide lo que es útil o 
nocivo para su desarrollo. Es decir, todo ser vivo interpreta lo existente a partir de lo que se le 
presenta en su propio horizonte» (Nietzsche, 2011, 699). 
21  Es interesante mencionar que el sentido que retomamos del término horizonte se vincula 
en particular con los trabajos de Jakob von Uexküll dedicados a la biología, determinante en 
el pensamiento heideggeriano de Los conceptos fundamentales de la metafísica. Mundo, finitud 
y soledad. El término Umwelt, propuesto por Uexküll para describir el mundo del animal, 
expresa de manera singular el sentido de horizonte al que hemos aludido.
22  A propósito de la nutrición como fenómeno emblemático de incorporación, Nietzsche 
afirma en De la genealogía de la moral: «[la desmemoria] no es una mera vis inertiae, como 
suelen creer los insustanciales, sino, por el contrario, una capacidad de inhibición activa, 
positiva, en el sentido más riguroso del término, a la que se ha de atribuir el que de todo lo 
vivido, lo experimentado por nosotros, de todo lo recibido penetre en nuestra conciencia en 
la fase de digestión (podría llamarse “inspirituación”) tan poco como penetra en ella del mul-
tiforme proceso entero con que se realiza la alimentación de nuestro cuerpo, la llamada 
“incorporación”» (2016d, 484). Y más adelante señala: «Cuando alguien no logra arreglárselas 
con un “dolor psíquico”, no es, dicho burdamente, por causa del “alma”; es más probable que 
sea del vientre […]. Un hombre fuerte y bien constituido digiere sus comidas, aun cuando 
tenga que tragar bocados difíciles. Si “no consigue arreglárselas” con una experiencia, la indi-
gestión consiguiente es tan fisiológica como aquella otra —y muchas veces de hecho sólo una 
de las consecuencias de aquella otra. –Aun viendo así las cosas, se puede seguir siendo, dicho 
sea entre nosotros, el más severo enemigo del materialismo» (2016d, 537).
23  «Justo ese animal por fuerza olvidadizo, en el que olvidar representa una fuerza, una forma 
robusta de salud, ha cultivado en sí una facultad opuesta, una memoria con cuya ayuda la 
desmemoria queda en algunos casos en suspenso —en concreto en aquellos casos en que toca 
hacer una promesa; así pues, no es para nada un mero-no-poder-deshacerse de la palabra 
empeñada a alguien en alguna ocasión, con la que uno no sabe qué hacer, sino de un 



240 Pilar Gilardi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid

4. La condición de la acción es el olvido

Ahora bien, que la vida requiere del olvido en todas sus formas, lo muestran 
no sólo sus funciones más elementales sino también las más complejas. En el 
orden de la psique, el olvido se ejerce como una función selectiva, ya sea conscien-
te o inconsciente, que tiene como propósito desalojar de la conciencia aquello 
que resulta incómodo o doloroso para poder seguir viviendo.24 En el ámbito de 
la acción, Nietzsche será enfático al afirmar:

En toda acción hay olvido: del mismo modo que en la vida de todo ser 
orgánico hay no solamente luz, sino también oscuridad. Un ser humano que 
quisiera por entero sentir solamente de forma histórica se parecería a uno que 
estuviera obligado a prescindir del sueño, o a un animal que tuviera que sub-
sistir exclusivamente a base del siempre renovado rumiar. En consecuencia: 
es posible vivir, y aun vivir feliz, casi sin recordar, como lo muestra el animal; 
pero es totalmente imposible vivir sin olvidar (2011, 698).25

 no-querer-deshacerse activo, un volver a querer una y otra vez lo que una vez se ha querido, 
una auténtica memoria de la voluntad» (Nietzsche, 2016d, 485).
24  El psicoanálisis representa un hito determinante en la concepción del olvido, en efecto: 
«Con Freud, el olvido ha perdido su inocencia […]. Para Freud, todo olvido tiene una razón 
[…] el motivo universal que, sospecha, está detrás de todos los casos individuales de olvido y 
hay que buscar tercamente y sacar a la luz en el tratamiento psicoanalítico como “intención 
secreta del que olvida”, es el motivo del malestar (Unlust). Olvido gustosa y fácilmente lo que 
me resulta desagradable, irritante, embarazoso, lo que atormenta mi conciencia, y alcanzo de 
este modo mi objetivo psíquico: “evitar el malestar”. Es sabido que Freud califica como repre-
sión ( ) precisamente esta acción del malestar que tanto fomenta el olvido» (Wein-
rich, 1999, 224-225).
25  Respecto de la necesidad del olvido para la acción, dice Nietzsche: «Todo animal y, por lo 
tanto, también la bête philosophe, tiende instintivamente a lograr un optimum de condiciones 
favorables en las que pueda descargar por completo su fuerza y logre un maximum de senti-
miento de poder; todo animal, de manera asimismo instintiva y con un olfato de una finura 
que “es más elevada que la razón”, aborrece todo tipo de perturbadores y de obstáculos que se 
le pongan o se le puedan poner en el camino a ese optimum (… no es del camino a la “felici-
dad” de lo que estoy hablando sino de su camino al poder, a la acción, al hacer más poderoso, 
y, en la mayoría de los casos, el camino de hecho a la infelicidad)» (2016d, 521). En otro 
lugar, señala: «Cerrar de vez en cuando las puertas y ventanas de la conciencia; no verse 
molestado por el ruido y la lucha con que ese submundo nuestro de órganos de servicio des-
pliega su labor de colaboración y oposición; lograr un poco de silencio, de tabula rasa en la 
conciencia, para que vuelva a haber sitio para lo nuevo» (2016d, 484).



De la utilidad del olvido para la vida 241

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Madrid

De tal forma, no es en la luz de la conciencia ni en la claridad del pensamien-
to donde la acción encuentra su origen, sino en un mar muerto de noche y olvido:

Es éste el estado más injusto del mundo, estrecho, desagradecido con lo 
pasado, ciego a los peligros, sordo a las advertencias, un pequeño torbellino 
viviente en un mar muerto de noche y olvido: y, sin embargo, este estado 
—absolutamente ahistórico— es la matriz, no ya de una acción injusta, sino 
de todas las acciones justas; y ningún artista logrará la imagen de su creación, 
ningún jefe militar su victoria, ningún pueblo su libertad, sin haberla antes 
deseado y anhelado en tal estado ahistórico (Nietzsche, 2011, 700).

El estado más injusto26 anunciado por Nietzsche quizá radica precisamente 
en esta exclusión y abandono que exige toda acción y que revela la necesidad de 
seguir para no sucumbir a la muerte. Ésta es la injusticia: dejar atrás. No atarse 
al recuerdo que reclama fidelidad. Del apego al recuerdo, sin duda da cuenta la 
nostalgia, un temple de ánimo que Nietzsche no pretende cultivar. 

De esta manera, es posible afirmar que dependerá del olvido el grado de 
fuerza plástica de un ser humano, un pueblo, una cultura. Su fuerza para desa-
rrollarse específicamente a partir de sí mismo, de transformar y asimilar lo pasado 
y lo extraño, de cicatrizar heridas, de reponer lo perdido, de regenerar formas 
destruidas (Nietzsche, 2011, 698). Y es que, lo que una tal naturaleza no logra 
dominar, afirma Nietzsche, lo sabe olvidar (2011, 30):

Así como el agente, según la expresión de Goethe, siempre carece de 
conciencia, carece siempre también de ciencia, olvida la mayor parte de las 
cosas para hacer una sola, es injusto con lo que queda atrás y no reconoce 

26  El concepto de justicia en Nietzsche, y la posterior lectura heideggeriana de éste, es de 
raigambre profunda y compleja. Así lo muestran los múltiples apartados que Heidegger dedi-
ca en sus apuntes sobre la Segunda consideración intempestiva. Ciertamente, el modo de apro-
ximarnos a la cuestión de la justicia y la injusticia no obedece de manera puntual a este con-
texto.



242 Pilar Gilardi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid

más que un solo derecho, el derecho de lo que en ese momento ha de ser. 
Así todo agente ama su acción infinitamente más de lo que ella merece ser 
amada: y las mejores acciones se llevan a cabo en un arrebato de amor tal 
que, desde luego, no valen este amor, por incalculable que, por lo demás, 
sea su valor (2011, 700).

Ese estado ahistórico27 anunciado por Nietzsche aparece como una suerte de 
origen que precede a toda acción y que de alguna manera se identifica con la vida. 
En efecto: «[lo ahistórico] semeja una atmósfera envolvente que es la premisa de 
la vida, extinguiéndose ésta se queda destruida aquella» (2011, 699). Esta atmós-
fera envolvente, ahistórica, premisa de la vida, no tiene carácter de causa, porque 
de ella no se sigue efecto alguno, tampoco refiere a un tipo de proceso o génesis. 
Sin embargo, es origen porque tiene carácter de principio28 en la medida en que 
alude a ese ámbito primero, originario, a priori29 y constitutivo,30 que acompa-
ña siempre, como una sombra. El sentido que propone Heidegger sobre origen 

27  Como es sabido, uno de los propósitos de la Segunda consideración intempestiva es pensar 
en la relación de la historia con la vida, de la cual deriva el análisis sobre lo ahistórico y la 
consideración de los distintos modos de hacer historia, los cuales exceden los límites de la 
propuesta aquí tratada.
28  A propósito de la relación entre principio y causa, Tomás Calvo, traductor de la Metafísica 
de Aristóteles, señala: «La relación entre los términos arché (principio) y aítion (causa) es 
vacilante en Aristóteles, al igual que en la lengua común. A menudo tienden a coincidir exten-
sionalmente, aun cuando cada uno de ellos posee un rasgo peculiar del que el otro carece: 
“causa” suele comportar la idea de influjo; “principio” comporta la idea de orden y prioridad 
en éste (cf. Aquino, 751). Como consecuencia de estas diferencias, a) a veces se considera más 
amplia la noción de principio que la de causa: toda causa es principio, pero no todo principio 
es causa (el punto de partida de un trayecto es su principio, y así lo recoge Aristóteles en la 
primera de las acepciones propuestas, pero nadie lo consideraría causa del trayecto), b) mien-
tras que otras veces se considera más amplia la noción de causa: no todas las causas son princi-
pios, solamente lo son las causas primeras» (Aristóteles, 1994, 206-207). 
29  El sentido del término a priori que nos interesa destacar es justo aquel que es posible vin-
cular a la noción de principio en el sentido de anterioridad no cronológica, de tal manera es 
posible afirmar: «Que eso “ha de ser posible a priori” significa que tiene una determinada 
constitución, naturaleza, forma, possibilitas, la cual es a priori con respecto a todo contenido 
de eso mismo […], a priori (como) una cierta possibilitas, constitución, esencia, naturaleza, 
forma» (Martínez Marzoa, 1989, 26). Así, de acuerdo con la tesis que hemos propuesto, afir-
mar que lo histórico tiene su origen en lo ahistórico quiere decir que en este ámbito, no sus-
ceptible de historiar, encuentra su possibilitas, su constitución, su forma. Y este a priori, en 
tanto que elemento suyo, no queda atrás, sino que lo acompaña siempre.
30  La noción de elemento, en el propio Aristóteles, vale para comprender el carácter constitu-
tivo que queremos subrayar. Sobre dicha noción, dice el filósofo: «Se llama elemento […] lo 



De la utilidad del olvido para la vida 243

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Madrid

recoge las distintas acepciones del término que nos interesa subrayar: «Origen 
significa [aquí] aquello a partir de donde y por lo que una cosa es lo que es y tal 
como es. Eso que algo es y cómo es, es lo que llamamos su esencia. El origen de 
algo es la fuente de su esencia» (2016, 19).

En tanto que origen, lo ahistórico nunca queda atrás; no alude a un tiempo 
susceptible de ser datado y tampoco a un ámbito trascendental. El estado ahis-
tórico al que refiere Nietzsche puede entenderse como inmemorial, esto es, como 
lo que escapa en definitiva a la memoria y al recuerdo. En este sentido, es posible 
calificarlo como el olvido más puro, aquel que no encuentra en la memoria su 
contraparte y por ello de ninguna manera puede hacerse disponible y volverse 
objeto de recuerdo, ya que inmemorial es:

Lo que nunca constituyó acontecimiento para mí y lo que incluso nunca 
adquirimos realmente, lo que incluso es menos formal que ontológico. En el 
fondo del fondo, tendríamos el olvido de los fundamentos, de sus donacio-
nes originarias, fuerza de vida, fuerza creadora de historia, Ursprung, “origen”, 
en cuanto irreductible al comienzo, origen siempre presente (Ricoeur, 2004, 
564).31

5. A modo de conclusión: el olvido profundo

En todas sus formas, el olvido lleva consigo una suerte de exilio o extraña-
miento que se manifiesta con matices y niveles diversos, así, afirma Heidegger, el 
olvido más profundo ocurre en el más alto y más constante retener (y mantener),32 
como lo que por lo general y precisamente no se hace presente. En este sentido, 
no es más un desvanecimiento, un pasar por alto o un dejar ir (2003, 47).33

primero de-lo-cual algo se compone, siendo aquello inmanente (en esto) y no pudiendo 
descomponerse, a su vez, específicamente en otra especie distinta» (1994, 1014a, 23-26). 
31  Las cursivas son nuestras.
32  «Die tiefste Vergessenheit dort, wo das ständigst und vor allem Anderen Behaltene (und 
Haltende), und wo dieses das überhaupt Haltgebende, gerade nicht vergegenwärtigt wird (die 
Zugehörigkeit in die Wahrheit des Seins)» (Heidegger, 2003, 47).
33  «Dieses Vergessen kein Entfallen, kein Verlieren; das Sein wird ja stets verstanden» (Hei-
degger, 2003, 47).



244 Pilar Gilardi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid

En efecto, si de acuerdo con lo hasta aquí pensado, olvidar, en sentido ordi-
nario, sólo puede tener lugar sobre la base del retener. Y retener debe compren-
derse como un modo de tener ante-uno-mismo (Heidegger, 2003, 38-39).34 
En el olvido esencial, el “orden” se ha invertido, de tal forma que todo olvido 
ordinario es posible, primero que nada, sobre la base del olvido originario (2003, 
47).35 Olvido que a lo largo de este texto hemos propuesto como principio y al 
que Heidegger se refiere como el más abismal y cuestionable (2003, Heidegger, 
pp.42).36

Al comienzo de este trabajo, seguimos a Heidegger en el ejercicio decons-
tructivo del término olvido y vimos la íntima conexión que el filósofo encuentra 
con la palabra alétheia. Aunque en principio ambos vocablos parecerían ajenos, 
advertimos la negatividad estructural que los determina y vincula, negatividad 
que debe comprenderse como propia del ser en la medida en que:

La verdad se encuentra junto con el ser en el ámbito de la pregunta 
fundamental no porque se dude de la posibilidad de la verdad en un sen-
tido gnoseológico, sino porque pertenece ya a la esencia de la pregunta 
fundamental en un sentido señalado, como su “espacio”. En la pregunta 
fundamental y en la pregunta conductora, en las preguntas acerca del ser y 
acerca del ente, también se pregunta, al mismo tiempo y en lo más hondo, 
por la esencia de la verdad (Heidegger, 2017, 71).

El olvido así considerado hace patente su conexión íntima con la compren-
sión del ser como voluntad de poder. En efecto, el olvido del ser —Seinsvergessen-
heit— entendido como el más profundo retener y mantener, encuentra eco en la 
voluntad de poder comprendida como conservación y aumento. La retención, 
traducida como conservación, debe entenderse como autoafirmación, ya que 
la voluntad de poder, «no sólo tiene el impulso de autoconservarse, sino que es 

34  «Das “Behalten” in der Weise des Vor-sich-habens. Vor-stellen-können als ein “Gegenwär-
tiges” und zwar Vergegenwärtigenkönnen. Gegenwärtig: im Umkreis des gerade Vorgestell-
ten» (Heidegger, 2003, 39).
35  «Alles gewöhnliche Vergessen erst möglich auf dem Grunde einer ursprünglichen Verges-
senheit» (Heidegger, 2003, 48).
36  «[…] die (abgründigste) und fragwürdigste Vergessenheit» (Heidegger, 2003, 42).



De la utilidad del olvido para la vida 245

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Madrid

autoafirmación» (Heidegger, 2017, 65), «es ella misma la originaria afirmación 
esencial» (2017, 65), que debe comprenderse como permanente incremento de 
sí. Este acrecentamiento, que implica autoafirmación y se refiere al ser y a la 
esencia del ente (Heidegger, 2017, 65), tiene, a ojos de Heidegger, un carácter 
eminentemente creador. En este sentido, afirma:

Aunque Nietzsche no lo formule así expresamente, en el fondo piensa 
esto; de otro modo no sería comprensible aquello a lo que siempre alude en 
conexión con la acentuación del carácter de acrecentamiento que posee la 
voluntad, de su “plus de poder”: que la voluntad es poder creador. Con esta 
afirmación no se pretende sostener que la voluntad de poder y por su inter-
medio debiera producirse algo, lo decisivo no es el producir en el sentido de 
fabricar, sino el sacar fuera y transformar, ese ser diferente que…, y diferente 
en un sentido esencial (2017, 65).

Así las cosas, la afirmación incesante propia de la voluntad de poder, que cada 
vez y en cada caso implica incremento de sí, supone una suerte de repetición, 
esto es, de retorno, que de manera paradójica será entendido como transfigura-
ción. De tal forma, para Nietzsche, y sin duda también para Heidegger, el arte 
será el lugar emblemático de afirmación, y por ende, de verdad. En efecto, por 
medio de un proceso de selección, incorporación y asimilación, el arte logra 
la transfiguración misma de lo real. Transfiguración que pone en obra, esto es, 
hace manifiesta la esencia de lo que es (Leyte, 2008, 30-31). Así, la vida, como 
la entiende Nietzsche y la distingue Heidegger, procede del mismo modo que 
el arte y el artista. En este sentido, puede ser comprendida como obra que, para 
llevarse a cabo, necesita del olvido.

 



246 Pilar Gilardi

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 -247. UNED, Madrid

Bibliografía

Adrián Escudero, J. (2009). El lenguaje de Heidegger. Diccionario filosófico 1912-1927. 
Barcelona: Herder.

Aristóteles. (1985). Ética nicomáquea. Madrid: Gredos. Julio Pallí Bonet (trad.).

————. (1994). Metafísica. Madrid: Gredos. Tomás Calvo Martínez (trad.).

Aspiunza, J. (2016). “Prefacio”. En F. Nietzsche, Obras completas. Vol. 4: Escritos de 
madurez II y complementos a la edición (pp. 441-452). Madrid: Tecnos.

Haar, M. (1993). Nietzsche et la métaphysique. París: Gallimard.

Heidegger, M . (1977). Gesamtausgabe, Vol. 5: Holzwege. Frankfurt am Main: Vittorio 
Klosterman. F.-W. von Herrmann (ed).

————. (1992). Gesamtausgabe, Vol. 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. 
Welt-Endlichkeit-Einsamkeit (WS 1929/30). Frankfurt am Main: Vittorio Kloster-
man: F.-W. von Herrmann (ed.).

________. (1996). Gesamtausgabe. Vol. 6.1 Nietzsche I (1936-1939). Frankfurt am 
Main: Vittorio Klosterman. Brigitte Schillbach (ed).

________. (2003). Gesamtausgabe. Vol. 46: Zur Auslegung von Nietzsches II. Unzeit-
gemässer Betrachtung. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. Hans-Joachim 
Friedrich (ed).

____________, (2007). Los conceptos fundamentales de la metafísica. Mundo, finitud, 
soledad. Madrid: Alianza. Alberto Ciria (trad.).

————. (2016). El origen de la obra de arte. Madrid: La Oficina. Arturo Leyte (trad.).

————. (2017). Nietzsche. Barcelona: Ariel. J. L. Vermal (trad.).

Leyte, A. (2005). Heidegger. Madrid: Alianza.

————. (2007). “Heidegger: la metafísica del Dasein”. En J. J. García y R. Rodrí-
guez (eds.), Cómo se comenta un texto filosófico (pp. 169-187). Madrid: Síntesis.

————. (2008). “Introducción”, en M. Heidegger, Identidad y diferencia (pp. 7-54). 
Barcelona: Anthropos.

Martínez Marzoa, F. (1989). Releer a Kant. Barcelona: Anthropos.

Nietzsche, F. (2011). Obras completas. Vol. 1: De la utilidad y los inconvenientes de la 
historia para la vida. Segunda consideración intempestiva. Madrid: Tecnos. Joan Lli-
nares, Diego Sánchez Meca y Luis E. de Santiago (trads.).

________. (2015). Fragmentos póstumos (1885-1889). Vol. IV. Madrid: Tecnos.

————. (2016a). Obras completas. Vol. 4: Escritos de madurez II y complementos a la 
edición. Madrid: Tecnos.



De la utilidad del olvido para la vida 247

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 227 - 247. UNED, Madrid

————. (2016b). Así habló Zaratustra. En F. Nietzsche, Obras completas. Vol. 4: 
Escritos de madurez II y complementos a la edición (pp. 65-279). Madrid: Tecnos.

————. (2016c). Más allá del bien y del mal. En F. Nietzsche, Obras completas. Vol. 
4: Escritos de madurez II y complementos a la edición (pp. 283-437). Madrid: Tecnos.

————. (2016d). De la genealogía de la moral. En F. Nietzsche, Obras completas. Vol. 
4: Escritos de madurez II y complementos a la edición (pp. 441-560). Madrid: Tecnos.

Ricoeur, P. (2004). La memoria, la historia, el olvido. Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica. Agustín Neira (trad.).

Volpi, F. (1988). “Dasein comme praxis: l’assimilation et la radicalisation heideggerien-
ne de la philosophie practique d’Aristote”. En F. Volpi (ed.), Heidegger et l’idée de la 
phénomenologie (pp. 1-42). Dordrecht: Kluwer Academic Publishers.

————. (2007). El nihilismo. Madrid: Siruela.

————. (2012). Heidegger y Aristóteles. México: Fondo de Cultura Económica. 
María Julia de Ruschi (trad.).

Weinrich, H. (1999). Leteo. Arte y crítica del olvido. Madrid: Siruela. Carlos Fortea 
(trad.).

Recibido: 29/09/2017
Aceptado: 7/09/2018

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconoci-
miento-No Comercial-Sin Obra Derivada 4.0.




