LOS AVATARES FILOSOFICOS DE LA
IMAGEN A PARTIR DEL CINE

PHILOSOPHICAL AVATARS OF THE
IMAGE THROUGH CINEMA

Sergio AGUILERA VITA*
UNED

ResuMEN: Este articulo explora dos vias filoséficas de acercamiento a las imdgenes
iniciadas el siglo pasado. La primera, que denominamos metafisica, fue abierta por Berg-
son y desarrollada por Deleuze. La segunda, que clasificamos como fenomenoldgica, es
iniciada por Sartre y completada por Merleau-Ponty. La posicién central que ocupa la
imagen en estas teorfas permite el desarrollo de una nueva ontologia que resuelve los
problemas del dualismo y en la que el cine desempena un papel principal.

ParaBras Crave: Imagen, Cine, Fenomenologia, Percepcién, Conciencia.

AssTrACT: This article explores two philosophical pathways for approaching images
that were initiated in the last century. The first, which we call metaphysics, was opened
up by Bergson and developed by Deleuze. The second, which we classify as phenome-
nological, was initiated by Sartre and completed by Merleau-Ponty. The central position
that the image occupies in these theories makes it possible to develop a new ontology
in which cinema plays a main role and which solves the problems of dualism.

Keyworps: Image, Cinema, Phenomenology, Perception, Awareness/ Consciousness

* Profesor en Pdle métiers du livre, Université Paris Nanterre. 47 avenue du docteur Arnold
Netter, 75012 Paris. E-mail: sergio.aguilera.vita@gmail.com.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Macdrid



294 SERGIO AGUILERA VITA

1. Introduccion

Las primeras imdgenes del cinematdgrafo aparecen a finales del s. XIX. Al
principio, sus posibilidades son consideradas desde el punto de vista de la foto-
graffa, como perfeccionamiento de la técnica por ella iniciada. Con ella y por
vez primera en la historia, se captaba la realidad en su verdadera apariencia,
sin mediacion subjetiva alguna, a diferencia de lo que sucedia en la pintura. El
objetivo era “salvar al ser por las apariencias” (Bazin, 2013: 9), segtin la necesidad
bésica de la psicologia humana que se sitia en el origen de las artes. Estas opera-
rfan una suerte de momificacién del ser para salvarlo del devenir. Segtin el cono-
cido critico francés André Bazin, podemos leer la historia de las artes como el
intento de plasmar la realidad de la manera mds realista posible. El cinematégrafo
serfa entonces el paso definitivo por el cual es captado el devenir. No es casual
que la parte del aparato de precisién, la cimara (o, en su caso, el proyector), que
permite tal “salvacién” se denomine “objetivo”, pues se sefala asi la ausencia
de cualquier mediacién del sujeto en la captacién de lo real (Bazin, 2013: 13).
A partir de la fotografia (y del cine), serd la naturaleza la que imite la labor del
artista y no al revés. Los “cuadros” proporcionados por ella no son captados por
la mirada normal. Ejemplos de ello son: la foto de los obreros almorzando en el
techo del mundo (Agencia Corbis, 1932), la del beso de los amantes al final de la
guerra (Alfred Eisenstaedt, 1945) o el retrato en movimiento del ritmo frenético
de la ciudad de San Petersburgo realizado por Dziga Vértov en El hombre de la
cdmara de 1929. Estas imdgenes presentan una realidad aislada del entorno en el
que habitualmente se confunde. Funcionan entonces como una suerte de “reve-
lador metafisico” (Lépez Sdenz, 1998: 148) que termina por abolir la distincién
l6gica entre lo real y lo imaginario (Bazin, 2013: 16). Las artes pldsticas, por otro
lado, se deshacen del lastre imitativo y la pintura de Cézanne, por ejemplo, se
libera de la perspectiva, proporcionando aspectos de lo real que tienen que ver
con la mirada propia del artista.

En cualquier caso, las imdgenes (visuales y sonoras) que despliega el cine
han planteado nuevos retos a la filosofia del siglo XX, obligada desde entonces
a repensar la funcién de la imagen en el pensamiento. Este articulo dard cuenta
de dos vias filoséficas de acercamiento ella iniciadas el siglo pasado. La primera,
que podemos llamar, a grandes rasgos, “metafisica’; fue abierta originalmen-
te por Bergson y desarrollada posteriormente por Deleuze. La segunda, que
clasificaremos de “fenomenoldgica”, fue iniciada por Sartre y completada por
Merleau-Ponty. Los cuatro autores han pretendido, con y sin la ayuda del cine,

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid



LOS AVATARES FILOSOFICOS DE LA IMAGEN A PARTIR DEL CINE 295

pensar las imdgenes mds alld de las tradiciones dualistas que distinguen la materia
del espiritu, el cuerpo del alma, o la naturaleza de la conciencia, y que sittan la
imagen en uno de los dos polos. Veremos que, al profundizar en sus propuestas,
las vias inicialmente planteadas se cruzan y se confunden, pues cada autor, a su
manera, ha desarrollado formas de pensar que estin atn por ser exploradas y que
esbozan, lo que podria llamarse, la nueva ontologia de la imagen.

2. La via metafisica de Bergson

En 1896, ya Bergson define, en el primer capitulo de Materia y memoria, un
universo material formado tnicamente por imdgenes. Formula esta hipétesis,
principalmente, para dar una salida satisfactoria a las contradicciones en las
que se ven envueltas las propuestas “dualistas”. Estas filosofias no terminan de
explicar ni la naturaleza del mundo ni la de nuestras percepciones, ni las repre-
sentaciones de él ni, por tanto, la naturaleza de las imdgenes. Bergson comienza
su obra con una afirmacién cuanto menos sorprendente que serd utilizada afios
después por Gilles Deleuze para inaugurar otra forma de hacer filosofia a partir
de las imdgenes de cine:

La materia es para nosotros un conjunto de “imdgenes”. Y por “imagen”
entendemos una cierta existencia que es mds de lo que el idealismo llama
representacion, pero menos de lo que el realismo llama cosa, - una existen-
cia situada a medio camino entre la “cosa” y la “representacién” (Bergson,

1965: 5-6).

Entonces, ni los objetos son el producto de nuestras ideas sin existencia
separada, ni son en si tal y como los percibimos. Bergson prefiere considerar el
universo como imagen y situar su reflexién en un punto anterior a la disociacién
que el dualismo ha operado sobre su apariencia. En este universo todas las imd-
genes reaccionan entre si en todas sus partes siguiendo las leyes de la naturaleza,
de manera que, conociéndolas, podemos predecir su estado futuro, de ahi su
definicién como “materia”. Entre ellas hay, sin embargo, un tipo de imagen que
no responde de igual modo al movimiento incesante; se trata del propio cuerpo:

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Macdrid



296 SERGIO AGUILERA VITA

Mi cuerpo es entonces, en la totalidad del mundo material, una imagen
que reacciona como las otras imdgenes, recibiendo y devolviendo movimien-
to, quizds con una sola diferencia, que mi cuerpo parece elegir, en cierta
medida, la forma de devolver lo que recibe (Bergson, 1965: 12).

Mientras que el resto de las imdgenes reflejan inmediatamente todo su entor-
no, esta imagen viva demora su repuesta, escogiéndola entre las posibles. Median-
te la percepcidn, el cuerpo mide la accién virtual que puede llevar a cabo sobre el
resto de las imdgenes. Este termina reflejando sélo lo que le interesa en funcién
de su adaptacién y supervivencia. Este reflejo constituye la accién del cuerpo.
El resto no reflejado es absorbido constituyendo su parte afectiva. La afeccién,
dice Bergson, consiste en la accidn real de las imdgenes-cosas sobre el cuerpo.
Respecto a la percepcién del cuerpo, la afeccidn es «la impureza que se mezcla
con ella» porque «no hay percepcidn sin afeccién» (Bergson, 1965: 33).

Hay que tener en cuenta que percepciones y afecciones se producen en fun-
cién de la (re)accién del cuerpo ante las imdgenes, por lo que es inatil conside-
rarlas como la base del pensamiento especulativo, como hacen las concepciones
tradicionales de la filosofia y la psicologfa. Estas han tomado la afeccidn, a la que
llaman “sensacién”, como materia primera de la percepcién. Se han visto enton-
ces obligados a establecer una diferencia de grados entre el cardcter inextenso de
la afeccién y el estado extenso de la percepcidn, convertida ahora en representa-
cién; o a postular algtin tipo de sintesis por la que a partir de sensaciones puedan
darse percepciones. Su error se debe al desconocimiento de la naturaleza de las
funciones corporales asociadas a la percepcidn y a la afeccidn.

La especializacién de los 6rganos corporales es fruto de la evolucién: «En un
organismo como el nuestro, las fibras sensitivas se encargan exclusivamente de
transmitir las excitaciones a una region central que difundird la sacudida a los
elementos motores» (Bergson, 1965: 32). Nada hay de inextenso en la afeccién,
siempre localizada en el interior del cuerpo y originada en un érgano receptor
que tiene cortada su salida hacia los érganos motores.

En su interaccién con el mundo, el cuerpo ha evolucionado a conveniencia,
ha sido “educado” para retener y reaccionar de una determinada manera ante las
imdgenes. Por eso, no tiene acceso directo al movimiento de estas sino mediado
por la seleccién que hace de ellas. La conciencia o inteligencia solo alcanza a

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid



LOS AVATARES FILOSOFICOS DE LA IMAGEN A PARTIR DEL CINE 297

captar instantdneas de la realidad, sin dar cuenta en ningtin caso de su movimien-
to o duracién real. Nuestras percepciones sucesivas de las cosas no son entonces
momentos reales de estas, sino de nuestra conciencia. Su funcidn teédrica es la de
unir las percepciones sirviéndose de la memoria. Es por su causa que las reaccio-
nes de nuestro cuerpo son indeterminadas, pues estdin mediatizadas por todo lo
aprendido. Sin embargo, este pasado recordado no tiene un origen diferente de
las percepciones mismas, ya que estd formado por percepciones retenidas por el
cuerpo en funcién de su utilidad para la vida. No existe, entonces, la percepcion
pura, «percibir no es mds que una ocasién para recordar» (Bergson, 1965: 38).

Resumiendo, percepcidn, afeccién y memoria, son funciones de esta imagen
especial que es el cuerpo, que siempre estd listo para reaccionar ante las imdgenes
en movimiento que constituyen el universo. Por su emplazamiento real en él
como una imagen mds, el cuerpo tiene la posibilidad de acercarnos a las cosas de
manera que podamos conocerlas tal y como son en si mismas, sin confundirlas
con el conocimiento que tenemos de ellas.

Cuando Bergson planteaba este universo de imdgenes, el cinematégrafo aca-
baba de nacer y se explotaba como mera atraccién de feria. El cine narrativo
aun estaba por inventarse. Probablemente la ignorancia de las posibilidades del
aparato, explotadas mds tarde mediante la técnica del montaje, llevé a Bergson
a comparar su funcionamiento con el de la conciencia abstracta. En el capitulo
cuarto de La evolucion creadora de 1907, el filésofo vitalista sostiene que aparato
y conciencia prestan un movimiento artificial a las imdgenes inméviles recons-
truyendo su duracién real de forma mecdnica: «En lugar de ensamblarnos con el
devenir interior de las cosas, nos sittia fuera de ellas para recomponerlo artificial-
mente» (Bergson, 1959: 179). Para Deleuze en cambio, como veremos mis tarde,
las imdgenes materiales y en constante movimiento que forman el universo de
Materia y memoria, son las imdgenes del cine. Se presenta alli «el universo como
cine en si, como “metacine”» (Deleuze, 1983: 88).

3. La evolucion de la imagen en Deleuze

La preocupacién de Deleuze por la imagen es, sin embargo, anterior a la
apropiacidn critica que hard de las teorias de Bergson en sus estudios sobre el
cine. En su obra Diferencia y repeticion de 1968, habla de las imdgenes como
base del pensamiento filos6fico. Sostiene entonces que la filosofia no es capaz de

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Macdrid



298 SERGIO AGUILERA VITA

operar y definirse sin darse una imagen de si misma, «no hablamos de tal o cual
imagen del pensamiento variable segn los fildsofos, sino de una sola Imagen en
general que constituye el presupuesto subjetivo de la filosofia en su conjunto»
(Deleuze, 1993: 172). Esta imagen del pensamiento tiene como presupuestos
implicitos la existencia de un sentido comun y la creencia en la buena voluntad
del pensamiento, que siempre buscaria la verdad. Con estos presupuestos, la
imagen valida el modelo del pensar como reconocimiento. Pensar es entonces
representarse realidades ya imaginadas de manera implicita. El pensamiento
trataria de rescatarlas de un fondo pre-filoséfico, ain impensado de manera
objetiva y que construiria algo asi como el suelo del que se nutre toda filosofia
posterior.

Una orientacién asi es desafortunada para la filosofia. Porque el triple
nivel supuesto de un pensamiento naturalmente recto, de un sentido comun
natural, del reconocimiento como modelo trascendental, no puede constituir
mds que un ideal de ortodoxia. La filosofia no tiene asi ningtin medio de
realizar su proyecto que era el de acabar con la doxa (Deleuze, 1993: 175).

Toda la filosofia tradicional serfa producto de esa imagen cuya culminacién
es el sujeto cartesiano, kantiano o fenomenolégico. Capaz de abstraerse de las
circunstancias que lo envuelven y, por tanto, siempre idéntico a si mismo, este
sujeto darfa origen al pensamiento funcionando como un espejo que reflejaria,
duplicdndolo, todo lo real. La dificultad de estas filosofias reside en dar una
explicacién satisfactoria tanto del espejo o sujeto idéntico y su funcionamiento,
como de la correspondencia del reflejo mismo con la realidad reflejada. En esta
problemadtica se ha movido la filosofia generando las propuestas materialistas,
realistas, espiritualistas o idealistas que ya fueron denunciadas por Bergson. Para
Deleuze, todas ellas son un ejemplo de la anti-filosofia, precisamente por partir
de presupuestos no explicitados. Lo que él propone en Diferencia y repeticion,
como auténtico proceder filoséfico, es un pensar sin imagen, no sumiso al reino
del reconocimiento o de la representacién y apartado de las formas del “buen”
pensamiento. En este pensar el primado de la identidad deja paso al de los simu-
lacros, pues todas las identidades son un efecto éptico producido por el juego
mids profundo de la diferencia y la repeticiéon (Deleuze, 1993: 1). En esta suerte
de empirismo deleuziano, las distinciones tradicionales no sirven, «los conceptos

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid



LOS AVATARES FILOSOFICOS DE LA IMAGEN A PARTIR DEL CINE 299

son las cosas mismas, pero las cosas en estado libre y salvaje mds alld de los “pre-
dicados antropolégicos™ (Deleuze, 1993: 3). Lo que se impone entonces es una
préctica de la Repeticién que resalte la Diferencia, es decir, ese aspecto de las
cosas nunca pensado en filosofia. Se trata violentar el pensamiento pues, lejos
de ser algo reconfortante, el pensar es siempre violento «y nada supone que la
filosoffa no sea mds bien una “misosofia’» (Deleuze, 1993: 181-182).

Esta forma de pensamiento sin imagen va a consolidarse anos mds tarde en
la nocién de “plano de inmanencia’, donde se constituye la verdadera topologia
del pensar deleuziano. El plano de inmanencia es un corte en el caos de materia,
es variacién de ella, y cada fildsofo procede con su teorizacién desde el suyo
propio. La filosofia es ahora «[...] el arte de formar, de inventar, de fabricar
conceptos» (Deleuze, 2013: 6) a partir de estos planos o cortes, que podrian
definirse como imdgenes del pensamiento. «Es en este paso de una imagen del
pensamiento como correlato de las malas filosofias a la imagen del pensamiento
como instauracién de toda filosofia, que interviene el cine» (Héme de Lacotte,
2007: 126). El plano de inmanencia estd compuesto por lo que atin no ha sido
pensado pero que origina el pensamiento. Es un suelo pre-racional, no com-
partimentado conceptualmente que funciona como una suerte de automatismo
discursivo en el que cada cosa remite al resto, al modo del universo imdgenes que
Bergson describia en Materia y memoria y que Deleuze reconoce como “universo
cinematogrifico”. La ventaja del cine es la de ofrecer la imagen del pensamiento
(o el plano de inmanencia) en su movimiento propio, sin centros subjetivos ni
objetivos que la distorsionen.

En efecto, en el capitulo cuarto su primera obra sobre cine, Deleuze retoma
aquellas imdgenes-materia que Bergson proponia para evitar el enfrentamiento
entre materialismo-idealismo. Movimiento e imagen son la materia del universo
que «constituye una suerte de plano de inmanencia» (Deleuze, 1983: 86). Este

[...] es un conjunto, pero un conjunto infinito: el plano de inmanencia
es el movimiento (la cara del movimiento) que se establece entre las partes
de cada sistema y de un sistema a otro, que los atraviesa a todos, los agita y
los somete a la condicién que les impide ser absolutamente cerrados (Ibi-

dem: 87).

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Macdrid



300 SERGIO AGUILERA VITA

Para Deleuze este es el universo concebido como cine en si, compuesto en
su totalidad de imdgenes que se suceden y reaccionan entre si de manera inme-
diata, y a partir del cual se da todo lo demds. En él hay imdgenes-movimiento, es
decir, cortes moviles de la duracién o el todo (planos), a partir de cuyo montaje,
el cine ofrece una imagen indirecta del tiempo. También hay imdgenes-tiempo
que muestran directamente la duracién sin referencia al movimiento, ademads
de «imdgenes-cambio, imdgenes-relacién, imdgenes-volumen [...]» (Deleuze,

1983: 22).

En sus estudios de cine, Deleuze reconoce, ademds del de Bergson, otro
intento de superar la crisis en la que la psicologia asociacionista se hallaba inmer-
sa a finales del S.XIX, el de la fenomenologfa. Sin embargo, Deleuze sefiala una
diferencia fundamental que le hace decantarse por Bergson. Si la innovacién de
la fenomenologifa puede resumirse en la intencionalidad o en la afirmacién de
que “toda conciencia es conciencia de algo”, la del bergsonismo puede sintetizarse
diciendo que “toda conciencia es algo” (Deleuze, 1983: 84). Es verdad que, a par-
tir del sefialamiento del cardcter intencional de la conciencia, la fenomenologia
anula la separacién entre los dmbitos subjetivo y objetivo, destacando la impor-
tancia de la relacién que los une. Sin embargo, la constitucién de la objetividad
sigue dependiendo, segtin Deleuze, de las condiciones de aprehensién del sujeto,
principalmente de la percepcién natural. Habria que atenerse a sus condiciones,
cosa que el cine no hace, para comprender la naturaleza de las imagenes. Desde
la propuesta de Bergson, en cambio, las imdgenes son lo prioritario, siendo la
conciencia un tipo de imagen mds, compuesta a partir de otras imdgenes: ima-
gen-percepcion, imagen—afeccién, imagen-accion, todas imagenes-movimiento
o cortes méviles del devenir.

4. La fenomenologia de la imagen en Sartre

Llamamos metafisicas a las propuestas de Bergson y Deleuze porque en ellas
el universo es imagen y se expresa por imagenes. La ontologia que dibujan embo-
rrona, no sélo la divisién clasica entre las facultades, sino también la distincién
misma entre sujeto y objeto. Es esta indistincién, que termina identificando
la percepcién con la imagen, lo que preocupard a Sartre a la hora de llevar a
cabo sus estudios sobre la segunda, probablemente los mas completos y extensos
dedicados al tema del pasado siglo. En sus dos libros, Limagination de 1936 y
Limaginaire de 1940, intenta resolver los problemas del clasicismo en su intento

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid



LOS AVATARES FILOSOFICOS DE LA IMAGEN A PARTIR DEL CINE 301

de explicacién de la percepcién y de la imaginacién. Lo hace a partir de las des-
cripciones de Husserl del funcionamiento de la conciencia como intencionalidad.
La conciencia es competente para reconocer la naturaleza de los objetos porque
aparece siempre en relacién intencional con ellos. En esta relacidn, el acto de
conciencia actia como un todo estructurado con aquello a lo que remite. Se
tratarfa entonces de reconocer si esta relacién es de cardcter perceptivo o imagi-
nativo. Sefialemos, en todo caso, que la afirmacién fenomenolégica de que toda
conciencia es intencional no deberia implicar una recaida en el subjetivismo,
sino propiciar una comprensién no escindida de lo real; tal es el objetivo de la
intencionalidad fenomenoldgica.

Limagination recorre las concepciones de la imagen hasta la aparicién de
la fenomenologia, criticindolas ferozmente. Sartre las denomina “metafisicas u
ontologias ingenuas”, porque confunden la esencia de la imagen con la de su
objeto, complicando asi con la teorfa una distincién que hacemos sin confusién
de forma espontdnea. Por ejemplo, la hoja de papel que hace un momento tenia
delante de mi guarda efectivamente una relacién de identidad con la imagen que
conservo de ella ahora que no la veo, «sélo que esa identidad de esencia no va
acompanada de una identidad de existencia» (Sartre, 1967: 8). Esta tltima existe
en imagen y «no se impone como un limite a mi espontaneidad» (Idem), como
si sucede con las cosas que mi conciencia percibe como tales. Estas concepciones
tratan la imagen como un objeto existente o cosa que afecta a la conciencia, que
queda asf sujeta a la facticidad, lo que hace imposible la elaboracién de una teorfa
coherente sobre sus funciones, la de imaginar o la de percibir, y productos, lo
imaginario o lo perceptivo. El germen de estas metafisicas se encuentra ya en
los tres autores cldsicos analizados por Sartre en el primer capitulo de su libro.
Se trata de Descartes, para el que la imagen tiene una funcién mecdnica, lo que
la aparta del pensamiento; Hume, quién reduce el pensamiento a asociaciones,
también mecdnicas, entre imdgenes; y Leibniz para el que la imagen, tomada
como signo, da lugar a un pensamiento que no puede explicarse por si mismo.
En sendas concepciones, a la imagen se la sitda en el lado de la sensibilidad
por lo que termina siendo una percepcién disminuida imposible distinguirla en
esencia de la percepcién misma. Los intentos de la psicologia del XIX de aclarar
el estatuto de la imagen son fruto de la atmésfera positivista que impregnaba el
pensamiento y se quedan en revisiones y reelaboraciones de los tres paradigmas
senalados. Lo fisiolégico se confunde con lo psicolégico y la conciencia aparece
como producto final de movimientos mecdnicos.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Macdrid



302 SERGIO AGUILERA VITA

Es el advenimiento del psicologismo que [...] no es mds que una antro-
pologia positiva, es decir, una ciencia que quiere tratar al hombre como
como a un ser en el mundo, descuidando este hecho esencial: que el hombre
es también un ser que se representa el mundo y a él mismo en el mundo

(Ibidem: 21).

De todos los intentos surgidos de esta atmésfera destaca Sartre el de Bergson
que, al igual que él, trata de combatir las concepciones asociacionistas que con-
vierten la imagen y la conciencia en cosas. Sin embargo, su metafisica basada en
la materialidad de la imagen y su concepcién de la conciencia como duracién-
intervalo, no resiste la critica sartreana. La imagen estd, otra vez, cosificada y lo
que «encontramos en el fondo de estas teorfas engafiosas [es] la simple afirmacién
de los empiristas: la imagen y la percepcién no difieren en naturaleza, sino sola-
mente en grado» (Ibidem: 50). Mds alld de lo adecuado de la critica, lo que Sartre
no ve en Bergson es de qué manera puede posicionarse coherentemente una
conciencia espontdnea en el universo mecdnico de imdgenes propuesto. Porque
Sartre parte, en el estudio de la imagen, de la distincién neta entre conciencia y
mundo o, formulado en términos sartreanos, entre dos tipos de existencia, una
en si'y otra para si. Existen en si las cosas o el mundo que yo puedo percibir,
con los que cuento y con los que actiio, siempre dentro de los limites que me
imponen. Cosas y mundo se me presentan como pura inercia. La existencia
para si es, en cambio, la de mi conciencia, pura espontaneidad que no se impo-
ne limites, sino que los encuentra fuera de ella. La solucién del problema de la
imagen la encuentra Sartre finalmente en Husserl y su fenomenologia. «En las
Ideen se encuentran las bases de una teorfa de las imdgenes enteramente nueva»
(Ibidem: 115). El reconocimiento de la estructura intencional de la conciencia
permite, segin él, la separacién entre esta y el mundo al que estd dirigida. «La
imagen también es imagen de algo. Nos encontramos, pues, con una referen-
cia intencional de una cierta conciencia a cierto objeto» (Ibidem: 117). Asi, la
diferencia entre percepcién e imagen viene dada por la intencién diferente que
tiene la conciencia al referirse a las cosas. Esta “intenciona” de forma pasiva en
la percepcién y activa en la imagen, siendo el objeto de ambas siempre y en
cualquier caso un trascendente.

Asi lo expresa en Limaginaire, obra aparecida cuatro anos después. En la
primera parte del libro (Le certain), describe fenomenolégicamente la imagen dis-
tinguiéndola de la percepcién. La confusién entre aquella y esta, propiciada por

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid



LOS AVATARES FILOSOFICOS DE LA IMAGEN A PARTIR DEL CINE 303

la psicologia y el empirismo que entienden la primera como una copia debilitada
de la segunda, viene de lo que el autor denomina ilusién de inmanencia, debida a
nuestra costumbre de pensar en términos de espacio. La tendencia a incurrir en
este error es la que nos hace comprender la imagen como objeto, como una espe-
cie de simulacro de lo representado por ella que, de este modo, podia penetrar en
nuestra conciencia a modo de percepcion debilitada. Sin embargo, desde la pers-
pectiva sartreana, no es que la conciencia pueda aprehender imdgenes en lugar
de objetos, sino que la imagen es una manera que tiene la conciencia de darse
directamente los objetos, una manera que podemos llamar “imaginante”. Lo que
explicaria la pobreza esencial de la imagen, su aspecto de percepcién débil se debe
a que el saber sobre aquella estd ya constituido por la conciencia. La hoja de papel
de la que habldbamos mds arriba dada a la percepcién es inagotable, multiplica
al infinito su forma y color, dependiendo de la perspectiva, de la incidencia de
la luz en ella, de su distancia con las cosas que la rodean. En cambio, en imagen,
tiene una forma, color y textura determinados y guarda ciertas relaciones con
ciertos objetos de alrededor, todas ella explicitables de un golpe. Inttil explorar
mids alld esta imagen para encontrar algo que no esté ya dado en la conciencia.
Segiin Sartre, se da en la imagen una sintesis entre un saber ya adquirido y una
intencién de (re)presentarlo. Por eso, «nuestra actitud en relacién con el objeto
imaginado podria llamarse “casi-observacién®» (Sartre, 2013: 28), ya que de ella
nada nuevo se aprende. Finalmente, sostiene el fenomendlogo que el objeto de
la imagen no estd o no es; es nada, a diferencia del objeto de la percepcién que se
impone a la conciencia como algo que tiene existencia efectiva. En la imagen, es
la conciencia la que crea su objeto, de ahi la aparicién en ella de diferentes puntos
de vista inconciliables sobre él, que lo hacen impreciso y vago en comparacién
con el objeto realmente percibido.

Para explicar de qué manera en la conciencia puede darse la presencia de una
ausencia, Sartre va a tomar prestada la nocién husserliana del “andlogo”. Se llama
asi a la materia que necesita la conciencia para hacer aparecer la cosa en ima-
gen cuando no puede percibirla. Una fotografia o una caricatura de Pedro, por
ejemplo, poseen en si una materialidad, se trata de un tipo de papel impregnado
de ciertas formas y colores. Cuando nuestra conciencia imagina a partir de este
material, aparece el objeto representado, o sea Pedro y no la fotografia misma. De
igual modo, en la interpretacién actoral, los gestos sirven de andlogo material del
personaje representado y, dependiendo del tipo intencién que la conciencia les
dirija, imaginamos el personaje o percibimos el actor. «El andlogo es, entonces, lo
que asegura la dimensién de presencia en lo imaginario» (Colonna, 2003:119).
A partir de la distincién, también tomada de Husserl, entre trascendencia y

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Macdrid



304 SERGIO AGUILERA VITA

exterioridad, Sartre puede decir ahora que «es la cosa representada la que es
exterior, no su “andlogo” mental. La ilusién de inmanencia consiste en transferir
al contenido psiquico trascendente la exterioridad, la espacialidad y todas las cua-
lidades sensibles de la cosa» (Sartre, 2013: 110). Queda explicada de esta manera,
la creencia en la realidad del objeto que suscita la imagen, que se manifiesta en
la aparente pasividad de la conciencia ante ella; “aparente” porque la conciencia,
en realidad, es activa y la imaginacién un acto de la conciencia.

Pese a la devocién hacia Husserl, expresada en los dos libros, pensamos que
la teorfa de la imagen de Sartre termina traicionando su fenomenologia. Mien-
tras que en el primero la propone como unico enfoque vélido para resolver los
problemas en torno a la imagen, en el segundo lleva a cabo una lectura intere-
sada de ciertas nociones del maestro', al que cita apenas siete veces en sus mds
de trescientas pdginas, y asume en cambio, aspectos polémicos de su teoria’. Lo
que Husserl ha conseguido, a pesar de Sartre, es «aproximar la imaginacién a
la percepcién de tres maneras» (Coorebyter, 2012: 24): se trata en ambos casos
de actos intencionales que pueden, ademds, tener la misma materia y, lo més
importante, que se conciben como modalidades de la intuicién que aportan
informacién a la conciencia sin mediaciones, pues ni la imagen ni por supuesto
la percepcién, funcionan en Husserl como signos. No hay una ruptura radical
en él entre imagen y percepcién, «al contrario, las inscribe en el registro de la
busqueda de plenitud, de la voluntad de considerar el objeto en su singularidad,
sin realmente mostrar en qué punto [...] contrastan y se oponen» (Coorebyter,
2012: 25). Aunque la intencién de la imagen termine proponiendo, como en
Sartre, la nada o lo no existente, la imagen queda sujeta en Husserl a la percep-
cién, completando las carencias de esta en su aprehension de la realidad. Sartre
insiste en cambio, en la separacién radical de ambos actos intencionales. Con
ello, acentua la distancia entre la conciencia y el mundo salvaguardado, eso si, las
virtudes creativas de aquella frente a la reproduccién de la percepcién.

Desde este punto de vista, el cine, como todo arte figurativo, serfa creacién
espontdnea de la conciencia. Las imdgenes desplegadas en la pantalla servirfan
de materia analdgica para las conciencias imaginativas de los espectadores. Las
diferentes secuencias y planos, la interpretacién de los actores, las musicas y

! Las nociones vistas de analogon, trascendencia y exterioridad.

2 Nos referimos al hilemorfismo, muy criticado en Husserl, en la explicacién de la ima-
gen a partir del analogo material al que informaria (intencionalmente) la conciencia.
Véase al respecto Colonna, 2003: 118.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid



LOS AVATARES FILOSOFICOS DE LA IMAGEN A PARTIR DEL CINE 305

sonidos constituirian el imaginario de los autores del film. Ningtin saber sobre
el mundo se desprenderia de las peliculas ni seria posible articular en ellas una
ontologia. Sin embargo, Sartre nada dice del cine en estas obras. Tenemos que
buscar mucho antes, en 1924-1925, en un articulo titulado “Apologie pour le cine-
ma. Défense et illustration d’un Art international”, sus opiniones sobre el séptimo
arte. Sartre defiende alli el cine como arte del movimiento contra Alain y a favor
de Bergson. El primero consideraba que el verdadero arte expresa su potencia
por la inmovilidad’ mientras que Sartre, apoydndose en Bergson, defiende el cine
como arte de lo mévil y habla de una nueva estética que va a destronar la de las
ideas platénicas?. En la sala de cine, dice, somos conducidos por la pelicula a otra
realidad, «sumergidos en esa noche que los poetas alemanes celebraban como
el Ser». La movilidad y la duracién crean el ritmo de la pelicula como si de una
sinfonfa organizada se tratara. Poema moderno, esta es un conjunto inseparable
que tiene virtudes medicinales para la conciencia, «nos hace pasar de la obje-
tividad absoluta a la pura subjetividad» (Sartre, 1990: 397). Por todo, «el film
mismo es una conciencia» (Ibidem: 390). Concluye Sartre sosteniendo que el
cine es el signo de los tiempos que corren, en franca ruptura con los anteriores
por su concepcidn del arte, de la estética y del saber en general.

5. Cine, percepcion e imagen carnales en Merleau-Ponty

No s6lo la defensa del cine a partir de la lectura de Bergson harfa de Sartre un
precedente de Deleuze’, sino que una lectura interesada de este pequeno articulo
nos llevaria a ver en él el esbozo de la conferencia que Merleau-Ponty impartié
en el IDHEC veinte afios después. En ella explicaba las ventajas de la nueva
psicologia de la Gestalt para entender la percepcién. Contrariamente a la vieja
escuela, la nueva psicologia no concibe las sensaciones como material para formar
percepciones que se harfan presentes sélo al entendimiento: «la percepcién de
formas [...] debe ser considerada como nuestro modo de percepcién espontdneo»
(Merleau-Ponty, 1996: 63). No se percibe por adicién de elementos o asociacién
de sensaciones, sino globalmente y con todos los sentidos a la vez, haciendo
funcionar una especie de sentido general. Por eso en la percepcién contamos

3 «El arte expresa la potencia humana por lo inmévil. No hay mejor signo de la fuerza del

alma que lo inmévil, desde que lo reconoce el pensamiento» (Alain, 1949: 14).
* Sobre la recaida de Sartre en el “platonismo” de Alain léase: Colonna 2003, p. 118-119.
> Carbone, 2016: 13.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Macdrid



306 SERGIO AGUILERA VITA

incluso con aquello que tenemos a la espalda o que queda oculto por las figuras
que se encuentran en un primer término. La imagen de la melodia, que también
utiliza Merleau-Ponty en el articulo, es muy ilustrativa. Ella se escucha como
un todo y no como yuxtaposicién de elementos o notas, las cuales s6lo valen en
relacién con el conjunto.

Pues bien, el film es también una totalidad, una forma completa y temporal
como la melodia, no simple suma de imdgenes. El sentido de cada imagen viene
de la anterior y se recoge en la posterior componiéndose al final un todo que no
es mera suma de sus partes. Un mundo se organiza delante de mi en la pelicula
sin tener que pensarlo, como sucede en la percepcién de la realidad. Asi, perci-
bimos los elementos que componen el film (luz, color, sonido...), no de manera
aislada, sino ofreciéndonos sentido. Es el autor quien compone, con los emble-
mas sensibles de una idea los hechos a narrar, el film como monograma visible
y sonoro. Sin embargo, su funcién no es exponer ideas o hechos, sino expresar
realidades, como hace el arte. La literatura o la poesia, también el cine, lo son,
no por lo que cuentan, sino por la eleccién de lo que muestran y el modo como
lo hacen, por su composicién original del “tempo” variable de la narracién. De
esta manera, la obra artistica adquiere unidad y no hay posibilidad de separar en
ella lo que se cuenta de la forma cé6mo se cuenta. La nueva psicologia y el cine
comportan ambos una revolucién del saber (Merleau-Ponty, 1996: 75). Este no
va a consistir ahora en analizar realidades para sintetizarlas después produciendo
una escisién en el seno de la realidad misma. No se trata de separar la sensacién
del entendimiento, el contenido de la forma, la materia del espiritu, sino de
describir la realidad tal y como se presenta, porque es en esa presentacion global
donde se configura y reside el contacto primigenio con ella y todo andlisis ana-
litico es posterior y lo supone.

La percepcién, ya lo vimos también con Sartre, es siempre ambigua, deja un
fondo sin explorar que nunca se agota, por mucho que cambiemos de perspec-
tiva. Sin embargo, la perspectiva no la deforma subjetivamente alejéndonos de
las cosas en si, sino que es en verdad lo que las constituye. Por ella entendemos
que hay una realidad independiente que no se confunde con lo que captamos
de ella en cada momento, sino que se escapa siempre a nuestra conciencia. Es lo
que Sartre denomina el ser en-si y que termina oponiendo al ser para-si o con-
ciencia. Merleau-Ponty sostendrd en cambio que es en el posicionamiento del
propio cuerpo donde se resuelve la perspectiva que constituye esencialmente toda
percepcién. A nivel corporal, la relacidn unitaria del ser humano con el mundo
no ha sido atin quebrada, esto lo hard después la reflexion concibiendo el cuerpo

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid



LOS AVATARES FILOSOFICOS DE LA IMAGEN A PARTIR DEL CINE 307

como la miquina inerte que pilotard la conciencia para dirigirlo a las cosas. Por-
que hay un cuerpo, objeto y sujeto son coextensivos. En realidad, este «vive en
un universo de experiencia, en un medio neutro a las distinciones sustanciales
entre el organismo, el pensamiento y lo extenso, en un comercio directo con los

seres» (Merleau-Ponty, 1967: 204).

Ese medio neutro viene dado por el funcionamiento perceptivo-motor del
propio cuerpo al ser solicitado por las cosas y proyectarse hacia ellas. La motri-
cidad es la esfera primaria donde se engendran todas las significaciones. Estas se
producen al habituarse el cuerpo al medio que le requiere. Mediante este posi-
cionamiento motor y perceptivo aparece el mundo como entidad con sentido. El
cuerpo se ancla en el mundo y al hacerlo, delimita un entorno de significatividad
en el que no hay sujeto de determinaciones absolutas, pero que permite un trata-
miento intersubjetivo. Es en la misma existencia donde se ancla nuestro cuerpo y
el del otro, donde produce para ambos la fundacién activa del significado (Szf-
tung) y donde cada uno expresa su propio eszilo. El cuerpo en esto funciona como
las obras de arte, que expresan la vivencia que se tiene de la realidad sin tratar
de representarla. Como la obra, también el cuerpo es mezcla «de lo imaginario
y de lo real, de lo invisible y de lo visible, de la forma y de la materia» (Lépez
Sdenz, 2003: 168). En la obra de arte se plasma claramente el cardcter creativo
de toda percepcién. Hay un estilo del mundo, dice Merleau-Ponty, y es definido
por el arte. El estilo corporal procede de la habituacién del cuerpo, de su anclaje
en el mundo, y concierne a todas las dimensiones vivenciales «en su dindmica,
porque actiia como modelo generativo e interpretativo de toda comprensién y
de toda imagen de si y de lo otro» (Idem). Por el estilo que comporta, «no es al
objeto fisico a lo que puede compararse el cuerpo, sino mds bien a la obra de

arte» (Merleau-Ponty, 1945: 176).

Como toda la expresividad corporal viene subtenida en su unidad vivencial,
que imprime direccién a sentidos, sentimientos, intelecciones, etcétera, es posi-
ble asignar una funcién a la imagen al lado de la percepcién y no subordinada
a ella, que es como se la ha venido entendiendo en el tratamiento que hace la
filosofia de la imaginacion. La imagen no es copia débil de la percepcidn, sino
que comporta un componente creativo. Imagen y percepcion se complementan,
pues el cardcter inacabado de la percepcion, que es producto del punto de vista
proporcionado por el anclaje del cuerpo al mundo, se ve enriquecido mediante
la produccién de imdgenes. Estas pierden la perspectiva intersubjetiva que si
daba la percepcién, pero su cardcter iconico las sitia mds cerca que el signo
lingiifstico del 4mbito pre-objetivo definido por la percepcién. «Gracias a sus

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Macdrid



308 SERGIO AGUILERA VITA

poderes de irrealizacién, la imaginacién se mueve en lo absoluto, mientras que
la percepcién se sabe parcial» (Lépez Sdenz, 2003: 162). Este movimiento hacia
lo absoluto de la imaginacién permite el tratamiento de la cara invisible de lo
visible, favoreciendo la génesis del sentido. Pues para Merleau-Ponty, las estruc-
turas perceptivo-motoras que engloban al cuerpo y al mundo revelan un tejido
que constituye la carne del mundo (Chair). Ese suelo pre-objetivo al que acce-
demos mediante la percepcidn, previo a toda determinacién, donde se resuelven
perceptor y percibido, forma una region del ser. En ella quedan relacionados los
elementos de lo real de tal manera que permiten la lectura de un sentido. Una
de esas relaciones es la reversibilidad entre polos perceptivos, entre el vidente y
lo visible. Podemos apreciar en la obra de arte una muestra de esta reversibili-
dad cuando, por ejemplo, el pintor estiliza lo real en su composicién pictérica
llegando mads lejos que la mirada normal. Parece que es el mismo objeto en su
expresividad el que dirige la mirada del artista siendo este, ademds de sujeto de
percepcién, objeto también de ella.

Para Merleau-Ponty, la obra de arte propicia el desocultamiento del ser
ofreciéndonos verdad. Desvela «un aspecto de lo pre-real que fundamenta toda
realidad y reactiva en nosotros la fuerza de la imaginacién y el deseo» (Lépez
Sdenz, 1998: 148). Es asi porque lo que propone la obra no se considera como el
s6lo fruto de una subjetividad, sino que implica a la estructura carnal del mundo
¥, por eso, tiende puentes de sentido que se activan de forma creativa en otros
sujetos. La mirada del artista es capaz de atender, no sélo a la horizontalidad del
ser, sino también a su verticalidad. El uso normal de la mirada se queda en la
superficie de las cosas, reteniendo aquello que sirve a su practicidad. La mirada
del artista, en cambio, accede al interior del objeto, a un nivel mds profundo de
su existencia que el de su mera representacién, y consigue plasmarlo en la obra.
De ahi las esculturas de Giacometti o de Botero, que evocan en el espectador
sentidos multiples e inagotables sobre el movimiento, el tiempo y el espacio, la
gravidez o la expresividad corporal.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid



LOS AVATARES FILOSOFICOS DE LA IMAGEN A PARTIR DEL CINE 309

Conclusion

En esta caracterizacién de la obra de arte hemos hecho referencia a la tltima
filosofia de Merleau-Ponty donde esta adquiria un sesgo marcadamente ontolégi-
co. El concepro de carne (Chair) termina ahora de desligar el dmbito perceptivo
del sujeto, extendiendo la nocién de estructura a la presentacién misma del ser.
Un famoso pasaje de su obra tardia, £/ ojo y el espiritu, lo aclara de una forma
bella y concisa:

Visible y mévil, mi cuerpo estd entre las cosas, es una de ellas, estd preso
en el tejido del mundo y su cohesién es la de una cosa. Pero, como ve y se
mueve, tiene las cosas en circulo alrededor de si, ellas son un anexo o pro-
longacién de él, estdn incrustadas en su carne, forman parte de su definicién
plena y el mundo estd hecho de la misma tela del cuerpo (Merleau-Ponty,

1964: 19).

En esa tela carnal que envuelve al mundo ya no hay centros que dirijan la
percepcidn, pues el cuerpo que instaura la visibilidad se hace visible con las cosas
que pasan a pertenecer a esa estructura corporeizada, a estar entrelazadas con él.

Nuestra tesis es que, igual que el bastén que usa el ciego amplia su visién y
no es vivido como apéndice sino como cuerpo propio extendido, las imdgenes del
film son asimiladas por el cuerpo como extensién de su percepcién, definiendo
una realidad mds rica en la que ambos, cuerpo e imagen, estdn imbricados. El
cine se compone de imagen y movimiento, ambos elementos claves para dibujar
la corporeidad del mundo donde se origina y renueva toda significacién. La
potencia simbdlica que poseen la visién y el movimiento permite al cine mostrar,
a partir de ambos, la riqueza perceptiva de la carne del mundo. Quizd venga
de ahi la fascinacién que produce, el choque que, segin Deleuze, genera en el
pensamiento alimentdndolo. Al fin y al cabo, en el film se pone en marcha la
misma estructura perceptiva de la que surge toda significacion, lo que permite
su tratamiento, desde la fenomenologia ontolégica Merleau-Ponty, como forma
corporal capaz acceder a la verticalidad del Ser.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Macdrid



310 SERGIO AGUILERA VITA

Bibliografia

Aram, EmiLe CHArTIER (1941). “Limmobile”. Propos sur lesthétique. Paris, PUE. pp.
14-15 (edicién electrénica de la Université du Québec a Chicoutimi).

BerGsoN, HeNr1 (1959). Lévolution creatrice. Paris, PUF (edicién electrénica de la
Université du Québec a Chicoutimi).

— (1965). Matiére et mémoire. Paris, PUF (edicién electrénica de la Université du Qué-
bec 4 Chicoutimi).

— (1968). Durée et simultanéité, a propos de la théorie d’Einstein. Paris, PUF (edicién
electrénica de la Université du Québec a Chicoutimi).

BaziN, ANDRE (2013). “Ontologie de I'image photographique”. Quest-ce le cinema.
Paris, Les éditions du Cerf, pp. 9-18.

CARBONE, MAURO (2016). Philosophie-Ecrans. Du cinema i la revolution numérique.
Paris, VRIN.

CoronnNa, FaBrice (2003). “Merleau-Ponty penseur de I'imaginaire”. Ed. R. Bar-
baras, M. Carbone, L. Lawlor. Chiasmi International 5, Le réel et l'imaginaire. Paris,
VRIN, pp. 111-144.

COOREBYTER, VINCENT DE (2012). “De Husserl a Sartre. La structure intentionnelle de
limage dans LTmagination et LImaginaire”, Methodos 12 [En ligne]. Mis en ligne le
28 mars 2012, consulté le 10 juillet 2017. URL: http://methodos.revues.org/2971;
DOI: 10.4000/methodos.2971

DeLeuzE, GILLES (1993). Différence et répétition. Paris, PUE

— (1983). Cinéma 1. Limage-mouvement. Paris, Les éditions de minuit.

— (1987). La Imagen-tiempo. Estudios sobre cine 2. Barcelona, Paidds.

— (2013). Quest-ce que la philosophie? Paris, Les éditions de minuit (édition
électronique).

HeME DE LacoTTE, SUuZANNE (2007/2). “Image cinématographique et image de la pen-
sée philosophique”. Chiméres (N° 64), pp. 117-129.

Lorez SAENZ, M2 CARMEN (2003). “La imaginacién carnal en Merleau-Ponty”. Revista
de filosofia 28 (1), pp. 157-169.

— (1998). Metrleau-Ponty y el arte de la visibilidad. Agom, Papeles de Filosofia, 17 (2),
pp- 145-165.

MERLEAU-PONTY, MAURICE (1945). Phénoménologie de la perception. Paris, La librairie
Gallimard, (edicién electrénica de la Université du Québec 2 Chicoutimi).

— (1964). Loveil et ['esprit. Paris, Editions Gallimard (edicién electrénica de la Université
du Québec a Chicoutimi).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid



LOS AVATARES FILOSOFICOS DE LA IMAGEN A PARTIR DEL CINE 311

— (1967). La structure du comportament. Paris, PUF, (edicién electrénica de la
Université du Québec a Chicoutimi).

— (1996). “Le cinema et la nouvelle psychologie”. Sens et non-sens, Paris, Edition

Gallimard, pp. 61-75.
SARTRE, JEAN PAUL (1967). La imaginacién. Buenos Aires, Editorial Sudamericana.
— (2013). Limaginaire. Paris, Editions Gallimard.

— (1990). “Apologie pour le cinema. Défense et illustration d’'un Art international”,
Ecrits de jeneuse. Paris, NRF Gallimard, pp. 385-405.

Recibido: 27/08/2017

Aceptado: 16/10/2017

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0

EY MG HND

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Macdrid






