
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Madrid

LOS AVATARES FILOSÓFICOS DE LA 

IMAGEN A PARTIR DEL CINE

PHILOSOPHICAL AVATARS OF THE 

IMAGE THROUGH CINEMA

Sergio AGUILERA VITA*
UNED

Resumen: Este artículo explora dos vías filosóficas de acercamiento a las imágenes 
iniciadas el siglo pasado. La primera, que denominamos metafísica, fue abierta por Berg-
son y desarrollada por Deleuze. La segunda, que clasificamos como fenomenológica, es 
iniciada por Sartre y completada por Merleau-Ponty. La posición central que ocupa la 
imagen en estas teorías permite el desarrollo de una nueva ontología que resuelve los 
problemas del dualismo y en la que el cine desempeña un papel principal.

Palabras Clave: Imagen, Cine, Fenomenología, Percepción, Conciencia.

Abstract: This article explores two philosophical pathways for approaching images 
that were initiated in the last century. The first, which we call metaphysics, was opened 
up by Bergson and developed by Deleuze. The second, which we classify as phenome-
nological, was initiated by Sartre and completed by Merleau-Ponty. The central position 
that the image occupies in these theories makes it possible to develop a new ontology 
in which cinema plays a main role and which solves the problems of dualism.

Keywords: Image, Cinema, Phenomenology, Perception, Awareness/Consciousness

* Profesor en Pôle métiers du livre, Université Paris Nanterre. 47 avenue du docteur Arnold 
Netter, 75012 Paris. E-mail: sergio.aguilera.vita@gmail.com.



294 Sergio Aguilera Vita

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid

1. Introducción

Las primeras imágenes del cinematógrafo aparecen a finales del s. XIX. Al 
principio, sus posibilidades son consideradas desde el punto de vista de la foto-
grafía, como perfeccionamiento de la técnica por ella iniciada. Con ella y por 
vez primera en la historia, se captaba la realidad en su verdadera apariencia, 
sin mediación subjetiva alguna, a diferencia de lo que sucedía en la pintura. El 
objetivo era “salvar al ser por las apariencias” (Bazin, 2013: 9), según la necesidad 
básica de la psicología humana que se sitúa en el origen de las artes. Estas opera-
rían una suerte de momificación del ser para salvarlo del devenir. Según el cono-
cido crítico francés André Bazin, podemos leer la historia de las artes como el 
intento de plasmar la realidad de la manera más realista posible. El cinematógrafo 
sería entonces el paso definitivo por el cual es captado el devenir. No es casual 
que la parte del aparato de precisión, la cámara (o, en su caso, el proyector), que 
permite tal “salvación” se denomine “objetivo”, pues se señala así la ausencia 
de cualquier mediación del sujeto en la captación de lo real (Bazin, 2013: 13). 
A partir de la fotografía (y del cine), será la naturaleza la que imite la labor del 
artista y no al revés. Los “cuadros” proporcionados por ella no son captados por 
la mirada normal. Ejemplos de ello son: la foto de los obreros almorzando en el 
techo del mundo (Agencia Corbis, 1932), la del beso de los amantes al final de la 
guerra (Alfred Eisenstaedt, 1945) o el retrato en movimiento del ritmo frenético 
de la ciudad de San Petersburgo realizado por Dziga Vértov en El hombre de la 
cámara de 1929. Estas imágenes presentan una realidad aislada del entorno en el 
que habitualmente se confunde. Funcionan entonces como una suerte de “reve-
lador metafísico” (López Sáenz, 1998: 148) que termina por abolir la distinción 
lógica entre lo real y lo imaginario (Bazin, 2013: 16). Las artes plásticas, por otro 
lado, se deshacen del lastre imitativo y la pintura de Cézanne, por ejemplo, se 
libera de la perspectiva, proporcionando aspectos de lo real que tienen que ver 
con la mirada propia del artista. 

En cualquier caso, las imágenes (visuales y sonoras) que despliega el cine 
han planteado nuevos retos a la filosofía del siglo XX, obligada desde entonces 
a repensar la función de la imagen en el pensamiento. Este artículo dará cuenta 
de dos vías filosóficas de acercamiento ella iniciadas el siglo pasado. La primera, 
que podemos llamar, a grandes rasgos, “metafísica”; fue abierta originalmen-
te por Bergson y desarrollada posteriormente por Deleuze. La segunda, que 
clasificaremos de “fenomenológica”, fue iniciada por Sartre y completada por 
Merleau-Ponty. Los cuatro autores han pretendido, con y sin la ayuda del cine, 



Los avatares filosóficos de la imagen a partir del cine 295

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Madrid

pensar las imágenes más allá de las tradiciones dualistas que distinguen la materia 
del espíritu, el cuerpo del alma, o la naturaleza de la conciencia, y que sitúan la 
imagen en uno de los dos polos. Veremos que, al profundizar en sus propuestas, 
las vías inicialmente planteadas se cruzan y se confunden, pues cada autor, a su 
manera, ha desarrollado formas de pensar que están aún por ser exploradas y que 
esbozan, lo que podría llamarse, la nueva ontología de la imagen.

2. La vía metafísica de Bergson

En 1896, ya Bergson define, en el primer capítulo de Materia y memoria, un 
universo material formado únicamente por imágenes. Formula esta hipótesis, 
principalmente, para dar una salida satisfactoria a las contradicciones en las 
que se ven envueltas las propuestas “dualistas”. Estas filosofías no terminan de 
explicar ni la naturaleza del mundo ni la de nuestras percepciones, ni las repre-
sentaciones de él ni, por tanto, la naturaleza de las imágenes. Bergson comienza 
su obra con una afirmación cuanto menos sorprendente que será utilizada años 
después por Gilles Deleuze para inaugurar otra forma de hacer filosofía a partir 
de las imágenes de cine:

La materia es para nosotros un conjunto de “imágenes”. Y por “imagen” 
entendemos una cierta existencia que es más de lo que el idealismo llama 
representación, pero menos de lo que el realismo llama cosa, - una existen-
cia situada a medio camino entre la “cosa” y la “representación” (Bergson, 
1965: 5-6). 

Entonces, ni los objetos son el producto de nuestras ideas sin existencia 
separada, ni son en sí tal y como los percibimos. Bergson prefiere considerar el 
universo como imagen y situar su reflexión en un punto anterior a la disociación 
que el dualismo ha operado sobre su apariencia. En este universo todas las imá-
genes reaccionan entre sí en todas sus partes siguiendo las leyes de la naturaleza, 
de manera que, conociéndolas, podemos predecir su estado futuro, de ahí su 
definición como “materia”. Entre ellas hay, sin embargo, un tipo de imagen que 
no responde de igual modo al movimiento incesante; se trata del propio cuerpo:



296 Sergio Aguilera Vita

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid

Mi cuerpo es entonces, en la totalidad del mundo material, una imagen 
que reacciona como las otras imágenes, recibiendo y devolviendo movimien-
to, quizás con una sola diferencia, que mi cuerpo parece elegir, en cierta 
medida, la forma de devolver lo que recibe (Bergson, 1965: 12). 

Mientras que el resto de las imágenes reflejan inmediatamente todo su entor-
no, esta imagen viva demora su repuesta, escogiéndola entre las posibles. Median-
te la percepción, el cuerpo mide la acción virtual que puede llevar a cabo sobre el 
resto de las imágenes. Este termina reflejando sólo lo que le interesa en función 
de su adaptación y supervivencia. Este reflejo constituye la acción del cuerpo. 
El resto no reflejado es absorbido constituyendo su parte afectiva. La afección, 
dice Bergson, consiste en la acción real de las imágenes-cosas sobre el cuerpo. 
Respecto a la percepción del cuerpo, la afección es «la impureza que se mezcla 
con ella» porque «no hay percepción sin afección» (Bergson, 1965: 33). 

Hay que tener en cuenta que percepciones y afecciones se producen en fun-
ción de la (re)acción del cuerpo ante las imágenes, por lo que es inútil conside-
rarlas como la base del pensamiento especulativo, como hacen las concepciones 
tradicionales de la filosofía y la psicología. Estas han tomado la afección, a la que 
llaman “sensación”, como materia primera de la percepción. Se han visto enton-
ces obligados a establecer una diferencia de grados entre el carácter inextenso de 
la afección y el estado extenso de la percepción, convertida ahora en representa-
ción; o a postular algún tipo de síntesis por la que a partir de sensaciones puedan 
darse percepciones. Su error se debe al desconocimiento de la naturaleza de las 
funciones corporales asociadas a la percepción y a la afección. 

La especialización de los órganos corporales es fruto de la evolución: «En un 
organismo como el nuestro, las fibras sensitivas se encargan exclusivamente de 
transmitir las excitaciones a una región central que difundirá la sacudida a los 
elementos motores» (Bergson, 1965: 32). Nada hay de inextenso en la afección, 
siempre localizada en el interior del cuerpo y originada en un órgano receptor 
que tiene cortada su salida hacia los órganos motores. 

En su interacción con el mundo, el cuerpo ha evolucionado a conveniencia, 
ha sido “educado” para retener y reaccionar de una determinada manera ante las 
imágenes. Por eso, no tiene acceso directo al movimiento de estas sino mediado 
por la selección que hace de ellas. La conciencia o inteligencia solo alcanza a 



Los avatares filosóficos de la imagen a partir del cine 297

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Madrid

 captar instantáneas de la realidad, sin dar cuenta en ningún caso de su movimien-
to o duración real. Nuestras percepciones sucesivas de las cosas no son entonces 
momentos reales de estas, sino de nuestra conciencia. Su función teórica es la de 
unir las percepciones sirviéndose de la memoria. Es por su causa que las reaccio-
nes de nuestro cuerpo son indeterminadas, pues están mediatizadas por todo lo 
aprendido. Sin embargo, este pasado recordado no tiene un origen diferente de 
las percepciones mismas, ya que está formado por percepciones retenidas por el 
cuerpo en función de su utilidad para la vida. No existe, entonces, la percepción 
pura, «percibir no es más que una ocasión para recordar» (Bergson, 1965: 38).

Resumiendo, percepción, afección y memoria, son funciones de esta imagen 
especial que es el cuerpo, que siempre está listo para reaccionar ante las imágenes 
en movimiento que constituyen el universo. Por su emplazamiento real en él 
como una imagen más, el cuerpo tiene la posibilidad de acercarnos a las cosas de 
manera que podamos conocerlas tal y como son en sí mismas, sin confundirlas 
con el conocimiento que tenemos de ellas. 

Cuando Bergson planteaba este universo de imágenes, el cinematógrafo aca-
baba de nacer y se explotaba como mera atracción de feria. El cine narrativo 
aún estaba por inventarse. Probablemente la ignorancia de las posibilidades del 
aparato, explotadas más tarde mediante la técnica del montaje, llevó a Bergson 
a comparar su funcionamiento con el de la conciencia abstracta. En el capítulo 
cuarto de La evolución creadora de 1907, el filósofo vitalista sostiene que aparato 
y conciencia prestan un movimiento artificial a las imágenes inmóviles recons-
truyendo su duración real de forma mecánica: «En lugar de ensamblarnos con el 
devenir interior de las cosas, nos sitúa fuera de ellas para recomponerlo artificial-
mente» (Bergson, 1959: 179). Para Deleuze en cambio, como veremos más tarde, 
las imágenes materiales y en constante movimiento que forman el universo de 
Materia y memoria, son las imágenes del cine. Se presenta allí «el universo como 
cine en sí, como “metacine”» (Deleuze, 1983: 88).

3. La evolución de la imagen en Deleuze

La preocupación de Deleuze por la imagen es, sin embargo, anterior a la 
apropiación crítica que hará de las teorías de Bergson en sus estudios sobre el 
cine. En su obra Diferencia y repetición de 1968, habla de las imágenes como 
base del pensamiento filosófico. Sostiene entonces que la filosofía no es capaz de 



298 Sergio Aguilera Vita

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid

operar y definirse sin darse una imagen de sí misma, «no hablamos de tal o cual 
imagen del pensamiento variable según los filósofos, sino de una sola Imagen en 
general que constituye el presupuesto subjetivo de la filosofía en su conjunto» 
(Deleuze, 1993: 172). Esta imagen del pensamiento tiene como presupuestos 
implícitos la existencia de un sentido común y la creencia en la buena voluntad 
del pensamiento, que siempre buscaría la verdad. Con estos presupuestos, la 
imagen valida el modelo del pensar como reconocimiento. Pensar es entonces 
representarse realidades ya imaginadas de manera implícita. El pensamiento 
trataría de rescatarlas de un fondo pre-filosófico, aún impensado de manera 
objetiva y que construiría algo así como el suelo del que se nutre toda filosofía 
posterior.

Una orientación así es desafortunada para la filosofía. Porque el triple 
nivel supuesto de un pensamiento naturalmente recto, de un sentido común 
natural, del reconocimiento como modelo trascendental, no puede constituir 
más que un ideal de ortodoxia. La filosofía no tiene así ningún medio de 
realizar su proyecto que era el de acabar con la doxa (Deleuze, 1993: 175).

Toda la filosofía tradicional sería producto de esa imagen cuya culminación 
es el sujeto cartesiano, kantiano o fenomenológico. Capaz de abstraerse de las 
circunstancias que lo envuelven y, por tanto, siempre idéntico a sí mismo, este 
sujeto daría origen al pensamiento funcionando como un espejo que reflejaría, 
duplicándolo, todo lo real. La dificultad de estas filosofías reside en dar una 
explicación satisfactoria tanto del espejo o sujeto idéntico y su funcionamiento, 
como de la correspondencia del reflejo mismo con la realidad reflejada. En esta 
problemática se ha movido la filosofía generando las propuestas materialistas, 
realistas, espiritualistas o idealistas que ya fueron denunciadas por Bergson. Para 
Deleuze, todas ellas son un ejemplo de la anti-filosofía, precisamente por partir 
de presupuestos no explicitados. Lo que él propone en Diferencia y repetición, 
como auténtico proceder filosófico, es un pensar sin imagen, no sumiso al reino 
del reconocimiento o de la representación y apartado de las formas del “buen” 
pensamiento. En este pensar el primado de la identidad deja paso al de los simu-
lacros, pues todas las identidades son un efecto óptico producido por el juego 
más profundo de la diferencia y la repetición (Deleuze, 1993: 1). En esta suerte 
de empirismo deleuziano, las distinciones tradicionales no sirven, «los  conceptos 



Los avatares filosóficos de la imagen a partir del cine 299

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Madrid

son las cosas mismas, pero las cosas en estado libre y salvaje más allá de los “pre-
dicados antropológicos”» (Deleuze, 1993: 3). Lo que se impone entonces es una 
práctica de la Repetición que resalte la Diferencia, es decir, ese aspecto de las 
cosas nunca pensado en filosofía. Se trata violentar el pensamiento pues, lejos 
de ser algo reconfortante, el pensar es siempre violento «y nada supone que la 
filosofía no sea más bien una “misosofía”» (Deleuze, 1993: 181-182). 

Esta forma de pensamiento sin imagen va a consolidarse años más tarde en 
la noción de “plano de inmanencia”, donde se constituye la verdadera topología 
del pensar deleuziano. El plano de inmanencia es un corte en el caos de materia, 
es variación de ella, y cada filósofo procede con su teorización desde el suyo 
propio. La filosofía es ahora «[…] el arte de formar, de inventar, de fabricar 
conceptos» (Deleuze, 2013: 6) a partir de estos planos o cortes, que podrían 
definirse como imágenes del pensamiento. «Es en este paso de una imagen del 
pensamiento como correlato de las malas filosofías a la imagen del pensamiento 
como instauración de toda filosofía, que interviene el cine» (Hême de Lacotte, 
2007: 126). El plano de inmanencia está compuesto por lo que aún no ha sido 
pensado pero que origina el pensamiento. Es un suelo pre-racional, no com-
partimentado conceptualmente que funciona como una suerte de automatismo 
discursivo en el que cada cosa remite al resto, al modo del universo imágenes que 
Bergson describía en Materia y memoria y que Deleuze reconoce como “universo 
cinematográfico”. La ventaja del cine es la de ofrecer la imagen del pensamiento 
(o el plano de inmanencia) en su movimiento propio, sin centros subjetivos ni 
objetivos que la distorsionen. 

En efecto, en el capítulo cuarto su primera obra sobre cine, Deleuze retoma 
aquellas imágenes-materia que Bergson proponía para evitar el enfrentamiento 
entre materialismo-idealismo. Movimiento e imagen son la materia del universo 
que «constituye una suerte de plano de inmanencia» (Deleuze, 1983: 86). Este 

[…] es un conjunto, pero un conjunto infinito: el plano de inmanencia 
es el movimiento (la cara del movimiento) que se establece entre las partes 
de cada sistema y de un sistema a otro, que los atraviesa a todos, los agita y 
los somete a la condición que les impide ser absolutamente cerrados (Ibí-
dem: 87). 



300 Sergio Aguilera Vita

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid

 Para Deleuze este es el universo concebido como cine en sí, compuesto en 
su totalidad de imágenes que se suceden y reaccionan entre sí de manera inme-
diata, y a partir del cual se da todo lo demás. En él hay imágenes-movimiento, es 
decir, cortes móviles de la duración o el todo (planos), a partir de cuyo montaje, 
el cine ofrece una imagen indirecta del tiempo. También hay imágenes-tiempo 
que muestran directamente la duración sin referencia al movimiento, además 
de «imágenes-cambio, imágenes-relación, imágenes-volumen […]» (Deleuze, 
1983: 22).

En sus estudios de cine, Deleuze reconoce, además del de Bergson, otro 
intento de superar la crisis en la que la psicología asociacionista se hallaba inmer-
sa a finales del S.XIX, el de la fenomenología. Sin embargo, Deleuze señala una 
diferencia fundamental que le hace decantarse por Bergson. Si la innovación de 
la fenomenología puede resumirse en la intencionalidad o en la afirmación de 
que “toda conciencia es conciencia de algo”, la del bergsonismo puede sintetizarse 
diciendo que “toda conciencia es algo” (Deleuze, 1983: 84). Es verdad que, a par-
tir del señalamiento del carácter intencional de la conciencia, la fenomenología 
anula la separación entre los ámbitos subjetivo y objetivo, destacando la impor-
tancia de la relación que los une. Sin embargo, la constitución de la objetividad 
sigue dependiendo, según Deleuze, de las condiciones de aprehensión del sujeto, 
principalmente de la percepción natural. Habría que atenerse a sus condiciones, 
cosa que el cine no hace, para comprender la naturaleza de las imágenes. Desde 
la propuesta de Bergson, en cambio, las imágenes son lo prioritario, siendo la 
conciencia un tipo de imagen más, compuesta a partir de otras imágenes: ima-
gen-percepción, imagen-afección, imagen-acción, todas imágenes-movimiento 
o cortes móviles del devenir.

4. La fenomenología de la imagen en Sartre

Llamamos metafísicas a las propuestas de Bergson y Deleuze porque en ellas 
el universo es imagen y se expresa por imágenes. La ontología que dibujan embo-
rrona, no sólo la división clásica entre las facultades, sino también la distinción 
misma entre sujeto y objeto. Es esta indistinción, que termina identificando 
la percepción con la imagen, lo que preocupará a Sartre a la hora de llevar a 
cabo sus estudios sobre la segunda, probablemente los más completos y extensos 
dedicados al tema del pasado siglo. En sus dos libros, L’imagination de 1936 y 
L’imaginaire de 1940, intenta resolver los problemas del clasicismo en su intento 



Los avatares filosóficos de la imagen a partir del cine 301

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Madrid

de explicación de la percepción y de la imaginación. Lo hace a partir de las des-
cripciones de Husserl del funcionamiento de la conciencia como intencionalidad. 
La conciencia es competente para reconocer la naturaleza de los objetos porque 
aparece siempre en relación intencional con ellos. En esta relación, el acto de 
conciencia actúa como un todo estructurado con aquello a lo que remite. Se 
trataría entonces de reconocer si esta relación es de carácter perceptivo o imagi-
nativo. Señalemos, en todo caso, que la afirmación fenomenológica de que toda 
conciencia es intencional no debería implicar una recaída en el subjetivismo, 
sino propiciar una comprensión no escindida de lo real; tal es el objetivo de la 
intencionalidad fenomenológica.

L’imagination recorre las concepciones de la imagen hasta la aparición de 
la fenomenología, criticándolas ferozmente. Sartre las denomina “metafísicas u 
ontologías ingenuas”, porque confunden la esencia de la imagen con la de su 
objeto, complicando así con la teoría una distinción que hacemos sin confusión 
de forma espontánea. Por ejemplo, la hoja de papel que hace un momento tenía 
delante de mí guarda efectivamente una relación de identidad con la imagen que 
conservo de ella ahora que no la veo, «sólo que esa identidad de esencia no va 
acompañada de una identidad de existencia» (Sartre, 1967: 8). Esta última existe 
en imagen y «no se impone como un límite a mi espontaneidad» (Ídem), como 
si sucede con las cosas que mi conciencia percibe como tales. Estas concepciones 
tratan la imagen como un objeto existente o cosa que afecta a la conciencia, que 
queda así sujeta a la facticidad, lo que hace imposible la elaboración de una teoría 
coherente sobre sus funciones, la de imaginar o la de percibir, y productos, lo 
imaginario o lo perceptivo. El germen de estas metafísicas se encuentra ya en 
los tres autores clásicos analizados por Sartre en el primer capítulo de su libro. 
Se trata de Descartes, para el que la imagen tiene una función mecánica, lo que 
la aparta del pensamiento; Hume, quién reduce el pensamiento a asociaciones, 
también mecánicas, entre imágenes; y Leibniz para el que la imagen, tomada 
como signo, da lugar a un pensamiento que no puede explicarse por sí mismo. 
En sendas concepciones, a la imagen se la sitúa en el lado de la sensibilidad 
por lo que termina siendo una percepción disminuida imposible distinguirla en 
esencia de la percepción misma. Los intentos de la psicología del XIX de aclarar 
el estatuto de la imagen son fruto de la atmósfera positivista que impregnaba el 
pensamiento y se quedan en revisiones y reelaboraciones de los tres paradigmas 
señalados. Lo fisiológico se confunde con lo psicológico y la conciencia aparece 
como producto final de movimientos mecánicos. 



302 Sergio Aguilera Vita

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid

Es el advenimiento del psicologismo que […] no es más que una antro-
pología positiva, es decir, una ciencia que quiere tratar al hombre como 
como a un ser en el mundo, descuidando este hecho esencial: que el hombre 
es también un ser que se representa el mundo y a él mismo en el mundo 
(Ibídem: 21).

De todos los intentos surgidos de esta atmósfera destaca Sartre el de Bergson 
que, al igual que él, trata de combatir las concepciones asociacionistas que con-
vierten la imagen y la conciencia en cosas. Sin embargo, su metafísica basada en 
la materialidad de la imagen y su concepción de la conciencia como duración-
intervalo, no resiste la crítica sartreana. La imagen está, otra vez, cosificada y lo 
que «encontramos en el fondo de estas teorías engañosas [es] la simple afirmación 
de los empiristas: la imagen y la percepción no difieren en naturaleza, sino sola-
mente en grado» (Ibídem: 50). Más allá de lo adecuado de la crítica, lo que Sartre 
no ve en Bergson es de qué manera puede posicionarse coherentemente una 
conciencia espontánea en el universo mecánico de imágenes propuesto. Porque 
Sartre parte, en el estudio de la imagen, de la distinción neta entre conciencia y 
mundo o, formulado en términos sartreanos, entre dos tipos de existencia, una 
en sí y otra para sí. Existen en sí las cosas o el mundo que yo puedo percibir, 
con los que cuento y con los que actúo, siempre dentro de los límites que me 
imponen. Cosas y mundo se me presentan como pura inercia. La existencia 
para sí es, en cambio, la de mi conciencia, pura espontaneidad que no se impo-
ne límites, sino que los encuentra fuera de ella. La solución del problema de la 
imagen la encuentra Sartre finalmente en Husserl y su fenomenología. «En las 
Ideen se encuentran las bases de una teoría de las imágenes enteramente nueva» 
(Ibídem: 115). El reconocimiento de la estructura intencional de la conciencia 
permite, según él, la separación entre esta y el mundo al que está dirigida. «La 
imagen también es imagen de algo. Nos encontramos, pues, con una referen-
cia intencional de una cierta conciencia a cierto objeto» (Ibídem: 117). Así, la 
diferencia entre percepción e imagen viene dada por la intención diferente que 
tiene la conciencia al referirse a las cosas. Esta “intenciona” de forma pasiva en 
la percepción y activa en la imagen, siendo el objeto de ambas siempre y en 
cualquier caso un trascendente.

Así lo expresa en L’imaginaire, obra aparecida cuatro años después. En la 
primera parte del libro (Le certain), describe fenomenológicamente la imagen dis-
tinguiéndola de la percepción. La confusión entre aquella y esta, propiciada por 



Los avatares filosóficos de la imagen a partir del cine 303

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Madrid

la psicología y el empirismo que entienden la primera como una copia debilitada 
de la segunda, viene de lo que el autor denomina ilusión de inmanencia, debida a 
nuestra costumbre de pensar en términos de espacio. La tendencia a incurrir en 
este error es la que nos hace comprender la imagen como objeto, como una espe-
cie de simulacro de lo representado por ella que, de este modo, podía penetrar en 
nuestra conciencia a modo de percepción debilitada. Sin embargo, desde la pers-
pectiva sartreana, no es que la conciencia pueda aprehender imágenes en lugar 
de objetos, sino que la imagen es una manera que tiene la conciencia de darse 
directamente los objetos, una manera que podemos llamar “imaginante”. Lo que 
explicaría la pobreza esencial de la imagen, su aspecto de percepción débil se debe 
a que el saber sobre aquella está ya constituido por la conciencia. La hoja de papel 
de la que hablábamos más arriba dada a la percepción es inagotable, multiplica 
al infinito su forma y color, dependiendo de la perspectiva, de la incidencia de 
la luz en ella, de su distancia con las cosas que la rodean. En cambio, en imagen, 
tiene una forma, color y textura determinados y guarda ciertas relaciones con 
ciertos objetos de alrededor, todas ella explicitables de un golpe. Inútil explorar 
más allá esta imagen para encontrar algo que no esté ya dado en la conciencia. 
Según Sartre, se da en la imagen una síntesis entre un saber ya adquirido y una 
intención de (re)presentarlo. Por eso, «nuestra actitud en relación con el objeto 
imaginado podría llamarse “casi-observación”» (Sartre, 2013: 28), ya que de ella 
nada nuevo se aprende. Finalmente, sostiene el fenomenólogo que el objeto de 
la imagen no está o no es; es nada, a diferencia del objeto de la percepción que se 
impone a la conciencia como algo que tiene existencia efectiva. En la imagen, es 
la conciencia la que crea su objeto, de ahí la aparición en ella de diferentes puntos 
de vista inconciliables sobre él, que lo hacen impreciso y vago en comparación 
con el objeto realmente percibido.

Para explicar de qué manera en la conciencia puede darse la presencia de una 
ausencia, Sartre va a tomar prestada la noción husserliana del “análogo”. Se llama 
así a la materia que necesita la conciencia para hacer aparecer la cosa en ima-
gen cuando no puede percibirla. Una fotografía o una caricatura de Pedro, por 
ejemplo, poseen en sí una materialidad, se trata de un tipo de papel impregnado 
de ciertas formas y colores. Cuando nuestra conciencia imagina a partir de este 
material, aparece el objeto representado, o sea Pedro y no la fotografía misma. De 
igual modo, en la interpretación actoral, los gestos sirven de análogo material del 
personaje representado y, dependiendo del tipo intención que la conciencia les 
dirija, imaginamos el personaje o percibimos el actor. «El análogo es, entonces, lo 
que asegura la dimensión de presencia en lo imaginario» (Colonna, 2003:119). 
A partir de la distinción, también tomada de Husserl, entre  trascendencia y 



304 Sergio Aguilera Vita

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid

 exterioridad, Sartre puede decir ahora que «es la cosa representada la que es 
exterior, no su “análogo” mental. La ilusión de inmanencia consiste en transferir 
al contenido psíquico trascendente la exterioridad, la espacialidad y todas las cua-
lidades sensibles de la cosa» (Sartre, 2013: 110). Queda explicada de esta manera, 
la creencia en la realidad del objeto que suscita la imagen, que se manifiesta en 
la aparente pasividad de la conciencia ante ella; “aparente” porque la conciencia, 
en realidad, es activa y la imaginación un acto de la conciencia.

Pese a la devoción hacia Husserl, expresada en los dos libros, pensamos que 
la teoría de la imagen de Sartre termina traicionando su fenomenología. Mien-
tras que en el primero la propone como único enfoque válido para resolver los 
problemas en torno a la imagen, en el segundo lleva a cabo una lectura intere-
sada de ciertas nociones del maestro1, al que cita apenas siete veces en sus más 
de trescientas páginas, y asume en cambio, aspectos polémicos de su teoría2. Lo 
que Husserl ha conseguido, a pesar de Sartre, es «aproximar la imaginación a 
la percepción de tres maneras» (Coorebyter, 2012: 24): se trata en ambos casos 
de actos intencionales que pueden, además, tener la misma materia y, lo más 
importante, que se conciben como modalidades de la intuición que aportan 
información a la conciencia sin mediaciones, pues ni la imagen ni por supuesto 
la percepción, funcionan en Husserl como signos. No hay una ruptura radical 
en él entre imagen y percepción, «al contrario, las inscribe en el registro de la 
búsqueda de plenitud, de la voluntad de considerar el objeto en su singularidad, 
sin realmente mostrar en qué punto […] contrastan y se oponen» (Coorebyter, 
2012: 25). Aunque la intención de la imagen termine proponiendo, como en 
Sartre, la nada o lo no existente, la imagen queda sujeta en Husserl a la percep-
ción, completando las carencias de esta en su aprehensión de la realidad. Sartre 
insiste en cambio, en la separación radical de ambos actos intencionales. Con 
ello, acentúa la distancia entre la conciencia y el mundo salvaguardado, eso sí, las 
virtudes creativas de aquella frente a la reproducción de la percepción.

Desde este punto de vista, el cine, como todo arte figurativo, sería creación 
espontánea de la conciencia. Las imágenes desplegadas en la pantalla servirían 
de materia analógica para las conciencias imaginativas de los espectadores. Las 
diferentes secuencias y planos, la interpretación de los actores, las músicas y 

1  Las nociones vistas de analogon, trascendencia y exterioridad.
2  Nos referimos al , muy criticado en Husserl, en la explicación de la ima
gen a partir del análogo material al que informaría (intencionalmente) la conciencia. 
Véase al respecto Colonna, 2003: 118.



Los avatares filosóficos de la imagen a partir del cine 305

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Madrid

sonidos constituirían el imaginario de los autores del film. Ningún saber sobre 
el mundo se desprendería de las películas ni sería posible articular en ellas una 
ontología. Sin embargo, Sartre nada dice del cine en estas obras. Tenemos que 
buscar mucho antes, en 1924-1925, en un artículo titulado “Apologie pour le cine-
ma. Défense et illustration d’un Art international”, sus opiniones sobre el séptimo 
arte. Sartre defiende allí el cine como arte del movimiento contra Alain y a favor 
de Bergson. El primero consideraba que el verdadero arte expresa su potencia 
por la inmovilidad3 mientras que Sartre, apoyándose en Bergson, defiende el cine 
como arte de lo móvil y habla de una nueva estética que va a destronar la de las 
ideas platónicas4. En la sala de cine, dice, somos conducidos por la película a otra 
realidad, «sumergidos en esa noche que los poetas alemanes celebraban como 
el Ser». La movilidad y la duración crean el ritmo de la película como si de una 
sinfonía organizada se tratara. Poema moderno, esta es un conjunto inseparable 
que tiene virtudes medicinales para la conciencia, «nos hace pasar de la obje-
tividad absoluta a la pura subjetividad» (Sartre, 1990: 397). Por todo, «el film 
mismo es una conciencia» (Ibídem: 390). Concluye Sartre sosteniendo que el 
cine es el signo de los tiempos que corren, en franca ruptura con los anteriores 
por su concepción del arte, de la estética y del saber en general.

5. Cine, percepción e imagen carnales en Merleau-Ponty

No sólo la defensa del cine a partir de la lectura de Bergson haría de Sartre un 
precedente de Deleuze5, sino que una lectura interesada de este pequeño artículo 
nos llevaría a ver en él el esbozo de la conferencia que Merleau-Ponty impartió 
en el IDHEC veinte años después. En ella explicaba las ventajas de la nueva 
psicología de la Gestalt para entender la percepción. Contrariamente a la vieja 
escuela, la nueva psicología no concibe las sensaciones como material para formar 
percepciones que se harían presentes sólo al entendimiento: «la percepción de 
formas […] debe ser considerada como nuestro modo de percepción espontáneo» 
(Merleau-Ponty, 1996: 63). No se percibe por adición de elementos o asociación 
de sensaciones, sino globalmente y con todos los sentidos a la vez, haciendo 
funcionar una especie de sentido general. Por eso en la percepción contamos 

3  «El arte expresa la potencia humana por lo inmóvil. No hay mejor signo de la fuerza del 
alma que lo inmóvil, desde que lo reconoce el pensamiento» (Alain, 1949: 14).
4  Sobre la recaída de Sartre en el “platonismo” de Alain léase: Colonna 2003, p. 118-119.
5  Carbone, 2016: 13.



306 Sergio Aguilera Vita

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid

incluso con aquello que tenemos a la espalda o que queda oculto por las figuras 
que se encuentran en un primer término. La imagen de la melodía, que también 
utiliza Merleau-Ponty en el artículo, es muy ilustrativa. Ella se escucha como 
un todo y no como yuxtaposición de elementos o notas, las cuales sólo valen en 
relación con el conjunto. 

Pues bien, el film es también una totalidad, una forma completa y temporal 
como la melodía, no simple suma de imágenes. El sentido de cada imagen viene 
de la anterior y se recoge en la posterior componiéndose al final un todo que no 
es mera suma de sus partes. Un mundo se organiza delante de mí en la película 
sin tener que pensarlo, como sucede en la percepción de la realidad. Así, perci-
bimos los elementos que componen el film (luz, color, sonido…), no de manera 
aislada, sino ofreciéndonos sentido. Es el autor quien compone, con los emble-
mas sensibles de una idea los hechos a narrar, el film como monograma visible 
y sonoro. Sin embargo, su función no es exponer ideas o hechos, sino expresar 
realidades, como hace el arte. La literatura o la poesía, también el cine, lo son, 
no por lo que cuentan, sino por la elección de lo que muestran y el modo como 
lo hacen, por su composición original del “tempo” variable de la narración. De 
esta manera, la obra artística adquiere unidad y no hay posibilidad de separar en 
ella lo que se cuenta de la forma cómo se cuenta. La nueva psicología y el cine 
comportan ambos una revolución del saber (Merleau-Ponty, 1996: 75). Este no 
va a consistir ahora en analizar realidades para sintetizarlas después produciendo 
una escisión en el seno de la realidad misma. No se trata de separar la sensación 
del entendimiento, el contenido de la forma, la materia del espíritu, sino de 
describir la realidad tal y como se presenta, porque es en esa presentación global 
donde se configura y reside el contacto primigenio con ella y todo análisis ana-
lítico es posterior y lo supone.

La percepción, ya lo vimos también con Sartre, es siempre ambigua, deja un 
fondo sin explorar que nunca se agota, por mucho que cambiemos de perspec-
tiva. Sin embargo, la perspectiva no la deforma subjetivamente alejándonos de 
las cosas en sí, sino que es en verdad lo que las constituye. Por ella entendemos 
que hay una realidad independiente que no se confunde con lo que captamos 
de ella en cada momento, sino que se escapa siempre a nuestra conciencia. Es lo 
que Sartre denomina el ser en-sí y que termina oponiendo al ser para-sí o con-
ciencia. Merleau-Ponty sostendrá en cambio que es en el posicionamiento del 
propio cuerpo donde se resuelve la perspectiva que constituye esencialmente toda 
percepción. A nivel corporal, la relación unitaria del ser humano con el mundo 
no ha sido aún quebrada, esto lo hará después la reflexión concibiendo el  cuerpo 



Los avatares filosóficos de la imagen a partir del cine 307

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Madrid

como la máquina inerte que pilotará la conciencia para dirigirlo a las cosas. Por-
que hay un cuerpo, objeto y sujeto son coextensivos. En realidad, este «vive en 
un universo de experiencia, en un medio neutro a las distinciones sustanciales 
entre el organismo, el pensamiento y lo extenso, en un comercio directo con los 
seres» (Merleau-Ponty, 1967: 204).

Ese medio neutro viene dado por el funcionamiento perceptivo-motor del 
propio cuerpo al ser solicitado por las cosas y proyectarse hacia ellas. La motri-
cidad es la esfera primaria donde se engendran todas las significaciones. Estas se 
producen al habituarse el cuerpo al medio que le requiere. Mediante este posi-
cionamiento motor y perceptivo aparece el mundo como entidad con sentido. El 
cuerpo se ancla en el mundo y al hacerlo, delimita un entorno de significatividad 
en el que no hay sujeto de determinaciones absolutas, pero que permite un trata-
miento intersubjetivo. Es en la misma existencia donde se ancla nuestro cuerpo y 
el del otro, donde produce para ambos la fundación activa del significado (Stif-
tung) y donde cada uno expresa su propio estilo. El cuerpo en esto funciona como 
las obras de arte, que expresan la vivencia que se tiene de la realidad sin tratar 
de representarla. Como la obra, también el cuerpo es mezcla «de lo imaginario 
y de lo real, de lo invisible y de lo visible, de la forma y de la materia» (López 
Sáenz, 2003: 168). En la obra de arte se plasma claramente el carácter creativo 
de toda percepción. Hay un estilo del mundo, dice Merleau-Ponty, y es definido 
por el arte. El estilo corporal procede de la habituación del cuerpo, de su anclaje 
en el mundo, y concierne a todas las dimensiones vivenciales «en su dinámica, 
porque actúa como modelo generativo e interpretativo de toda comprensión y 
de toda imagen de sí y de lo otro» (Ídem). Por el estilo que comporta, «no es al 
objeto físico a lo que puede compararse el cuerpo, sino más bien a la obra de 
arte» (Merleau-Ponty, 1945: 176).

Como toda la expresividad corporal viene subtenida en su unidad vivencial, 
que imprime dirección a sentidos, sentimientos, intelecciones, etcétera, es posi-
ble asignar una función a la imagen al lado de la percepción y no subordinada 
a ella, que es como se la ha venido entendiendo en el tratamiento que hace la 
filosofía de la imaginación. La imagen no es copia débil de la percepción, sino 
que comporta un componente creativo. Imagen y percepción se complementan, 
pues el carácter inacabado de la percepción, que es producto del punto de vista 
proporcionado por el anclaje del cuerpo al mundo, se ve enriquecido mediante 
la producción de imágenes. Estas pierden la perspectiva intersubjetiva que sí 
daba la percepción, pero su carácter icónico las sitúa más cerca que el signo 
lingüístico del ámbito pre-objetivo definido por la percepción. «Gracias a sus 



308 Sergio Aguilera Vita

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid

poderes de irrealización, la imaginación se mueve en lo absoluto, mientras que 
la percepción se sabe parcial» (López Sáenz, 2003: 162). Este movimiento hacia 
lo absoluto de la imaginación permite el tratamiento de la cara invisible de lo 
visible, favoreciendo la génesis del sentido. Pues para Merleau-Ponty, las estruc-
turas perceptivo-motoras que engloban al cuerpo y al mundo revelan un tejido 
que constituye la carne del mundo (Chair). Ese suelo pre-objetivo al que acce-
demos mediante la percepción, previo a toda determinación, donde se resuelven 
perceptor y percibido, forma una región del ser. En ella quedan relacionados los 
elementos de lo real de tal manera que permiten la lectura de un sentido. Una 
de esas relaciones es la reversibilidad entre polos perceptivos, entre el vidente y 
lo visible. Podemos apreciar en la obra de arte una muestra de esta reversibili-
dad cuando, por ejemplo, el pintor estiliza lo real en su composición pictórica 
llegando más lejos que la mirada normal. Parece que es el mismo objeto en su 
expresividad el que dirige la mirada del artista siendo este, además de sujeto de 
percepción, objeto también de ella. 

 Para Merleau-Ponty, la obra de arte propicia el desocultamiento del ser 
ofreciéndonos verdad. Desvela «un aspecto de lo pre-real que fundamenta toda 
realidad y reactiva en nosotros la fuerza de la imaginación y el deseo» (López 
Sáenz, 1998: 148). Es así porque lo que propone la obra no se considera como el 
sólo fruto de una subjetividad, sino que implica a la estructura carnal del mundo 
y, por eso, tiende puentes de sentido que se activan de forma creativa en otros 
sujetos. La mirada del artista es capaz de atender, no sólo a la horizontalidad del 
ser, sino también a su verticalidad. El uso normal de la mirada se queda en la 
superficie de las cosas, reteniendo aquello que sirve a su practicidad. La mirada 
del artista, en cambio, accede al interior del objeto, a un nivel más profundo de 
su existencia que el de su mera representación, y consigue plasmarlo en la obra. 
De ahí las esculturas de Giacometti o de Botero, que evocan en el espectador 
sentidos múltiples e inagotables sobre el movimiento, el tiempo y el espacio, la 
gravidez o la expresividad corporal.



Los avatares filosóficos de la imagen a partir del cine 309

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Madrid

Conclusión

En esta caracterización de la obra de arte hemos hecho referencia a la última 
filosofía de Merleau-Ponty donde esta adquiría un sesgo marcadamente ontológi-
co. El concepto de carne (Chair) termina ahora de desligar el ámbito perceptivo 
del sujeto, extendiendo la noción de estructura a la presentación misma del ser. 
Un famoso pasaje de su obra tardía, El ojo y el espíritu, lo aclara de una forma 
bella y concisa:

Visible y móvil, mi cuerpo está entre las cosas, es una de ellas, está preso 
en el tejido del mundo y su cohesión es la de una cosa. Pero, como ve y se 
mueve, tiene las cosas en círculo alrededor de sí, ellas son un anexo o pro-
longación de él, están incrustadas en su carne, forman parte de su definición 
plena y el mundo está hecho de la misma tela del cuerpo (Merleau-Ponty, 
1964: 19). 

En esa tela carnal que envuelve al mundo ya no hay centros que dirijan la 
percepción, pues el cuerpo que instaura la visibilidad se hace visible con las cosas 
que pasan a pertenecer a esa estructura corporeizada, a estar entrelazadas con él.

Nuestra tesis es que, igual que el bastón que usa el ciego amplía su visión y 
no es vivido como apéndice sino como cuerpo propio extendido, las imágenes del 
film son asimiladas por el cuerpo como extensión de su percepción, definiendo 
una realidad más rica en la que ambos, cuerpo e imagen, están imbricados. El 
cine se compone de imagen y movimiento, ambos elementos claves para dibujar 
la corporeidad del mundo donde se origina y renueva toda significación. La 
potencia simbólica que poseen la visión y el movimiento permite al cine mostrar, 
a partir de ambos, la riqueza perceptiva de la carne del mundo. Quizá venga 
de ahí la fascinación que produce, el choque que, según Deleuze, genera en el 
pensamiento alimentándolo. Al fin y al cabo, en el film se pone en marcha la 
misma estructura perceptiva de la que surge toda significación, lo que permite 
su tratamiento, desde la fenomenología ontológica Merleau-Ponty, como forma 
corporal capaz acceder a la verticalidad del Ser.



310 Sergio Aguilera Vita

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 -311. UNED, Madrid

Bibliografía

Alain, Émile Chartier (1941). “L’immobile”. Propos sur l’esthétique. Paris, PUF. pp. 
14-15 (edición electrónica de la Université du Québec à Chicoutimi).

Bergson, Henri (1959). L’évolution creatrice. Paris, PUF (edición electrónica de la 
Université du Québec à Chicoutimi).

— (1965). Matière et mémoire. Paris, PUF (edición electrónica de la Université du Qué-
bec à Chicoutimi).

— (1968). Durée et simultanéité, à propos de la théorie d’Einstein. Paris, PUF (edición 
electrónica de la Université du Québec à Chicoutimi).

Bazin, André (2013). “Ontologie de l’image photographique”. Qu’est-ce le cinema. 
Paris, Les éditions du Cerf, pp. 9-18.

Carbone, Mauro (2016). Philosophie-Écrans. Du cinema à la revolution numérique. 
Paris, VRIN.

Colonna, Fabrice (2003). “Merleau-Ponty penseur de l’imaginaire”. Ed. R. Bar-
baras, M. Carbone, L. Lawlor. Chiasmi International 5, Le réel et l’imaginaire. Paris, 
VRIN, pp. 111-144.

Coorebyter, Vincent de (2012). “De Husserl à Sartre. La structure intentionnelle de 
l’image dans L’Imagination et L’Imaginaire”, Methodos 12 [En ligne]. Mis en ligne le 
28 mars 2012, consulté le 10 juillet 2017. URL: http://methodos.revues.org/2971; 
DOI: 10.4000/methodos.2971

Deleuze, Gilles (1993). Différence et répétition. París, PUF.

— (1983). Cinéma 1. L’image-mouvement. Paris, Les éditions de minuit.

— (1987). La Imagen-tiempo. Estudios sobre cine 2. Barcelona, Paidós.

— (2013). Qu’est-ce que la philosophie? Paris, Les éditions de minuit (édition 
électronique).

Hême de Lacotte, Suzanne (2007/2). “Image cinématographique et image de la pen-
sée philosophique”. Chimères (N° 64), pp. 117-129.

López Sáenz, Mª Carmen (2003). “La imaginación carnal en Merleau-Ponty”. Revista 
de filosofía 28 (1), pp. 157-169. 

— (1998). Merleau-Ponty y el arte de la visibilidad. Ágora, Papeles de Filosofía, 17 (2), 
pp. 145-165.  

Merleau-Ponty, Maurice (1945). Phénoménologie de la perception. Paris, La librairie 
Gallimard, (edición electrónica de la Université du Québec à Chicoutimi).

— (1964). L’oeil et l’esprit. Paris, Éditions Gallimard (edición electrónica de la Université 
du Québec à Chicoutimi).



Los avatares filosóficos de la imagen a partir del cine 311

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 293 - 311. UNED, Madrid

— (1967). La structure du comportament. Paris, PUF, (edición electrónica de la 
Université du Québec à Chicoutimi).

— (1996). “Le cinema et la nouvelle psychologie”. Sens et non-sens, Paris, Édition 
Gallimard, pp. 61-75.

Sartre, Jean Paul (1967). La imaginación. Buenos Aires, Editorial Sudamericana.

— (2013). L’imaginaire. Paris, Éditions Gallimard.

— (1990). “Apologie pour le cinema. Défense et illustration d’un Art international”, 
Écrits de jeneuse. Paris, NRF Gallimard, pp. 385-405.

Recibido: 27/08/2017

Aceptado: 16/10/2017

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 




