
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

GLOBALIZACIÓN Y GEO(TEO)POLÍTICA DE 
LA HISTORIA: FRANZ ROSENZWEIG Y CARL 

SCHMITT

GLOBALIZATION AND GEO(THEO)POLITICS 
OF HISTORY: FRANZ ROSENZWEIG AND CARL 

SCHMITT

Roberto NAVARRETE ALONSO*

Universidad Complutense de Madrid

Resumen: El presente trabajo constituye una contribución a la biografía intelectual 
de Franz Rosenzweig. Frente a la habitual división de su trayectoria espiritual, se esta-
blece un vínculo entre Hegel y el Estado (1914) y La estrella de la redención (1921) por 
medio de sus Escritos sobre la guerra (1917). Con este fin, se analiza la interpretación 
rosenzweiguiana de la Primera Guerra Mundial, en clave geopolítica, como el comienzo 
de un proceso de globalización del mundo. A partir de la crítica de Rosenzweig a la 
Realpolitik bismarckiana, se expone su concepción del mencionado proceso como cami-
no cristiano hacia la redención y se la compara con la doctrina de los grandes espacios 
de Carl Schmitt. Por último, se presenta la solución de Rosenzweig al gnosticismo de 
Marción, a saber, su concepción relacional de judaísmo y cristianismo como agentes 
de la redención.

Palabras clave: Globalización, geo(teo)política, historia universal, Franz Rosen-
zweig, Carl Schmitt.

* Investigador Juan de la Cierva; Departamento de Historia de la Filosofía, Estética y Teoría 
del Conocimiento, Facultad de Filosofía, Universidad Complutense de Madrid, Ciudad Uni-
versitaria, 28040 – Madrid; E-mail: roberto.navarrete@ucm.es. Proyecto de Investigación 
Biblioteca Saavedra Fajardo (V). Populismo versus republicanismo: el reto político de la segunda 
globalización (FFI2016-75978-R).



184 Roberto Navarrete Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

Abstract: This paper constitutes a contribution to Franz Rosenzweig’s intellectual 
biography. It aims to establish a connection between Hegel and the State (1914) and 
The Star of Redemption (1921) by means of Rosenzweig’s Writings on War (1917) and in 
contrast to the usual division of Rosenzweig’s intellectual development into two irrecon-
cilable blocks. To this end, Rosenzweig’s geopolitical interpretation of the First World 
War as the beginning of a process of world globalization is presented. Taking as its 
starting point Rosenzweig’s critique of Bismarck’s Realpolitik, this process is expounded 
as the Christian path towards redemption and is compared to Carl Schmitt’s Großraum 
theory. Lastly, Rosenzweig’s solution to Marcion’s Gnosticism, namely his relational 
conception of Judaism and Christianity as mutually dependent redemptive agents, is 
briefly described.

Keywords: Globalization, geo(theo)politics, universal history, Franz Rosenzweig, 
Carl Schmitt.

1. Introducción 

El objeto del presente trabajo consiste, en primer lugar, en rehabilitar la 
importancia de los Escritos sobre la guerra (1917) de Franz Rosenzweig, esto es, 
de sus «escritos políticos de juventud» (Rosenzweig, 1979: 1117), en el marco 
de su producción intelectual. Se establecerá de este modo un vínculo entre Hegel 
und der Staat (publicado en 1920, pero redactado en lo esencial antes de agosto 
de 1914) y Der Stern der Erlösung (1921), sus dos grandes contribuciones a la 
historia de las ideas y a la filosofía respectivamente1. Sin el establecimiento de 
este vínculo podría incluso parecer que los autores de uno y otro libro fueron 
dos contemporáneos homónimos. Mi propósito es interpretar la diferencia entre 
«ambos», no como el resultado de una ruptura, sino de la constante tensión entre 
lo judío (metapolítico y metahistórico) y lo alemán (político e histórico). Esta 
tensión es característica del pensamiento rosenzweiguiano al menos desde el 
otoño de 1913, momento en que Rosenzweig, luego de haber tomado la determi-
nación de arrojarse en los brazos de la germanidad, a través del bautismo, acaba 
por decidir permanecer siendo judío en un entorno alemán, enfrentándose de 

1 De la primera de estas obras no hay aún traducción al castellano, salvo de sus conclusiones 
(Rosenzweig, 2007: 73-82). Sí, en cambio, de la segunda, a cargo de Miguel García-Baró, 
quien asimismo ha dedicado magníficas páginas a Rosenzweig, tanto a modo de Introducción 
a La estrella de la redención (1997: 11-39) como en el marco de una serie de ensayos sobre 
pensamiento judío (2007: 229-312). Respecto de la recepción en castellano de Hegel y el 
Estado, merece la pena señalar aquí una reciente aportación de José Luis Villacañas, a propó-
sito de la crisis de la República de Weimar (2016b: 383-404).



Globalización y geo(teo)política de la historia: Franz Rosenzweig y Carl Schmitt 185

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

este modo tanto a la tendencia asimilacionista del liberalismo judío, representado 
de manera preminente por Hermann Cohen, como al sionismo, entre otros, de 
Martin Buber (Mendes-Flôhr, 2004: 91-112)2. A través de esta contextualiza-
ción del origen del nuevo pensamiento rosenzweiguiano se ofrecen asimismo las 
condiciones para una interpretación política de La estrella de la redención y, en 
concreto, de la tercera de sus partes.

La recepción del pensamiento rosenzweiguiano no puede dejar de lado el 
«aspecto alemán» de la identidad del autor de La estrella sin al mismo tiempo 
traicionarlo. En efecto, Rosenzweig debe ser considerado el último representante 
de la larga tradición de pensamiento judío alemán inaugurada por Moses Men-
delssohn en el siglo xviii (Ben-Chorin, 1988: 57-64). Desde este punto de vista, 
entonces, cuando se intenta explicar el origen del opus magnum rosenzweiguiano, 
no cabe dejar de referirse –junto a la crisis existencial y de fe vivida por Rosen-
zweig en 1913– al impacto que causó en él la primera catástrofe europea del 
siglo xx: aquella Gran Guerra de 1914 que a la postre se convirtió en la Primera 
Guerra Mundial. En la misma medida, sin embargo, debe también tomarse en 
consideración la explícita tematización de la guerra por parte de Rosenzweig, 
es decir, su interpretación de la relación entre política, historia y mundo, no en 
vano uno de los tres elementos, facticidades (Tatsächlichkeiten) o protofenómenos 
(Urphänomene), junto con Dios y el hombre, en cuyo despliegue conforme a la 
ruta creación-revelación-redención consiste, ya en La estrella, el ser de lo real. 
La expresión «geo(teo)política de la historia», que aparece en el título de este 
trabajo, trata de mentar la relación en cuestión. La aparición, junto a ella, del 
término «globalización», quedará justificada en lo que sigue, si bien puede ya 
mencionarse la circunstancia de que, como es natural, tiene que ver con el título 

2 Rosenzweig, en efecto, fue muy crítico tanto con su maestro Cohen y su concepción de la 
existencia de una correlación esencial entre la germanidad y el judaísmo (Rosenzweig, 1984: 
169-175), como con la teología buberiana del pueblo judío (Rosenzweig, 2014: 323-337). El 
autor de La estrella no publicó nunca su crítica a Cohen, a quien admiraba de manera sincera 
y profunda, como testimonia su introducción a los Jüdische Schriften del filósofo de Coswig, 
traducida al castellano por Miguel García-Baró (Rosenzweig, 1998: 13-64). Respecto de 
Buber, debe ser mencionado el hecho de que, como en el caso de Gershom Scholem, su sio-
nismo no fue de corte meramente político, à la Theodor Herzl, sino de naturaleza cultural. 
No en vano, tanto Buber como Scholem fueron destacados miembros del movimiento Brit 
Shalom (en castellano, «Pacto por la paz») y promovieron –sin éxito– la creación en Palestina 
de un Estado binacional, árabe y judío (Buber, 2009). Como veremos que, según Rosen-
zweig, fue el caso de Alemania en la Primera Guerra Mundial, también en Palestina terminó 
por imponerse la Realpolitik estatal-nacional, en 1948, frente al idealismo político de estos 
intelectuales judíos de primer orden.



186 Roberto Navarrete Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

del último de los Escritos sobre la guerra de Rosenzweig, a saber, Globus. Estudios 
sobre la doctrina histórico-universal del espacio (2015: 115-204). 

Tal y como aclaró él mismo, Rosenzweig expuso una «teoría de la guerra» 
(2005: 43) al final del primer libro de la tercera parte de La estrella. La sección 
en cuestión lleva por título «Los pueblos del mundo: política mesiánica» (1997: 
389ss). Representa un desarrollo de la carta que Rosenzweig, en el transcurso de 
un fascinante intercambio epistolar con Eugen Rosenstock a lo largo de 1916, 
envió a este último el 7 de noviembre de ese mismo año (Rosenzweig, 2017: 
95ss). Sin embargo, su aproximación teórica al más decisivo y grave fenómeno 
político hunde sus raíces en una serie de once textos sobre política –e histo-
ria–, redactados por Rosenzweig en 1917 y publicados en vida de su autor sólo 
de manera parcial y bajo seudónimo. Estos Jugendschriften estuvieron sin lugar 
a dudas determinados por la experiencia personal de Rosenzweig en la Gran 
Guerra, en cuyo frente sudoriental, balcánico, participó, pero también por sus 
estudios de historia en la Universidad de Friburgo de Brisgovia, cursados entre 
1908 y 1912. Por lo general, en efecto, cuando se habla de él como autor de La 
estrella de la redención apenas se presta atención al hecho de que, en primera ins-
tancia, Rosenzweig fue un discípulo del gran historiador e historiógrafo alemán 
Friedrich Meinecke: un historiador, por tanto, que en 1913 estaba ya preparado 
para una habilitación a la que terminaría por renunciar.

El propio Rosenzweig favoreció esta desatención, sobre todo, por medio de 
algunos pasajes de su correspondencia. En primer lugar, quizá, precisamente en 
su célebre carta a Meinecke, con fecha de 30 de agosto de 1920, en la que Rosen-
zweig renunciaba al puesto en la universidad que su maestro había conseguido 
para él, para lo cual apelaba a la diferencia de calibre existente entre el autor de 
La estrella de la redención y el autor de Hegel y el Estado (1979: 678-682). Asi-
mismo, la biografía de Nahum N. Glatzer sobre el pensador de Kassel, titulada 
Franz Rosenzweig: His Life and Thought (1953), contribuyó de manera decisiva 
al olvido de los orígenes intelectuales del fundador de la Freies Jüdisches Lehrhaus 
en Fráncfort del Meno. En sintonía, por lo demás, con los deseos de quienes 
fueron más cercanos a Rosenzweig en vida –en concreto su esposa, Edith, así 
como su gran amigo Ernst Simon–, quienes a la muerte del pensador trataron 
de favorecer por encima de todo su imagen de maestro judío, Glatzer presenta a 
Rosenzweig en su obra, una suerte de hagiografía, como si el filósofo judío de La 
estrella poco o nada tuviese que ver con el historiador alemán que, durante cerca 
de seis años (entre 1908 y 1914), se había ocupado de la génesis y el desarrollo de 
la idea de Estado en Hegel. Contra el mito fundacional de la recepción póstuma 



Globalización y geo(teo)política de la historia: Franz Rosenzweig y Carl Schmitt 187

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

de Rosenzweig que representa el relato de Glatzer, en todo caso, se han elevado 
ya, durante los últimos años, importantes y justificadas críticas, relativas ante 
todo al significado de la crisis de 1913 en la biografía intelectual de Rosenzweig 
(Pollock, 2012 y 2014). Por razones de espacio no es posible detallar aquí estas 
objeciones, si bien es de recibo recordar que la labor del recién mencionado 
Benjamin Pollock, como antes Stéphane Mosès, ha abierto un nuevo horizonte 
en el campo de las investigaciones sobre Rosenzweig. La presente contribución 
se inserta en esta línea de la recepción del pensamiento rosenzweiguiano y dirige 
la mirada de los estudiosos de la obra de Rosenzweig –o de los interesados en 
ella– hacia sus escritos políticos.  

2. Historia como catástrofe

El Prólogo y las Conclusiones de Hegel y el Estado (2010: 11-19, 526-533), 
añadidos por Rosenzweig en 1920 con vistas a la publicación de la obra, dan 
claro testimonio de la experiencia de la historia como catástrofe característica 
del pensamiento rosenzweiguiano3. Rosenzweig desbordaba así los límites de la 
historiografía y dirigía la mirada del lector, más allá de Hegel, y del Hegel, hacia 
La estrella y la redención (Navarrete y Lanceros, 2015: 205-225). El grito con 
el que comienza La estrella (Rosenzweig, 1997: 43ss), es decir, el grito del Yo 
que, enfrentado a su propia muerte, se topa con lo Inexorable, resuena también 
en estas líneas del libro que, antes de la guerra, su autor había concebido como 
mero escrito de habilitación. Sin embargo, las palabras, tomadas de la oda de 
Hölderlin An die Deutschen, que presiden las consideraciones finales de Hegel y el 
Estado, parecen vincular más bien este libro al historicismo de quien fue el primer 
maestro de Rosenzweig y, en particular, a su investigación sobre los orígenes del 
Estado nacional alemán: Weltbürgertum und Nationalstaat, cuya lectura, allá por 
1908, había inspirado de hecho el trabajo de Rosenzweig como historiador de 
las ideas (Rosenzweig, 2010: 18).

«…aus Gedanken die Tat…», es decir, «…del pensamiento, la acción…» 
(Rosenzweig, 2010: 526). El lema elegido por Rosenzweig para presentar su 
diagnosis de lo acontecido en Alemania desde la muerte de Hegel hasta el final 

3 Una experiencia que Walter Benjamin compartió con su admirado Rosenzweig, algunos 
años –y una guerra mundial– más tarde, como atestigua su testamento vital e intelectual 
(Benjamin, 2008: 303-318). Rosenzweig dejó constancia explícita de su concepción de la 
historia como catástrofe en sus «esbozos de un nuevo pensamiento» (2014: 239s, 246s). 



188 Roberto Navarrete Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

de la (Primera) Guerra Mundial, pasando como es natural por la gran década 
de Bismarck, pone de relieve la ascendencia metodológica del trabajo del histo-
riador que, un lustro antes de que estallara la guerra, había emprendido la tarea 
de estudiar el pensamiento hegeliano del Estado con la esperanza puesta en la 
apertura, tanto ad intra como ad extra, del futuro del pueblo alemán (Rosen-
zweig, 2010: 17s). El Motto de las conclusiones del Hegel revela el compromiso 
de Rosenzweig con el método genealógico empleado por su Doktorvater en su 
libro sobre la génesis del II Reich, así como el propósito común de sus respectivas 
investigaciones: la elaboración de una suerte de ontología política del presente a 
partir de los impulsos procedentes de la esfera intelectual que habían guiado –y 
legitimado– la historia política alemana –en especial entre 1871 y 1918–. Meses 
después, en junio de 1919, la nueva República hubo de firmar un ultrajante 
–e incriminatorio– tratado de paz en el mismo lugar en el que, cerca de medio 
siglo antes, el Canciller de Hierro, acaso demasiado tarde (Plessner, 2017), había 
conseguido un lugar en el pluriversum estatal-nacional europeo para (una parte 
de) la nación alemana: la Gran Galería del Palacio de Versalles.

Dos guerras mundiales, pues, se reflejaron durante el siglo xx en los espejos 
de aquella suntuosa sala. Rosenzweig sólo fue testigo del primero de estos desgra-
ciados desastres europeos. Localizó la causa de la guerra mundial que más tarde se 
convirtió en la Primera, pero al hacerlo apuntó al mismo tiempo hacia el motivo 
último de la Segunda: la estrechez de la idea estatal-nacional, ampliada de manera 
ficticia y ponzoñosa como Imperio nacional aspirante a la realización de una 
idea (o imagen) de mundo cuya candidatura era avalada y elevada nada menos 
que por el propio destino histórico-universal –entendido de modo asimismo 
estrecho–. Se trataba en definitiva de una irremediable colisión entre diferentes 
políticas mesiánicas en pugna por realizar en la historia su propio Reino de los 
Cielos, es decir, enfrentadas por el establecimiento de una organización unitaria 
del poder humano con objeto de planificar, dirigir y dominar, sin fisuras, sin 
fronteras, la Tierra toda.

Aquello en lo que antes de 1914 Meinecke había visto el gran éxito históri-
co-político de la germanidad, es decir, la realización de la idea estatal-nacional 
de cuño supuestamente hegeliano, representó para Rosenzweig, al término del 
conflicto, una traición cometida tanto contra Hegel como contra el futuro que 
Goethe había imaginado para su pueblo: la consumación de la determinación 
centroeuropea de la nación alemana, esta vez al margen de toda Machtpolitik. 
Tal era según Rosenzweig el aire fresco que, en lugar de la saturada atmósfe-
ra bismarckiana, debió haber respirado el Reich. Tal era, en definitiva, la meta 



Globalización y geo(teo)política de la historia: Franz Rosenzweig y Carl Schmitt 189

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

de la guerra de 1914 (Rosenzweig, 2015: 91-95), una esperanza de la que en 
1920 no quedaba ya nada más que escombro, broza y cascote (Rosenzweig, 
2010: 18). Para Rosenzweig, en todo caso, Hegel se ubicaba sólo al principio 
de este camino (2010: 526s). En su final se encontraba Bismarck y, luego de su 
desaparición política, el gigantesco espectro de la Realpolitik que impidió que 
el pueblo alemán vislumbrara siquiera el que, tras su irrupción en el escenario 
político mundial, era su más alto (y amplio) destino histórico-universal. Uno 
que no era simplemente político, o que en todo caso no lo era en el sentido de 
la identidad, sin resto, de Estado y nación, la cual habría quedado sobrepasada 
con carácter definitivo, según Rosenzweig, en virtud del estallido mismo de la 
guerra mundial. La nueva tarea de Alemania era más bien, conforme a la imagen 
rosenzweiguiana del mundo, la de generar las condiciones de posibilidad de la 
unidad estatal supranacional –y, en este sentido al menos, metapolítica– a la que 
se refería el término Mitteleuropa (Rosenzweig, 2015: 167ss).

En lo que sigue se hará referencia a cuatro de los escritos políticos del joven 
Rosenzweig. El primero de ellos fue titulado por su autor, precisamente, «Rea-
lismo político» (2015: 43-50). Junto a este texto se prestará atención asimismo a 
El nuevo Levante (2015: 97-106) y Noroeste y sudeste (2015: 107-113), los cuales, 
de acuerdo con Rosenzweig, pertenecen a su gran monografía sobre geopolítica 
de la historia universal: Globus (2015: 115-204). Todos ellos, a su vez, fueron 
considerados por su autor complementos de su libro sobre Hegel (1979: 398), 
con razón, pues Rosenzweig presenta en ellos aquello que expondrá más tarde, 
de manera sintética, en el Prólogo y las Conclusiones del Hegel. En particular, si 
el objetivo de su primer libro debió ser descomponer ante los ojos del lector el 
desarrollo, a través de la vida del princeps philosophorum, de «la dura y restrictiva 
idea hegeliana del Estado» (Rosenzweig, 2010: 18), a partir de 1917 Rosenzweig 
trató, en primer lugar, de denunciar el fracaso del realismo político de cuño bis-
marckiano, y, en segundo lugar, de exponer el contenido de su gran esperanza 
metapolítica: la configuración, en Mitteleuropa, de un gran espacio –por mentarlo 
con la expresión acuñada con posterioridad por Carl Schmitt– situado entre el 
Oriente ruso-eslavo y el Occidente franco-británico, que fuese capaz de aglutinar 
la multiplicidad de las naciones centroeuropeas y, así, de hacer efectiva la supe-
ración del Estado nacional que el discípulo de Meinecke quiso ver anunciada en 
la Gran Guerra.



190 Roberto Navarrete Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

2.1. Más allá de Bismarck: Mitteleuropa como destino histórico 
de Alemania

Rosenzweig interpreta la Realpolitik bismarckiana y su gran logro, la unifi-
cación política de la nación cultural alemana, como una estatal-nacionalización 
de la política ideada por Hegel que, aunque adaptada a la realidad histórica de la 
segunda mitad del xix, no habría estado ya a la altura, sin embargo, de la misión 
histórico-universal a la que el nuevo sujeto político, Alemania, hubo de enfrentarse 
en la Primera Guerra Mundial con vistas a la conservación de su propia existencia 
y, por lo tanto, de su propio futuro. En lugar de inspirar a la nueva unidad política 
para que trascendiera los estrechos y egoístas intereses del Reich y uniera su destino 
al del mundo, la Realpolitik de Bismarck, a través de sus sucesores, celebró según 
Rosenzweig esa estrechez y ese egoísmo como valores sacrosantos y absolutos. 
Tuvo su sentido y su valor, incluso necesidad interna, pero sólo hasta 1871. Desde 
entonces, el joven soldado judío alemán veía en ella, es decir, en la «política de las 
facciones individuales carentes de relación» (Rosenzweig, 2015: 47), tan solo una 
debilidad, responsable en última instancia de la penosa situación de Alemania. 
Ofrecía la razón por la que ésta dejó de ser capaz de nombrar sus nuevas necesi-
dades y, por lo tanto, de fijar su satisfacción como su objetivo más propio, o el 
motivo por el que la Alemania post-bismarckiana fue incapaz de dar respuesta a 
la nueva realidad que había surgido, ahora sí, del sentimiento del pueblo: Deuts-
chland, cuyas condiciones de posibilidad, en cambio, sí había logrado crear, aun 
clam vi et precario, la astucia política y la estrategia militar del Canciller de Hierro. 
Dicha realidad condujo al pueblo alemán hacia la batalla como respuesta, ya no 
a una llamada individual, sino del todo y por el todo: Deutschland über alles. En 
el momento de verse obligada a luchar por su nuda vida, Alemania poseía ya con 
pleno derecho y absoluta conciencia lo que Bismarck sólo pudo crear de manera 
astuta, disimulada y violenta: un alma propia y su correspondiente meta política, 
a saber, la determinación «centroeuropea» que la pequeña lengua de la astucia 
propia del realismo político era incapaz de nombrar y, por consiguiente, de asumir 
como el destino histórico-universal de Alemania.

Si el realismo político bismarckiano generó en 1871 las condiciones de posibi-
lidad de una politización de la nación alemana, así como, por tanto, de su partici-
pación en la historia universal en sentido hegeliano, esa misma Realpolitik, mante-
nida en el tiempo por los sucesores del fundador del Estado nacional alemán, fue 
incapaz en razón de su propia naturaleza de responder de modo satisfactorio a la 
grandeza de la situación histórico-universal y el destino de la individualidad his-
tórica por ella creada. La acción política de Alemania adoleció, según el análisis de 



Globalización y geo(teo)política de la historia: Franz Rosenzweig y Carl Schmitt 191

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

Rosenzweig, de una nefasta estrechez de miras: apegada a una realidad divinizada, 
la del Estado nacional, le fue imposible retornar al plano de la idea y, desde ella, 
regresar nuevamente al mundo en que la propia idea exigía realizarse de manera 
efectiva. Desatendió el esplendor y la grandeza de la nueva época a la que la guerra 
pudo dirigir a Alemania en caso de que ésta hubiera seguido una política acorde 
a los nuevos tiempos. De este modo, condujo a la unidad política alemana hacia 
el desastre sancionado en Versalles: no un ensanchamiento espiritual, político y 
espacial, sino un estrechamiento si cabe aún mayor a aquel que, en opinión de 
Rosenzweig, caracterizaba al pueblo alemán ya antes de la guerra (1979: 613). 
Rosenzweig apunta en cambio hacia una revisión de la idea de Estado nacional: 
hacia el futuro de un Estado multinacional. 

2.2. Crítica geopolítica de la Realpolitik 

El síntoma de esta nueva misión histórico-universal de Alemania vino dado 
según Rosenzweig por la tendencia geopolítica inaugurada por la guerra: la apari-
ción de una serie de configuraciones políticas que, a partir de un eje que atravesaba 
Europa desde el noroeste hacia el sudeste, gobernaba desde entonces la historia 
europea en general y la alemana en particular. Tal es el escenario político contem-
poráneo de Rosenzweig, de cuyos orígenes, suprimido en lo fundamental el moti-
vo de la guerra, es decir, dado únicamente el desfile de sus causas, trataba Globus 
(Rosenzweig, 1979: 334; 346s). Y tal es asimismo la cuestión a la que Rosenzweig 
se enfrenta en los escritos denominados en sus cartas como Macedonikusaufsätze: 
Noroeste y sudeste y El nuevo Levante. La tesis defendida por Rosenzweig en estos 
artículos escritos desde las trincheras de Macedonia puede ser resumida como 
sigue: si sudoeste y noreste fueron los polos entre los que se tensaron la historia 
alemana y la historia europea en el siglo xix, la contraposición geográfica que 
determinó la orientación de la política alemana y europea en el siglo de Bismarck 
y hasta el umbral de la guerra, en el momento en que ésta estalló una línea por 
completo distinta, opuesta de manera diametral, atravesaba Alemania y Europa. Se 
trata de la contraposición, así lo resume Rosenzweig, «Amberes-Constantinopla» 
(2015: 100). En la dinámica política interna de Alemania, esta contraposición 
significó la superación de la contraposición entre Prusia y el sur de Alemania 
propia del periodo de la unificación4. 

4 «Superación», en todo caso, no en el sentido de que la oposición fuese liquidada, sino en el 
de que se vio desprovista de significado histórico, en la medida que cedió su lugar a una con-
traposición geopolítica más determinante (Rosenzweig, 2015: 98s).



192 Roberto Navarrete Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

El realismo político, que tan buen servicio había prestado a Bismarck para 
dominar la tensión entre Berlín, de un parte, y Fráncfort-Stuttgart de otra, debía 
ser ahora superado a fin de que Alemania pudiese asumir el liderazgo en el nuevo 
eje geopolítico o, cuando menos, a fin de que pudiera hacerse con un lugar en 
él. De acuerdo con Rosenzweig, entonces, el desajuste del realismo político bis-
marckiano es tanto temporal, histórico si se quiere, como espacial, geopolítico –si 
es el caso que geopolítica e historia pueden ser de veras distinguidas–. Si la línea 
noreste-sudoeste tuvo como palabra clave el término Realpolitik, la reorientación 
de las tensiones políticas en Alemania y Europa obligaban a la primera, según 
Rosenzweig, a redirigir su política más allá de sus fronteras, hacia Mitteleuropa. 
Esta «reorientación» se cifraba en que el lugar que en el tiempo de las represen-
taciones bismarckianas había ocupado el sur de Alemania debía ocuparlo ahora 
el «sudeste fuera de Alemania» (Rosenzweig, 2015: 103). Tal es el camino que, 
dejando a un lado el noreste de Europa (Polonia), habría permitido a Alemania, 
en opinión de Rosenzweig, hacerse cargo del problema de la organización política 
de Centroeuropa y probar así la fuerza y la profundidad del espíritu del pueblo 
alemán en la perspectiva de una tarea distinta, en ningún caso sólo política: la 
generación de un nuevo orden centroeuropeo que garantizase un futuro para 
Alemania sin necesidad de recurrir, como acabaría sucediendo, a una segunda 
guerra de dimensiones mundiales. Se trataba también y en lo fundamental de una 
«europeización» (Rosenzweig, 2015: 112s) del sudeste del continente europeo, 
dominado durante siglos por el imperio otomano, así como de la propia media 
luna turca. Dicha europeización debía ser respetuosa tanto desde un punto de 
vista político como cultural con aquellos débiles pueblos que, carentes de Estado, 
habían sido súbditos de la potencia otomana, así como con la emergente nación 
turca. La propuesta centroeuropeísta de Rosenzweig se cifraba, en definitiva, 
en una democratización del sudeste europeo basada en la idea del derecho a la 
autodeterminación y en teoría respetuosa, por tanto, con las religiosidades y las 
nacionalidades de los pequeños pueblos centroeuropeos: los pueblos balcánicos 
y, en último término, Turquía. 

De acuerdo con la nueva orientación geopolítica de la historia, el tener lugar 
de los acontecimientos históricos decisivos incluso desde antes de 1914 en la 
dirección de la contraposición geopolítica entre Amberes y Constantinopla, el 
significado de la Primera Guerra Mundial para los pueblos centroeuropeos y, en 
primer lugar, para Alemania, se resuelve así según Rosenzweig en una exigencia 
metapolítica de acuerdo con la cual las grandes naciones centroeuropeas debieron 
abandonar la vieja figura del Estado nacional, sobrepasada por la historia, y pasar 
a formar parte, junto con las pequeñas naciones surgidas de la desaparición de 



Globalización y geo(teo)política de la historia: Franz Rosenzweig y Carl Schmitt 193

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

la Doppelmonarchie austro-húngara y del imperio otomano, de una gran unidad 
política de carácter supranacional. En ello consistía la misión histórico-universal 
a la que se enfrentaban los pueblos centroeuropeos, así como, por lo tanto, la 
razón de ser de la crítica rosenzweiguiana a una Realpolitik determinada por una 
estrecha concepción del Estado cuyo desarrollo, iniciado alrededor de 1800, 
había visto el comienzo de su fin en 1914 (Rosenzweig, 2015: 167)5.

3. El problema «filosófico-histórico» de la unidad del mundo

La superación del Estado nacional, defendida por Rosenzweig en sus Mace-
donikusaufsätze, conduce a una doctrina espacial de la política, es decir, a una 
geopolítica, que, tras la Segunda Guerra Mundial, un jurista como Carl Schmitt 
llamaría «doctrina de los grandes espacios»6. Resulta cuando menos llamativo 
que dos personalidades tan distintas, las cuales apenas supieron la una de la otra, 
coincidiesen a la hora de comprender la gran política del siglo xx desde el punto 
de vista de la ampliación territorial de las unidades políticas. La influencia teórica 
de Schmitt en la reconfiguración del orden mundial tras el colapso del III Reich 
es de sobra conocida: tanto Alexander Kojève, que concibió en 1945 la idea de 
un imperio latino, como Ernst Jünger, en cuyo escrito sobre La paz propuso 
la unión de los Estados europeos en una única gran unidad política, habían 
tomado en cuenta los escritos schmittianos sobre geopolítica. Lo más probable 
es que no conociesen en absoluto los Macedonikusaufsätze de Rosenzweig y no 
cabe la menor duda de que no habían leído Globus, toda vez que este valiosísimo 
trabajo vio la luz por vez primera en 1984. Los Estudios sobre la doctrina histórico-
universal del espacio, reunidos por Rosenzweig a finales de 1917 bajo el título 
Globus, están sin embargo emparentados de manera íntima, desde un punto de 
vista temático, con las tesis de Schmitt sobre El nomos de la Tierra (1950), así 
como sobre el papel histórico-universal de la confrontación de los elementos 
Tierra y mar (1942). 

5 La crítica, por lo demás, no iba dirigida sólo contra Hegel, Bismarck y sus seguidores, sino 
por supuesto también contra Meinecke (Rosenzweig, 1979: 459) y, por cierto, contra Cohen 
y su concepto de «federación de Estados» (Staatenbund), el cual, a juicio de Rosenzweig, pre-
supone la pervivencia de los Estados nacionales (1979: 182).
6 Sobre la Großraumlehre debe consultarse, al menos, los ensayos de Carl Schmitt recogidos 
en la tercera parte del volumen Staat, Großraum, Nomos (1995: 225-482). José Luis Villaca-
ñas se ha ocupado de esta cuestión en su libro Poder y conflicto (2008: 248 ss.).



194 Roberto Navarrete Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

3.1. Globalización como deseuropeización del mundo

No en vano, Rosenzweig dividió su contribución a la geopolítica histórico-
universal en dos capítulos dedicados, de manera respectiva, a los elementos terres-
tre y marítimo del mundo (y de su historia), a saber, al mundo de los Estados 
y a la posibilidad de un Estado mundial, por un parte, y al dominio sobre las 
aguas y la libertad de los mares, por otra. Este segundo estudio, titulado Thalatta, 
no había sido aún proyectado por Rosenzweig cuando, el 5 de enero de 1917, 
comenzó a escribir lo que más tarde se convertiría en la primera parte de Globus, 
esto es, Ecumene (Rosenzweig, 1979: 337). En un primer momento, de hecho, su 
proyecto tenía que ver ante todo con Europa, entendida como escena de la his-
toria de las potencias mundiales europeas, como si el Theatrum Europaeum fuese 
el único escenario de la historia universal (Rosenzweig, 1979: 334s). Formulado 
de otro modo: como si el mundo perteneciese aún a Europa. Rosenzweig sólo 
empezó a escribir Thalatta después de que EE. UU. entrase en la guerra y, de este 
modo, irrumpiera en el marco de la historia universal como potencia mundial 
no europea. La participación estadounidense en la guerra mundial significó para 
Rosenzweig que el mundo había dejado de ser europeo: una globalización del 
mundo, en definitiva. Éste, como su historia, ya no era Europa, es decir, una 
mera parte, sino un todo completo: una Sphaira –tal fue en un primer momento 
el título del conjunto de Ecumene y Thalatta– o un Globus (Rosenzweig, 1979: 
495s, 503s). A partir de abril de 1917, Ecumene se hizo imposible, insuficiente, 
y Thalatta hubo de ser redactada, de tal manera que fuese posible hacer justicia 
en la obra tanto a América como a Japón (Rosenzweig, 1979: 423s, 497).

Rosenzweig, por tanto, que había reivindicado la europeización de Turquía, 
fue testigo al mismo tiempo de la des-europeización del mundo que terminaron 
por confirmar, muerto ya el pensador de Kassel, la Segunda Guerra Mundial y, 
después, el devenir del mundo desde 1945 hasta nuestros días. Así, en febrero de 
1917, Rosenzweig no pudo sino admitir que Hegel había tenido razón al afirmar 
que América era la tierra del futuro: un futuro que la entrada de EE. UU. en la 
guerra había transformado en presente (Rosenzweig, 1979: 355). La confirma-
ción de la des-europeización del mundo resultó por tanto ser al mismo tiempo 
una verificación de la concepción hegeliana de la historia. Al menos hasta cierto 
punto, ya que, frente a Hegel (y Ranke), Rosenzweig evita toda glorificación de la 
historia y no la considera una teodicea, sino una mera cuestión de hecho (Rosen-
zweig, 1979: 499-501; 113; Lucca y Navarrete, 2016: 303-319). No analiza el 
devenir histórico como la curva entre las coordenadas tiempo-alma, es decir, 
desde el punto de vista del Espíritu, sino entre las coordenadas  tiempo-espacio, 



Globalización y geo(teo)política de la historia: Franz Rosenzweig y Carl Schmitt 195

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

o sea, como movimiento, y por cierto en una determinada dirección: la ilimita-
da profundización del asimismo ilimitado último Nosotros hacia el último Yo 
(Rosenzweig, 2015: 117), es decir, hacia el Dios único, cuya consumación se 
produce en el último momento de la historia. El Dios de la redención se rea-
liza, no a través de la historia, sino en su final, pero no cabe duda de que, para 
Rosenzweig, el proceso histórico-universal representa un signo de la venida del 
Reino. De acuerdo con el autor de La estrella, al Reino de Dios corresponde 
la unidad del mundo: el globo completo hacia el que tiende la superación del 
Estado nacional. El surgimiento de unidades políticas cuyo territorio se extiende 
más allá del territorio de la nación, es decir, el surgimiento de grandes espacios 
en el sentido posterior de Schmitt, suscitaría así una nueva época de la historia 
universal que, sin embargo, no es tampoco definitiva, sino tan pasajera como la 
era del Estado nacional.

3.2. Franz Rosenzweig versus Carl Schmitt

La diferencia entre el significado histórico-universal de la geopolítica de 
Rosenzweig y el de la doctrina de los grandes espacios de Schmitt se cifra en este 
punto. Mientras que, por medio del establecimiento de un orden mundial basado 
en el equilibrio de diversas unidades políticas supranacionales, el jurista trataba 
de retener el transcurso de la historia hacia su final, o sea, trataba de permanecer 
en la historia en tanto que escenario mundial de lo político, Rosenzweig estaba 
convencido de que el eschaton resulta en verdad incontenible y consiste, no en 
vano, en la superación de aquello político. Quien intenta retener el eschaton, 
intenta al mismo tiempo evitar la redención del mundo y se contenta con el 
nivel superficial, terrestre, de la diferencia amigo-enemigo, en lugar de aspirar 
a la realización de la ciudad celeste de la que es símbolo la profunda unidad de 
los océanos. Por tanto, en lo fundamental puede afirmarse que, mientras que 
Schmitt se posiciona de parte de la tierra como katechon del final de la historia, 
Rosenzweig se decide, por el contrario, en favor del mar en tanto que símbolo 
de una venidera unidad del mundo, es decir, en tanto que símbolo del eschaton 
mismo. Salta a la vista, sin embargo, que ambos están de acuerdo en que la glo-
balización del mundo representa una tendencia despolitizante. A ojos de Schmitt, 
esta despolitización equivale asimismo a una deshumanización, conforme a la 
definición aristotélica del ser humano como zoon politikon. Para Rosenzweig, en 
cambio, a una antropología pagana debe corresponder, de manera necesaria, una 
imagen del mundo asimismo pagana, a saber, la imagen «homérica» del mundo 
(Rosenzweig, 2015: 176s). A su juicio, una consideración más profunda de la 



196 Roberto Navarrete Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

historia hace corresponder al mundo histórico la imagen «bíblica» de la unidad 
del mundo, porque, afirma Rosenzweig, «Dios, de quien está escrito que fue un 
hombre de guerra, creó únicamente un cielo y una tierra» (2015: 173). De mane-
ra consecuente, Rosenzweig no reduce el ser humano a la condición de homo 
politicus (personalidad), sino que al hombre es consustancial al mismo tiempo 
su carácter de sí-mismo, esto es, de homo revelationis (Rosenzweig, 1997: 101ss, 
201ss). El Estado, por tanto, no es malo en sí mismo hasta que no resulte superfi-
cial, esto es, hasta el acaecer del último acontecimiento (Rosenzweig, 1979: 656).

3.3. Judaísmo y cristianismo como factores teológico-políticos

De igual modo, resulta innegable el hecho de que tanto la geopolítica de la 
historia de Schmitt como la de Rosenzweig representan una geo-teo-política de 
la historia universal. En el caso de Schmitt, la tierra (el asentamiento y la orde-
nación: Ortung y Ordnung) corresponden al catolicismo, mientras que el mar 
(el des-asentamiento y el desorden: Behemot) corresponde al protestantismo (en 
puridad, a Inglaterra en tanto Isla) y, ante todo, al judaísmo, cuya meta consis-
tiría en acelerar el final de lo político. Por esta razón, la estrategia katechóntica 
de Schmitt es profundamente antijudía, como su genealogía de los enemigos del 
Leviatán de Hobbes (Schmitt, 2004: 47ss)7. En el caso del judío Rosenzweig, 
por el contrario, el judaísmo permanece al margen de la historia del mundo, 
está ya en su meta, mientras que la cristiandad, es decir, los pueblos del mundo, 
permanecen aún en camino hacia la redención y, en consecuencia, están en el 
mundo como portadores de la historia universal. Sin embargo, las respectivas 
relaciones de cristianismo y judaísmo con el todavía-no (Noch-nicht) y el ya 
(Schon) se invierten cuando la Cruz y la Estrella dejan de ser consideradas desde 
el punto de vista de la historia y pasan a serlo desde la perspectiva del acaecer de 
la redención. Pues, para el judaísmo, el acontecimiento no ha acontecido aún, 
mientras que para el cristianismo el Mesías ya ha venido: ya ha entrado en la 
historia universal8.

7 Tan antijudía, en rigor, como marcionita, tal y como ha defendido de manera brillante Tris-
tan Storme en Carl Schmitt et le marcionisme (2008). Acerca del antijudaísmo schmittiano 
debe consultarse asimismo Carl Schmitt und die Juden, de Raphael Gross (2005).
8 Resulta claro, en todo caso, que la propuesta rosenzweiguiana, a diferencia de la schmittia-
na, es antimarcionita de manera rotunda, pues apuesta por el ecumenismo judeo-cristiano 
como condición de posibilidad de la redención. Tal es en buena medida, no en vano, el tema 
capital de la citada correspondencia de 1916 entre Rosenzweig y Eugen Rosenstock (Rosen-
zweig, 2017). He desarrollado esta cuestión, a saber, la del antimarcionismo rosenzweiguiano, 



Globalización y geo(teo)política de la historia: Franz Rosenzweig y Carl Schmitt 197

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

Verdadero símbolo del Globus no lo es, por tanto, el cristianismo, sino el 
judaísmo, cuya existencia, a ojos de Rosenzweig, consiste en anticipar la glo-
balización definitiva, redentora, del mundo –que sólo de Dios depende–, en la 
medida en que el Pueblo Elegido no toma parte en la historia universal, es decir, 
en la medida en que está en la historia universal como si no estuviera en ella: en 
la medida en que no posee un Estado ni, por tanto, un espacio, de tal manera que 
no está en condiciones de fijar ni de desplazar frontera alguna. Por esta misma 
razón, el judaísmo no desempeña ningún papel en la narración rosenzweiguiana 
de la ruta histórico-universal hacia el globo. Esta imagen, que se realiza a través 
de la historia, es ya una imagen judía. Su realización en el mundo y a través de 
la historia, sin embargo, es la tarea del cristianismo. Consiste, à la Hegel, en 
la mundanización de la razón a través del Estado, es decir, en el progresivo y 
universal despliegue de la razón que el acontecimiento cristiano hace posible 
y, en puridad, exige (Rosenzweig, 2010: 355s). Se trata sin duda de una tarea 
revolucionaria cuya meta consiste en desplazar las fronteras, es decir, en poner 
la historia en movimiento. Sin embargo, a cada momento, se topa con fronteras 
y, por cierto, no sólo con fronteras políticas, sino en último término con los 
límites del propio ser humano, a saber, con el hecho de que la redención no está 
a disposición del hombre, sino que sólo el Dios puede redimir el mundo.

4. Conclusiones

Sin lugar a dudas, Rosenzweig otorgó una función redentora a la historia uni-
versal –y por ende a la política– (Pollock, 2004: 332-353). No negó en términos 
absolutos la verdad de la metafísica hegeliana de la historia, es decir, de la idea 
hegeliana de una mundanización del Espíritu, sino el carácter totalizante de esta 
concepción de la historia. En realidad, tras la verificación de la política mesiá-
nica en la Primera Guerra Mundial, Rosenzweig no estaba ya en  condiciones 
de negar esta verdad hegeliana. El sistema de Hegel, no obstante, constituía 

en «Franz Rosenzweig adversus Marción: sinagoga, iglesia, mundo» (Navarrete, 2017). Por lo 
demás, cabe encontrar una excelente introducción a la versión marcionita del gnosticismo en 
las obras de Hans Jonas (2000: 161-175) y Antonio Piñero (2007: 85-91). José Luis Villaca-
ñas (2016: 179ss.), por último, ha estudiado el origen paulino del marcionismo y su dimen-
sión teológico-política –y, en esa medida, schmittiana–, como antes Jacob Taubes (2007: 
69ss.). De este sociólogo de la religión debe destacarse en este contexto sus respectivos ensa-
yos en torno a la controversia entre judaísmo y cristianismo –con especial atención, por 
cierto, a la posición de Rosenzweig– , y acerca de la historia de la investigación sobre la gnosis 
y, en particular, sobre Marción (2007b: 87-99 y 182-190).



198 Roberto Navarrete Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

para él la expresión filosófica de una verdad cristiana: la historia representa para 
Rosenzweig el escenario en el que se despliega la religión cristiana. Ahora bien, 
el cristianismo, desde el punto de vista del autor de La estrella, no lo es todo 
para la redención, como tampoco lo son la historia ni la política. El todavía-no 
judío, por lo tanto, no reemplaza la historia de la globalización del mundo, sino 
que la des-absolutiza, es decir, la desencanta. La función redentora del judaísmo 
metapolítico y metahistórico consiste, entonces, en des-divinizar y, por ende, 
secularizar la historia y la política.

El transcurso de los acontecimientos hasta el final de la guerra acabó por 
conducir a Rosenzweig hacia una decepción política a la que no fue ya capaz de 
sobreponerse más que situándose en los márgenes tanto del Estado como de la 
historia: refugiándose en el judaísmo de cuya especificidad dará cuenta en La 
estrella de la redención. La guerra civil europea por el dominio del mundo fue por 
completo determinante en relación a la transformación del autor del Hegel –«un 
historiador (completamente preparado para la habilitación)»– en el autor de La 
estrella –«un filósofo (absolutamente no preparado para la habilitación)» (Rosen-
zweig, 1979: 680)–. De esta transformación, del tránsito desde una historicista (y 
hegeliana) concepción histórica del acaecer (típicamente alemana) a su mesiánica 
concepción metahistórica (típicamente judía), es decir, de una concepción del 
tiempo como tiempo en el que suceden cosas, o una temporalidad cronológica, a 
una como tiempo que «por sí mismo acaece» (Rosenzweig, 2005: 29), o una tem-
poralidad diacrónica y relacional, son índice los textos redactados por Rosenzweig 
con ocasión de la primera gran catástrofe europea de alcance mundial. Como lo 
añadido en 1920 a su estudio sobre la idea hegeliana de Estado, los escritos de 
Rosenzweig sobre la guerra señalan el camino que va, ya no de Hegel a Bismarck, 
sino del Hegel a La estrella y, en particular, al tratado de teología política que cabe 
encontrar en el tercero de los libros de que se compone, cuyo lema no puede ser 
más elocuente: In tyrannos!

El hecho de que en el Prólogo del Hegel Rosenzweig indique por dos veces 
que, a la luz de lo sucedido durante el medio siglo de vida del Reich, no habría 
comenzado a escribirlo, revela las dificultades que el autor tuvo para identificar-
se con el texto (Rosenzweig, 2010: 17s; Rosenzweig, 1979: 627, 629s). Quizá 
apunte también a su posterior caída en el olvido. El caso es que lo mismo había 
dicho su autor, alrededor de tres años antes, respecto de sus Escritos sobre la gue-
rra, incluido Ecumene. No, por cierto, o no de manera explícita, Thalatta, como 
tampoco quizá Globus en sentido estricto: la meditación filosófico-histórica que 
sirve de introducción al conjunto formado por estos «dos capítulos sobre geopo-



Globalización y geo(teo)política de la historia: Franz Rosenzweig y Carl Schmitt 199

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

lítica» (Rosenzweig, 1979: 497). La razón de esta imposible identificación del 
autor con su «obra de juventud» no era otra que el acontecimiento político por 
el que el pueblo alemán quedó condenado de manera irreversible: la dimisión del 
Canciller Bethmann-Hollweg, forzada en realidad por los generales Ludendorff 
y Hindenburg, y su sustitución por Michaelis, el 13 de julio de 1917.

Ese día se esfumó todo el entusiasmo por la guerra que Rosenzweig, como 
tantos otros, había sentido en 1914. El triunfo de la Realpolitik sobre el idealis-
mo político de Bethmann-Hollweg era el signo definitivo, no ya de que el Reich 
saldría derrotado de la guerra, sino de que el pueblo alemán había sido incapaz 
de afrontar su responsabilidad histórico-universal: se dirigía de manera inexorable 
hacia el oscuro desagüe de una historia –hegeliana, acaso demasiado– de la que ya 
no podría ser sujeto, sino mero objeto. Esto significó para Rosenzweig un punto 
de inflexión decisivo en su trayectoria intelectual. Bethmann-Hollweg personifi-
caba el ideario político centroeuropeísta en el que Rosenzweig había depositado 
las esperanzas a las que todavía aludía en el Prólogo del Hegel con el único objeto 
ya, no obstante, de dejar constancia de su defunción. Desaparecido el Canciller, 
Alemania no podía más que esperar el estallido de una nueva guerra que, no 
vivida ya por Rosenzweig, tuvo consecuencias mayores, acaso irreparables, en 
especial para sus correligionarios: el exterminio, tanto espiritual como biológico, 
del judaísmo centroeuropeo y, en primer lugar, del alemán. Del hecho de que 
Rosenzweig no pudiese ser testigo de esta aparente ruptura en dos de la histo-
ria, tanto de la política como de la espiritual, no se sigue que sus advertencias 
contra la tiranía resulten vanas. Sin caer en la tentación de negarle toda verdad, 
Rosenzweig ofreció en La estrella una alternativa meta-política y meta-histórica 
a la absolutización hegeliana de la historia y de los Estados. Una alternativa que 
se contrapone a tal absolutización como su (mesiánico) resto insuperable. 

Bibliografía 

Ben-Chorin, Schalom, «Franz Rosenzweig und das Ende des deutschen Judentums». 
Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929): Internationaler Kongreß-Kassel 1986. 
Ed. Schmied-Kowarzik, W. Karl Alber: Freiburg, 57-64.

Benjamin, Walter (2008). «Sobre el concepto de historia». Obras (libro I, volumen 2). 
Madrid: Abada, pp. 303-318.

Buber, Martin (2009). Una tierra para dos pueblos. Escritos políticos sobre la cuestión 
judeo-árabe. Ed. P. R. Mendes-Flôhr, Salamanca: Sígueme.



200 Roberto Navarrete Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

García-Baró, Miguel (1997). «Introducción. La figura de la Estrella. Una perspectiva 
global para la lectura de Rosenzweig». La estrella de la redención. Salamanca: Sígue-
me, pp. 11-39.

–(2007). «Meditaciones sobre el Nuevo Pensamiento de Franz Rosenzweig». La compa-
sión y la catástrofe. Ensayos de pensamiento judío. Salamanca: Sígueme, pp. 229-312.

Glatzer, Nahum Norbert (19612). Franz Rosenzweig: His Life and Thoght [1953]. New 
York: Schocken.

Gross, Raphael (2005). Carl Schmitt und die Juden. Eine deutsche Rechtslehre. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp.

Jonas, Hans (2000). La religión gnóstica. El mensaje del Dios Extraño y los comienzos del 
cristianismo. Madrid: Siruela.

Jünger, Ernst (1996). La paz seguido de El nudo gordiano, El estado mundial y Alocución 
en Verdún. Barcelona: Tusquets.

Kojève, Alexander (1990). «L’Empire latin (Esquisse d’une doctrine de la politique 
française)» [1945]. La Regle du Jeu 1, pp. 89-123.

Lucca, Enrico, y Navarrete, Roberto (2016). «Vom Gott der Aufklärung zum Gott 
der Religion: Franz Rosenzweigs Brief an Rudolf Ehrenberg vom September 1910 
und sein Kampf gegen die Geschichte als Theodizee». Naharaim. Zeitschrift für 
deutsch-jüdische Literatur und Kulturgeshichte Vol. 10/2, pp. 303-319.

Meinecke, Friedrich (1908). Weltbürgertum und Nationalstaat. Studien zur Genesis des 
deutschen Nationalstaates. München-Berlin: Oldenbourg.

Mendes-Flôhr, Paul (2004). Jüdische Identität. Die zwei Seelen der deutschen Juden. 
München: Fink.

Mosés, Stéphane (1982). Système et révélation: la philosophie de Franz Rosenzweig. Paris: 
Éd. du Seuil.

Navarrete, Roberto (2017). «Rosenzweig adversus Marción: sinagoga, iglesia, mun-
do». Cartas sobre judaísmo y cristianismo. Salamanca: Sígueme, pp. 155-185.

Navarrete, Roberto, y Lanceros, Patxi (2015). «De Hegel a La estrella: ahora, toda-
vía, siempre». Escritos sobre la guerra. Salamanca: Sígueme, pp. 205-225.

Piñero, Antonio (2007). Los cristianismos derrotados. ¿Cuál fue el pensamiento de los 
primeros cristianos heréticos y heterodoxos? Madrid: EDAF.

Plessner, Helmuth (2017). La nación tardía. Sobre la seducción política del espíritu bur-
gués (1935-1959). Madrid: Biblioteca Nueva.

Pollock, Benjamin (2004). «From Nation State to World Empire: Franz Rosenzweig’s 
Redemptive Imperialism». Jewish Studies Quarterly Vol. 11, pp. 332-353.



Globalización y geo(teo)política de la historia: Franz Rosenzweig y Carl Schmitt 201

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

–(2012). «On the Road to Marcionism: Franz Rosenzweig’s Early Theology». The Jewish 
Quarterly Review Vol. 102/2, pp. 224-255.

–(2014). Franz Rosenzweig’s Conversions. World Denial and World Redemption. Bloom-
ington-Indianapolis: Indiana University Press.

Rosenzweig, Franz (1979). Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften I. Briefe 
und Tagebücher. 1. Band 1900-1918. Haag: Martinus Nijhoff.

–(1979b). Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften I. Briefe und Tagebücher. 2. 
Band 1918-1929. Haag: Martinus Nijhoff.

(1984). Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften III. Zweistromland. Kleinere 
Schriften zu Glauben und Denken. Haag: Martinus Nijhoff.

–(1997). La estrella de la redención. Salamanca: Sígueme.

–(1998). «Introducción a los escritos judíos de Hermann Cohen». Judaísmo y límites de 
la Modernidad. Barcelona: Ríopiedras.

–(2005). «El nuevo pensamiento. Observaciones adicionales a La Estrella de la Reden-
ción». El nuevo pensamiento. Seis ensayos introductorios al pensamiento de Rosenz-
weig. Ed. Garrido Maturano, Á. E. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, pp. 11-51.

–(2007). Lo humano, lo divino y lo mundano. Buenos Aires: Lilmod-Araucaria.

–(2010). Hegel und der Staat. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

–(2014). El país de los dos ríos. El judaísmo más allá del tiempo y de la historia. Madrid: 
Encuentro.

–(2015). Escritos sobre la guerra. Salamanca: Sígueme.

–(2017). Cartas sobre judaísmo y cristianismo. Salamanca: Sígueme.

Schmitt, Carl (1995). Staat Großraum, Nomos. Arbeiten aus den Jahren 1916-1969. 
Ed. G. Machske, Berlin: Duncker & Humblot.

–(2002). El nomos de la Tierra en el Derecho de Gentes del “Ius publicum europaeum”. 
Granada: Comares.

–(2004). El Leviathan en la teoría del Estado de Tomas Hobbes. Granada: Comares.

–(2007). Tierra y mar. Una reflexión sobre la historia universal. Madrid: Trotta.

Storme, Tristan (2008). Carl Schmitt et le marcionisme. L’impossibilité théologi-
co-politique d’un ecuménisme judéo-chrétien? Paris: Cerf.

Taubes, Jacob (2007). La teología política de Pablo. Madrid: Trotta.

–(2007b). Del culto a la cultura Elementos para una crítica de la razón histórica. Bue-
nos Aires: Katz.



202 Roberto Navarrete Alonso

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 183 - 202. UNED, Madrid

Villacañas, José Luis (2008). Poder y conflicto Ensayos sobre Carl Schmitt. Madrid: 
Biblioteca Nueva.

–(2016). Teología política imperial y comunidad de salvación cristiana. Una genealogía 
de la división de poderes. Madrid: Trotta.

–(2016b). «Hegel y Rosenzweig: apuntes sobre la crisis de Weimar». La herida del 
concepto. Estudios en homenaje al Profesor Félix Duque. Madrid: UAM Ediciones, 
pp. 383-404. 

Recibido : 18/05/2017

Aceptado : 01/08/2017

 

ENDOXA está bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-No-
Comercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional


