
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 - 267. UNED, Madrid

EL CONOCIMIENTO CREADOR EN EL PENSAMIENTO 
EDUCATIVO DE MARÍA ZAMBRANO

CREATIVE KNOWLEDGE IN THE EDUCATIONAL 
THINKING OF MARÍA ZAMBRANO

Elena PEREZ MEJUTO*

UNED

Resumen: El encuentro de la filosofía con la educación es clave en la obra de María 
Zambrano. En este artículo trasladamos su crítica fundamental de la invisibilidad de una 
razón creadora al ámbito educativo que, tras más de un siglo de pedagogías activas y de 
acuciante necesidad de un logos que permita al educando descifrar su sentir, continúa 
reduciendo sus metodologías y conocimientos con el objetivo de encajar al educando 
en la sociedad productiva, económica y tecnológica establecida. Que además, condena 
al ser a no ser por medio de una razón que deja al margen el sentir abocándolo a una 
realidad predispuesta a los peligros de una razón formalista. Para ello, hemos planteado 
la importancia de la corporeización del pensamiento, aspecto abordado en la filosofía 
de Zambrano, haciendo una distinción entre la palabra y el concepto, destacando el 
peligro de forjar el estatismo del concepto en educación y la importancia de transformar 
realidades atendiendo al cambio mediante una palabra creadora, es decir, revelando la 
importancia de una educación que corporeice la palabra. Para concluir, hemos pro-
puesto una pedagogía poética cuya base es la palabra creadora que, a través de la aurora 
zambraniana, se revela como centro de verdad y se halla cabalmente en la literatura. 
Una pedagogía, por tanto, que permita al educando comunicar con la vida a través del 
sentir y descubrir su sentido.

Palabras clave: Filosofía de la educación, razón creadora, literatura, María Zam-
brano, pedagogía poética, sentir, sentido.

* Ptge. Camí Mas Sauró, 4 – 08017 Barcelona - elenaperezmejuto@gmail.com



250 Elena Perez Mejuto

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 -267. UNED, Madrid

Abstract: A convergence between education and philosophy is a key feature in 
María Zambrano’s works. This article reiterates her strong criticisms of the field of 
education for its lack of creative purpose. Despite a patent need for a logos that encour-
ages learners to interpret their senses and feelings, this field continues to downplay the 
methodologies and understanding contributed by a century plus of active learning, seek-
ing to shape learners to fit the current productive, economic and technological social 
order. Furthermore, this is a field that condemns beings not to «be» (in an absolute 
sense), with a rationale that sweeps feeling aside, consigning beings to a reality open to 
the dangers of a formalist approach. In turn, this article propounds the importance of 
embodying thinking through expression. This is something considered in Zambrano’s 
philosophy, distinguishing between the word and the concept, and underlining both 
the danger of static concepts being forged and the significance of transforming realities, 
addressing change through creative language and therefore highlighting the value of an 
education that embodies language. To conclude, the articles proposes a poetic pedagogy 
based on creative language, which, through Zambrano’s aura, can be seen as a centre 
for truth and a cornerstone of literature. It is thus a pedagogy that enables learners to 
make sense of and communicate with life through feeling.

Keywords: Philosophy of education, creative reason, literature, María Zambrano, 
poetic pedagogy, sense, feel.

1. Filosofía, educación y poiesis 

Se requiere del pensamiento filosófico para comprender la tarea educativa, 
prueba de ello nos la dan Luzuriaga y la fundación en 1922 de la Revista de 
Pedagogía (Casado y Sánchez-Gey, 2007b: 19). Además, Gómez Blesa añade en 
Las palabras del regreso:

La filosofía de Zambrano, siguiendo el trazo de la filosofía del XIX y 
XX, combate, desde sus inicios, el academicismo filosófico, al entender que 
la disciplina filosófica ha de ser un saber orientador de la vida, un saber 
que otorgue las herramientas necesarias para dirigir del mejor modo posible 
nuestra existencia (Zambrano, 2009: 68).



El conocimiento creador en el pensamiento educativo de María Zambrano  251

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 - 267. UNED, Madrid

La filosofía –ámbito del logos, del pensamiento– es un ejercicio de reflexión 
acerca de la existencia que permite el objetivo primordial de la educación, a 
saber, un aprendizaje. Para María Zambrano la filosofía representa el alcanzarse, 
es el «quehacer encaminado a que el hombre se consolide como “sujeto” de 
su propia vida» (Casado y Sánchez-Gey, 2007a: 548), exigencia ineludible en 
educación. A su vez, filosofía y educación emplean pluralidad de teorías e ideas 
que las componen y recomponen. Ambas están íntimamente relacionadas con la 
vida de la persona que se caracteriza por la carencia de linealidad, el movimiento 
constante de lo que hace y lo que se le presenta, de lo que busca y halla, pero, 
sobre todo, del inacabamiento de su obra.

Si «filosofía y educación van de la mano» (Casado y Sánchez-Gey, 2007a: 
545), Larrosa toma en consideración la posición limítrofe entre las mismas así 
como su intersección. Ambas tienden a sistematizarse, sus posibilidades a menu-
do colisionan con los límites de la lógica institucional y burocrática, en defini-
tiva, con la lógica conceptualizadora del poder y, por tanto, ambos ámbitos son 
reducidos (Larrosa, 1990: 253-271). Sin embargo, aunque existen evidentes 
sincronías entre filosofía y educación, la relación entre ambas ha sido polémica. 
Mientras que la orientación generalizada durante los años 1922-1936 –en los que 
se produjo la regeneración pedagógica en España– era la separación de la ciencia 
pedagógica de la filosofía, en la Revista de Pedagogía1 participaban y se daban cita 
innumerables textos filosóficos de Ortega, Morente, Gaos y Zubiri, entre otros 
(Casado y Sánchez-Gey, 2007b: 26-27). Zambrano, refiriéndose al saber desin-
teresado de la filosofía, añade que «los establecimientos de enseñanza oficiales 
lo rechazan ya o más peligrosamente aún, conservan el tradicional nombre que 
encubre otra cosa: saberes, sin duda, saberes que sirven para algo, saberes que no 
arrastran amor desinteresado» (Zambrano, 2012: 51).

1  La Revista de Pedagogía fue fundada por Lorenzo Luzuriaga en 1922, en Madrid. Luzuria-
ga fue discípulo de Francisco Giner de los Ríos y de Ortega y Gasset. Difundió en España las 
ideas del movimiento de la Escuela Nueva a través de la revista y su propuesta renovadora de 
la escuela ha inspirado métodos y técnicas de la Escuela Activa. Ángel Casado asegura que la 
Revista de Pedagogía tenía una «especie de “acuerdo institucional” no explícito: la necesidad 
del pensamiento filosófico para entender y acometer la problemática educativa», y añade que 
los colaboradores habituales de la revista fueron filósofos españoles y extranjeros como Una-
muno, Gentile, Ortega, Piaget, Francisco Romero, Kilpatrick y Dewey, entre otros (Casado, 
2011: 59-60).



252 Elena Perez Mejuto

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 -267. UNED, Madrid

El encuentro de la filosofía con la educación es, sin lugar a dudas, clave en 
la obra de María Zambrano2. Además de revelar la marginación de la filosofía 
en el ámbito educativo, Zambrano descubre la enfermedad del pensamiento en 
tanto exigencia metodológica del pensamiento racional en el que se fundamenta 
la filosofía occidental; enfermedad que consideramos de actualidad en el ámbito 
educativo por sus metodologías y conocimientos reducidos al objetivo de encajar 
al educando en el sistema productivo, económico y tecnológico establecido. No 
obstante, el hallazgo zambraniano no se queda aquí. Su filosofía deviene razón 
poética o razón que hunde sus raíces en el ateoricismo3 de la cultura española, 
en su literatura –novela y poesía4–, en la que ella halla ese conocimiento poético 
tan necesitado en el ámbito del pensamiento –y, por tanto, de la filosofía–, y que 
ella misma parece proponer trasladar al de la educación.

Zambrano descubre que el logos disponible no es el medio propio de cada 
persona. De su pensamiento parece emerger que la condena del ser a ese lado de 

2  Zambrano dedica numerosos textos a la educación que han sido recopilados en Filosofía y 
Educación. Manuscritos por A. Casado y J. Sánchez-Gey. Los manuscritos que recoge esta 
publicación corresponden a las dos estancias de la filósofa en Roma, entre 1949-1950 y 1953-
1964. Pero además, la filósofa es hija de maestros, tarea que ella misma prosigue en el ámbito 
de la filosofía a lo largo de su vida. Concretamente, como profesora en Madrid, Barcelona, 
Valencia y en diversas universidades durante su exilio como la de San Nicolás de Hidalgo en 
Morelia (Michoacán), el Instituto de Altos Estudios de Investigaciones Científicas y la Uni-
versidad de La Habana, así como la Sección de Ciencias Sociales de la Universidad de Puerto 
Rico. A su vez, cabe destacar que participa en las Misiones Pedagógicas, creadas en 1931 con 
el objetivo de llevar la cultura a los pueblos de España.
3  El término «ateoricismo» es acuñado por Zambrano en Los intelectuales en el drama de 
España (Zambrano, 2015a: 208) y en La reforma del entendimiento español (Zambrano, 1989: 
90). En cambio, la filósofa acude al término «ateoricianismo» en el mismo artículo titulado 
La reforma del entendimiento español y publicado en la Revista Hora de España, núm. IX 
(Zambrano, 1937: 16).
4  El término de poesía proviene de hacer, dar a luz, engendrar. La poesía es la manifestación 
de la belleza o del sentimiento estético pero también es otorgar existencia a algo que antes 
permanecía oculto. La poesía guarda una estrecha relación con el silencio, la musicalidad y la 
singularidad, pues «es en el ritmo del silencio y en la musicalidad de la palabra, en las que 
deriva, que se puede (re)encontrar el fundamento invisible que radica en el corazón de las 
criaturas» (Parente, 2011: 72). La poesía es también tragedia, ambigüedad. En la tragedia 
griega «la esencia de lo trágico parece ser la fijación de lo humano sin revelarse» (Zambrano, 
2016: 382), así la poesía revela la asfixia de las propias pasiones. Pero la tradición filosófico-
metafísica occidental ha despreciado las pasiones, ha apartado lo poético. A su vez, el sujeto 
es un ser radicalmente oculto a sí mismo, siendo a través de la poesía y la novela (lo literario) 
que llega, por medio de símbolos, a lo inalcanzable.



El conocimiento creador en el pensamiento educativo de María Zambrano  253

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 - 267. UNED, Madrid

la razón diurna5 olvida que la vida es discurrir. Su crítica fundamental radica en 
la invisibilidad de una razón creadora: 

Es como si una terca y errónea razón se empeñase en custodiar todo lo 
naciente, todo lo que está al nacer (…) y así hay algunas fuentes cegadas, 
impedidas por nefastos guardianes [por una razón dominadora] de manar 
y de fluir y de alimentar a un mínimo riachuelo (Zambrano, 1986a: 108). 

Si trasladamos la misma invisibilidad de una razón creadora al ámbito edu-
cativo, descubrimos que la educación que enfatiza la recepción de conocimientos 
lleva tras de sí un inacabado camino de críticas, puesto que «educar no es recibir 
algo externo, sino sacar de sí mismo con la ayuda de otro lo mejor» (Sánchez-
Gey, 2010: 71). Sin embargo, la educación lleva condenando al ser a ese lado 
de la razón en la luz6, razón establecida o computante. Aún hoy, después de más 
de cien años de pedagogías activas, la educación sigue vinculando el saber con 
la especialización técnica y aquellos conocimientos que acompañan el ritmo 
del mercado. De hecho, la educación lleva condenando al ser a no ser, proceso 
invertido al de la poiesis7, pero resulta revelador que la vocación de la persona es 
ser absolutamente (Maillard, 1992: 49), es decir, descubrirse enteramente8. En 
educación es necesaria, por tanto, una razón que se haga cargo de la vida9 y el 
logos impuesto o disponible no es el medio propio de la persona para recorrer sus 
posibilidades y descifrar su sentir. 

5  Cuando Zambrano habla de la razón diurna se refiere a la que la filosofía occidental ha 
legitimado. También se refiere a ella como a una razón arquitectónica (Zambrano, 2004: 29). 
6  Zambrano asegura en La metáfora del corazón que «lo visible es tan aplastante que sume en 
la sombra más opaca a lo que con ella no se aviene» (2007b: 39).
7  Tal y como describe Platón en El banquete «toda causa que haga pasar cualquier cosa del 
no ser al ser es creación» (Platón, 2015: 252). Entendemos por poiesis el proceso creativo 
inherente al proceso educativo.
8  La pensadora trata sobre el descubrirse en Delirio y destino. Además, en El sueño creador 
afirma que la pretensión del ser es elegir el ser (Zambrano, 1988: 136). La filósofa destaca la 
importancia de orientar la propia vida (Zambrano, 2015a: 547), descubrirse a sí mismo o 
actualizarse (Zambrano, 1988: 133-137).
9  Zambrano habla de la necesidad congénita que tiene la vida de mediación «sin que quepa 
separar el pensamiento de la vida» (Casado y Sánchez-Gey, 2007c: 115) y añade que esa con-
ducción para la vida se da en la escuela (Casado y Sánchez-Gey, 2007c: 67).



254 Elena Perez Mejuto

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 -267. UNED, Madrid

2. La pedagogía poética: hacia la palabra creadora 

El ámbito educativo facilita el aprendizaje, en gran medida, mediante el 
empleo de la razón. No obstante, es preciso señalar que, hasta hoy, la interroga-
ción, la reflexión y la argumentación en el aula han seguido un modelo que ha 
encerrado el concepto de razón10, alejando la educación de los sentimientos, es 
decir, del ámbito del sentir11. La razón que conocemos, a través de la que nos 
entendemos, debe evocar la vida y el sentir; debe enraizarse en la vida si pretende 
dar cuenta de ella y tomar conciencia de sus desviaciones. 

Como ha señalado la propia Zambrano, la inteligencia tiene un poder de 
enmascaramiento de sus propias latencias que, llevado a su extremo, ha sido el 
origen del fascismo. No tan lejos de lo que con anterioridad ha sido observado 
por Montaigne12 o Dewey13, Zambrano realiza una lúcida crítica de la intelec-
tualidad española y europea en las que los extremos del racionalismo e idealismo 
han dejado la vida de la persona al margen. El poder de enmascaramiento de la 
inteligencia nos lleva a una relación inequívoca entre irreflexividad y barbarie. 
Hannah Arendt lo recuerda en Eichman en Jerusalén: «únicamente la pura y 
simple irreflexión –que en modo alguno podemos equiparar a la estupidez– fue 
lo que le predispuso [refiriéndose a Eichmann] a convertirse en el mayor criminal 
de su tiempo» (Arendt, 2015: 418). 

De tal manera que, la razón debe unir sus raíces con la vida o, dicho de otra 
forma, el pensamiento necesita corporeizarse. Diversos filósofos han insistido en 
la corporeización14 de la filosofía pero, sin duda, María Zambrano ha  abordado 

10  Para nuestra filósofa la razón posmoderna es una razón dogmática frente a la vida que es 
anhelo de sentido. En Pensamiento y poesía en la vida española habla sobre la razón soberbia 
que cree poseer la totalidad sin tener en cuenta la limitación, y desvela la importancia de 
constituir un saber fecundo que enamore o reenamore a la persona (Zambrano, 2015a: 569-
570).
11  Sentir es «esta visión por y con el corazón [que] es, parece ser, una de las dos grandes for-
mas de conocimiento» (Zambrano, 2007b: 45-46). Para Zambrano sentir es co-implicar 
pasividad con actividad (López, 2013: 13).
12  Michel de Montaigne (1533-1592) aboga por una educación humanista. Propone la edu-
cación por medio de la experiencia y critica el distanciamiento de los programas escolares de 
la realidad humana.
13  Para John Dewey (1859-1952) la educación es el principal instrumento de la democracia 
y defiende una integración de la educación formal con las vivencias cotidianas. Destaca su 
crítica de los métodos homogeneizados de enseñanza.
14  Joan-Carles Mèlich afirma que lo corpóreo no se refiere al cuerpo sino que tiene que ver 
con la transformación, con el cambio. Lo corpóreo es un relato, una historia; no es el cuerpo 



El conocimiento creador en el pensamiento educativo de María Zambrano  255

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 - 267. UNED, Madrid

este aspecto como imprescindible en el pensamiento filosófico: «todo ha de cor-
poreizarse y la palabra ante todo» (Zambrano, 1991: 48). Ella nos revela que 
la filosofía –y reiteramos que también la educación– necesita ser vivenciada, 
planteamiento que nos lleva a enunciar una pedagogía poética15. Si Zambrano 
dice que a la filosofía le falta el sentir, traer a la luz el lado oscuro o tratar con 
las entrañas, podemos hablar también de una pedagogía del sentir en la que la 
educación se haga cargo de todas las dimensiones de la persona, también de las 
olvidadas, «pues vivir humanamente debe de ser ir sacando a la luz el sentir, el 
principio oscuro y confuso; ir llevando el sentir [o lo olvidado] a la inteligencia» 
(Zambrano, 2015b: 915).

Sin embargo, es a través del concepto16, de su formalidad, que la persona 
corporeiza la realidad, y dándole cuerpo le otorga sentido, la fija. La educación se 

entendido como lo físico o materia sino como un escenario móvil que sufre la transformación 
del tiempo, la sedimentación de lo vivido (Mèlich, 2016). Aquí hablamos de corporeidad en 
el sentido evocado por Mèlich, ya que las experiencias que la persona vive y su relación con 
los símbolos le permiten ir identificándose con lo vivido. Lo vivido pasa por y con el cuerpo, 
siendo éste el medio a través del cual, en tanto sede de los sentidos, se vive. Además, el térmi-
no corporeidad se nutre de la experiencia de aquellos acontecimientos radicales que Mèlich 
define como «experiencia de la contingencia», es decir, experiencia de la muerte, el abandono, 
el nacimiento o la soledad. Si para Zambrano las palabras todas han de corporeizarse, han de 
trazarse en ese espacio de corporeidad que es la propia experiencia de la vida.
15  La pedagogía poética es también una pedagogía del sentir; aquella que se desprende del 
pensamiento filosófico-educativo de Zambrano y que reclama una educación vivenciada. La 
pedagogía del sentir presta atención a aquello que emerge del individuo. Zambrano escribe 
un artículo titulado La atención en el que lo ilustra: «uno de los indicios más seguros para 
conocer a una persona está proporcionado por la dirección que sigue su atención cuando está 
abandonado a sí mismo» (Casado y Sánchez-Gey, 2007c: 59). La atención es la base de toda 
actividad y, a su vez, en la atención está puesto todo el organismo. Por eso, si la educación se 
ocupa de la atención, deberá ser una educación que implique el sentir. 
16  Zambrano habla de un concepto que sea capaz de alcanzar la vida, no de un concepto que 
«ha decaído en ser dato, dato sin apelación, imperante, ciego y mudo, dato» (Zambrano, 
2004: 54). Por eso, cuando habla del concepto que acota se refiere del dato. No obstante, 
aquí nos referimos a aquella clase de conceptos capaces de alcanzar la vida, concretamente a 
los conceptos danzantes, con ritmos y sentidos múltiples, conceptos inacabados, es decir, a la 
palabra más que al concepto. El fluir de las palabras recomendado por la filósofa no debe 
permitir conceptualizar, no obstante, el concepto es, en parte, necesario para poder llevar el 
sentir y el pensar al mundo de lo cognoscible, por eso, el concepto del que hablamos es el 
empleado por una razón que permita emerger al enigma; un concepto en forma de palabras 
nacientes, conceptos que respiren como las entrañas de una razón «que deja una escapatoria» 
hacia un vacío inabarcable (Zambrano, 2011c: 166). Zambrano asegura que aunque «la sen-
sación (…) prefigura ya el concepto» (Zambrano, 2011c: 163), es decir, aunque la sensación 
encarne el concepto y el concepto pueda tratar de cosas, este no puede tratar de la nada o del 



256 Elena Perez Mejuto

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 -267. UNED, Madrid

encarga de recuperar esas realidades corporeizadas en conceptos, siendo la litera-
tura –novela y poesía– modos de ir naciendo17, medios de revelación del conoci-
miento oculto, del logos sumergido. Si bien, el peligro de la educación es totalizar 
esos conceptos, forjar su estatismo, pues ello se contrapone a lo educativo, ya 
que educar es guiar en la transformación del educando, en la tarea inacabada 
de revisión de la realidad y de los conceptos que la configuran y reconfiguran. 

La educación siempre ha estado impregnada de un sentido de perfecciona-
miento humano y social, de un objetivo utópico. Pero Zambrano se pregunta 
de qué nos han servido tantos años de exquisitez moral y conducta intachable, 
si luego el sujeto ha alcanzado los más perversos extremos de indignidad huma-
na18. Contra ello propone «ponerse en contacto con la realidad inmediata (…), 
reivindicar la materia, hundirse en la vida» (Zambrano, 2015a: 325), siendo 
tarea del educador desentrañar a los alumnos la realidad (Casado y Sánchez-Gey, 
2007c: 36). La educación es para la filósofa un saber mirar, un esclarecer las cir-
cunstancias y hacerlas transitables, es decir, no es transmitir un saber sino más 
bien ofrecer «una cierta música» (Casado y Sánchez-Gey, 2007c: 41); es mirar 
de verdad, «atender a lo que cambia, ver el cambio y ver mientras nos movemos» 
(Zambrano, 2015b: 856). Denota esto que la educación necesita de la palabra 
apropiada para cambiar realidades, requiere de la persuasión íntima del lenguaje, 
es decir, de una palabra desposeída de búsqueda o de intención que de cauce a 
una razón no violenta19.

La pensadora explica la razón violenta como la reducción del conocimiento 
a concepto que se inició con la separación entre el mito y el logos20, así como la 

vacío. Sin embargo, la filósofa también asegura que si hay logos es porque en el concepto hay 
un vacío inalcanzable, un vacío tentador (Zambrano, 2011c: 164).
17  Zambrano se refiere a la necesidad de una «reducción creadora (…) donde lo a medias 
vivido encuentra modo de ir naciendo» (Zambrano, 2011c: 129).
18  En Los intelectuales en el drama de España Zambrano habla de «la razón y la moral tradi-
cionales, fracasadas, impotentes para haber impedido la actual sinrazón» (Zambrano, 2015a: 
327).
19  La filósofa trata la razón violenta en La agonía de Europa –obra en la que reflexiona acerca 
de una violencia congénita en las raíces europeas– y, en Hacia un saber sobre el alma –donde 
expone sus ideas sobre el imperativo de claridad desde Descartes hasta Husserl–. El modo 
actual del ser de la persona es la claridad, pero esta claridad corresponde a un tiempo plano, 
planificador y lineal (Zambrano, 2011c: 75).
20  Si a partir de Platón y Aristóteles la filosofía reflexionó sobre la pedagogía, también se 
inició con Aristóteles la separación entre el mito y el logos. Pero no fue hasta la modernidad 
que se inició la nombrada desvalorización del mito, que partió de la idea platoniana de la 
negación de la poesía como educadora de la persona en su alusión a la poesía de Homero.



El conocimiento creador en el pensamiento educativo de María Zambrano  257

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 - 267. UNED, Madrid

desvalorización más tarde del primero. De ahí que, para rescatar aquella unión21, 
la filósofa proponga una corporeización del pensamiento –o de la palabra que lo 
media–, desde los ámbitos filosófico y educativo, para abrir un camino en común 
hacia espacios donde la palabra se entregue22.

Pero la educación es hoy un ámbito con una tradición y un lenguaje que limi-
tan esa corporeización. Zambrano señala que «al lenguaje le está encomendado 
el moverse dentro de una limitación» (Zambrano, 1986a: 81), sin embargo, el 
lenguaje necesita –en el sentido expresado anteriormente– renovarse constan-
temente. Es necesaria, por tanto, una razón corpórea, porque el que enseña, y 
el que aprende, nace, ama, odia y muere, y hasta hoy la filosofía y, por ende, la 
educación, no han hablado de la propia muerte, del dolor, la enfermedad o la 
pasión, sentires que la literatura –en tanto universo de la palabra creadora– si 
ha tratado. 

Si para Platón23 el cuerpo era la prisión del alma y en El Banquete proponía la 
descorporeización para llegar al conocimiento, para Clemente de Alejandría –en 
su tratado sobre pedagogía de una profunda moral cristiana– el mero placer es 
contrario a la razón (1998: 227-231). Algo similar a lo expuesto por Kant, para 
quien el cuerpo y sus prácticas pueden robarnos la dignidad y reducirnos a pura 
animalidad. Kant, en sus Lecciones de ética, pone entre paréntesis todo lo demás 
–a saber, la ética del individuo– frente a la moral pura y dictada24. El rechazo 
al cuerpo y a lo corpóreo, en tanto cambio, tiempo o metamorfosis, contamina 
de esta manera y a lo largo de siglos la filosofía, la educación y la ética25, pues 

21  Mariano Rodríguez, en la presentación de Filosofía y poesía, define muy bien el sentido 
que para Zambrano tiene el rescate del vínculo originario entre mito y logos, refiriéndose al 
poeta de la Antigua Grecia, inspirado por la divinidad, a quien no le importa la voluntad 
imperial, la voluntad de poderío a la que el sujeto del siglo XX ha llegado (Zambrano, 2015a: 
664-666).
22  Zambrano traza la diferencia entre palabra y lenguaje en De la aurora cuando dice: «la 
presencia de la palabra para el hombre es una revelación, mientras que el lenguaje está muy 
emparentado con el lenguaje animal, es decir, con lo simplemente natural» (Zambrano, 2004: 
129).
23  A partir de Platón, el sujeto ideal, siempre objetivo de la educación, pasa a ser totalmente 
opuesto al de los sentimientos poéticos, influencia que irradiará en todo el pensamiento 
 occidental y, como ilación, en el ámbito educativo.
24  Kant alude a la necesidad de un saber supremo, es decir, a una ley moral. Para Kant la 
mayor transgresión es la de restarle pureza y dar cobijo a lo que él llama «el mal moral», hijo 
de la libertad del individuo (Kant, 2015: 105).
25  Las notas de este fragmento han sido recogidas en el Seminario impartido por Joan-Carles 
Mèlich, La raó impura (2016). Su filosofía se acerca a lo que aquí tratamos de evocar, una 



258 Elena Perez Mejuto

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 -267. UNED, Madrid

rechaza lo que Zambrano trata de traer a la luz: la importancia de la relación 
con uno mismo.

Llegados a este punto, y de acuerdo con lo expuesto, cobra sentido repensar 
casi toda la razón poética zambraniana como una razón pedagógica, es decir, 
como una razón mediadora26 entre la palabra y la vida; como una razón que 
surge desde la problematización vital de las maneras de darse la palabra (Larrosa 
y Fenoy, 2002: 34). Razón mediadora de la que se ocupa una pedagogía poética, 
literaria, transformadora o de la ausencia, pues se revela y se hace necesaria una 
educación que consiga comunicar con la vida. La educación implica un siste-
ma, una sistematización, donde la realidad de cada uno tiene que encajar. Sin 
embargo, la vida de cada cual no es atendida por esa realidad en la que todos 
debemos alojarnos. 

Si bien es cierto que el pensamiento español se ha extendido durante más de 
un siglo en la novela y la poesía, el ámbito educativo no ha dejado de ser alcan-
zado por un pensamiento sistemático y teorizante que ha dejado al margen el 
sentido y la experiencia interior. La pedagogía poética propuesta viene a rescatar 
ese sentido que ha sido olvidado; es per se generadora de sentido. Se trata de una 
pedagogía que acerca al educando y al maestro al lenguaje de la experiencia inte-
rior por medio de la palabra creadora que abraza distintos saberes que amplían 
y recogen lo oculto, posibilitando toda forma de expresión, no únicamente a 
través del discurso. Si la razón poética es una razón transformadora y generadora 
de sentido, la pedagogía poética alberga ese poder engendrador y transformador. 
Podemos decir que para Zambrano lo que debe ser filosofía, y parece que tam-
bién mediar en educación, es «un logos que se [haga] cargo de las entrañas, que 
[llegue] hasta ellas y [sea] cauce de sentido para ellas» (Revilla, 1998: 178). En 
definitiva, un logos que se construya en la palabra creadora.

3. La literatura: dialéctica articuladora de sentido en educación

La literatura, en general, –y la poesía y la novela, en particular–, indaga la 
condición humana. Hay una relación inequívoca entre la problemática existencial 

pedagogía poética, transgresora, transformadora e impura.
26  Zambrano se refiere a una razón mediadora en la tarea de Séneca, y al mismo Séneca 
como mediador entre el logos establecido y la vida (Zambrano, 2011b: 17).



El conocimiento creador en el pensamiento educativo de María Zambrano  259

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 - 267. UNED, Madrid

y la literatura, así como entre literatura, educación y vida. La literatura permite 
descubrir nuevos sentidos27 a aspectos cotidianos, pero también se encuentra en 
ella el germen de la libertad, pues la persona que busca la seguridad de una com-
pleta racionalidad ha anulado su libertad28. Romper la fe absoluta en un método 
racional eficaz o en una razón irrefutable es sobre lo que Julio Cortázar nos habla 
en El perseguidor. El sentimiento de seguridad que ofrece la razón obstaculiza 
acceder a la verdad; verdad que él sitúa en la disolución de los opuestos (Cortázar, 
2016: 47). Cortázar afirma que «acceder a la verdad es entrar en el terreno de la 
muerte» (2016: 47). Victoria Cirlot añade:

El juego de la muerte como ficción [es el] que coloca al personaje en 
una situación límite a partir de la cual adquiere una visión diferente de los 
sucesos (…). [Y] la vida, como movimiento continuado, está hecha a base 
de muertes necesarias para enterrar el pasado y abrir el futuro, pues sólo así 
puede la vida seguir viviendo (Cirlot, 2007: 214-216).

De tal modo que podemos considerar que existe un vínculo entre la muerte 
–pero también en las experiencias límite del exilio, el amor o la angustia– y la 
búsqueda incansable de sentido. Además, es la muerte, como representación de 
lo sentiente, experiencia en la que está implicado el sentir29, un sentir los límites 
verdaderamente humanos, no los que impone el poder; un sentir al que acude 
la palabra creadora de la que hemos hablado anteriormente. Sin embargo, no es 
únicamente la muerte a la que asiste la palabra poética o creadora, sino también 
al nacimiento. Precisamente Zambrano realiza una crítica a la razón de Occidente 
y al existencialismo en su visión de la persona como un ser para la muerte y no 

27  El sentido aquí evocado es aquel que enfatiza la comprensión más que el conocimiento. 
Por ello, aunque el conocimiento es aquel que alcanzamos mediante el concepto, el sentido 
no puede ser apresado por el concepto sino que va mucho más allá. El sentido sería aquí lo 
que es para Edmund Husserl: un logro en términos de conocimiento no conceptual.
28  Cabe señalar que el principio de libertad fue el propio de la Escuela Nueva, aunque la idea 
de libertad constituye el mismo fundamento de todo movimiento pedagógico. Del mismo 
modo, «el personaje de novela se descubre a sí mismo» y lo hace anteponiendo la libertad 
antes que el ser (Zambrano, 1988: 132-133). Por último, «para que la vocación y el destino 
de la persona aparezca es necesario un sistema de pensamiento que deje lugar al individuo, lo 
que equivale decir a la libertad» (Casado y Sánchez-Gey, 2007c: 101). 
29  La obra de Zambrano expone una fenomenología del sentir.



260 Elena Perez Mejuto

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 -267. UNED, Madrid

para el nacimiento. Zambrano y Simone Weil enfocan sus filosofías en el naci-
miento, oponiéndose a esa visión angustiosa de la vida para la muerte; enfoque 
que ejerce una fuerza educativa pues nos lleva a pensar que si la educación es 
transformación o continua iniciación30, las experiencias límite nos sitúan frente 
a una disyuntiva que transforma. Recordemos que para Zambrano el exilio es el 
lugar del desprendimiento de todo lo que no es necesario.

El exilio vivido hasta el límite y asumido en su máxima radicalidad 
humana, como ocurre con Sánchez Vázquez y con María Zambrano, se con-
vierte en categoría filosófica al igual que otras situaciones límite: la muerte, 
la enfermedad, la cárcel, el amor, la angustia… Desde cualquiera de ellas la 
meditación sobre la vida humana adquiere caracteres de inusitada profun-
didad y trascendencia (Abellán, 2001: 121).

Por eso, la fuerza educativa de su aurora31, que ella sitúa simbólicamente en 
el nacimiento, es el no darse nunca por completo el desvelamiento de la verdad32 
y, sin embargo, constituye un centro de verdad33. El límite que imponen un 
espacio y un tiempo dados llama, de forma inapelable, a trascenderlos. Límite en 
cuya trascendencia se halla el propio «centro de verdad» al que Zambrano parece 
evocar en una «razón que condena y limita, [y que] al par exige y es germen de 
nuevos sentidos» (Zambrano, 1986a: 23). Es decir, centro de verdad de una 
razón que germina nuevos sentidos y que se muestra en la novela34 y la poesía. 
Por tanto, es por medio de la literatura que el educando puede hallar su propio 
centro de verdad, ya que al trascender los límites del espacio y tiempo dados 

30  María Zambrano alude al rito iniciático y al nacimiento, en Carta sobre el exilio (1961), 
para referirse a la condición humana de exiliado y a su función de despertar una verdad, o 
amor preexistente, que necesita ser recuperada.
31  El símbolo de la aurora es recurrente en el pensamiento zambraniano. En la aurora se dan 
aquellos saberes ocultados por la razón imperante y dominadora. La aurora es lo naciente, 
donde germina la luz (Zambrano, 2004: 32-38), donde el sujeto se encuentra ante sí en un 
tiempo que gana, pues el tiempo auroral no consume tiempo (Zambrano, 1988: 138-139).
32  Resulta revelador que tampoco la literatura llegue a decirse definitivamente, por eso es 
necesaria, «para que llegue a decirse algo» (Merleau-Ponty, 2015: 50).
33  En Notas de un método Zambrano se refiere al «centro» como la salvación de las contradic-
ciones y negaciones (Zambrano, 2011c: 103). A su vez, en Los bienaventurados, alude al 
«centro» como aquel que halla la persona al trascender los límites que le imponen su espacio 
y su tiempo (Zambrano, 1991: 61).
34  La filósofa añade que la novela desvela otra especie de verdad (Zambrano, 2001: 148).



El conocimiento creador en el pensamiento educativo de María Zambrano  261

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 - 267. UNED, Madrid

mediante «el asombro y la extrañeza [que] crean una especie de desprendimiento 
de ese tiempo sucesivo» (Zambrano, 1988: 37), se le ofrecen múltiples escenarios 
y tiempos donde su experiencia no queda reducida a los límites impuestos. 

La aurora es, a su vez, metáfora de su razón poética. La filosofía zambraniana 
es un recorrido a través del rito sacrificial que se cumple en cada aurora en la que 
aparece un saber fugaz paralelo «en cierto modo a la extensión del concepto» 
(Zambrano, 1986a: 46). El rito auroral es la reiteración de la multiplicidad de 
la vida que se originó con los dioses y la clave para hallar el propio lugar en el 
cosmos (Zambrano, 1986a: 25). La aurora evoca, en su obra, la palabra viva, 
naciente y creadora que proviene del sentir, dadora de sentido y dotada de lo que 
podríamos llamar el propio ritmo del corazón (Zambrano, 2007a: 60).

Nos referimos a los símbolos a través de los que la poesía35 y la novela –lo lite-
rario– alcanzan lo inalcanzable; símbolos que son trazos que modelan formas de 
vivir, de entender y de pensar la vida. Trazos que son palabras vivas, con cuerpo, 
es decir, palabras íntimas que llevan en sí una subjetividad inalienable que nos 
permite comprender múltiples subjetividades. Palabras impedidas de lo universal 
(Merleau-Ponty, 2015: 51), porque lo universal no nace ni muere, pero sobretodo 
no se transforma, no se renueva. Sin embargo, todo proceso educativo es una 
salida, un exilio36, un renovado abandono que abraza un renacer; una crisis37 
como esencia del ser que nace en discordancia con el mundo y que lo aboca a 
la búsqueda de sentido. Por eso, temas centrales en la obra de Zambrano como 
la aurora, el nacimiento, el exilio, la luz y la oscuridad son, más que conceptos, 
ideas inseparables también de la educación.

Y si decíamos que la aurora es la metáfora de su razón poética, la dialéctica 
interna del exilio vivido es su engendradora. Dialéctica de una realidad difícil que 
está presente en cada persona, pues el exilio es la realidad radical de la existencia, 

35  Zambrano afirma que la poesía es el género máximo de la novela, poesía en la que se halla 
lo que más importa, los temas esenciales del saber (Zambrano, 2015a: 577).
36  En La cuesta de la memoria Elena Laurenzi se refiere al exilio zambraniano como la pérdi-
da del lugar común del sentido en el que empieza a nacer el propio sentido, el recomenzar de 
la nada, nacer de nuevo, transformación que es el misterio de la muerte y la resurrección 
(Revilla, 1998: 69-70). Para Zambrano el exilio es la metafísica de la creación; ella lo convier-
te en algo creador, no destructor (Zambrano, 2011a: 46-48). Es en El exilio como patria que 
habla de lo esencial del exilio.
37  María Zambrano representa, en su obra filosófica, tres grandes crisis: la personal del exilio 
vivido, la de España sumida en la guerra y la europea con la razón sistemática sorda a la rea-
lidad.



262 Elena Perez Mejuto

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 -267. UNED, Madrid

la discordancia de la persona con el mundo que, sin embargo, ofrece apertura a 
un horizonte interpretativo. Este artículo aborda el desafío de rescatar esa dialéc-
tica articuladora de sentido en el ámbito educativo a través de la literatura porque 
esta es capaz de poner en juego –mediante la estética (el placer o displacer que 
experimentamos en su lectura) y la ética (la catarsis38)– la vivencia de los límites 
de la existencia (la muerte, el abandono, la necesidad, la alteridad), permitiendo 
así abordar todas sus dimensiones.

 En definitiva, lo que mueve la vida de la persona no es el conocimiento 
aprobado u homologado, es lo que enamora el alma, lo que no puede descubrir 
la razón formalista. Es, precisamente, esa gran parte del sentir39 y del pensar que 
legitiman la vida y que hallamos en la literatura –en la poesía y la novela40–, 
pues el impulso humano de libertad radica fundamentalmente en ese remover 
de la sensibilidad y del amor que permiten el trazo de la palabra creadora que 
emerge en la literatura. El conocimiento necesita renacer a través de la propia 
legitimación y eso únicamente puede alcanzarse cuando uno se ha adentrado en 
el bosque del sentir mediante una razón poética –y una pedagogía poética41– que 
conecte, en educación, la palabra con la vida.

38  En la novela opera la conocida catarsis o proceso de proyección de las propias emociones 
a través de los personajes de la tragedia, idea que Aristóteles inaugura en su Poética.
39  Xavier Zubiri habla de la «inteligencia sentiente», en su ensayo titulado con el mismo 
nombre, para referirse a la unidad intrínseca que constituyen el sentir y la inteligencia.
40  Se incluye también la metáfora, recurso literario al que acude el mito para explicar el 
mundo. La metáfora es una de las mediadoras de esa razón sumergida zambraniana, pues 
permite alcanzar «esos niveles de la realidad que escapan habitualmente a las palabras» (Revi-
lla, 2005: 111). Nietzsche añade que la metáfora es «ese impulso fundamental del hombre del 
que no se puede prescindir ni un solo instante» (2017: 34). En Aristóteles el lenguaje meta-
fórico «es lo único que no se puede tomar de otro y es señal de talento» (Aristóteles, 2007: 
100). Para Zambrano la tragedia griega y sus metáforas son «un espacio privilegiado para que 
la figura de una cierta especie de mediador aparezca» (Zambrano, 1989: 207-208).
41  Un ejemplo de pedagogía poética es la de Fernand Deligny (1913-1996). Deligny fue un 
educador, escritor y cineasta francés que se opuso a la educación clásica y representa la inven-
ción de corrientes alternativas a la psiquiatría clásica. La pedagogía de Deligny es una pro-
puesta de desdomesticación de la razón a través de la metáfora. Deligny toma el lenguaje 
metafórico, anunciado por Zambrano en su razón poética, como revelador de la palabra viva 
y configura así una pedagogía poética. En 1943 creó espacios de existencia abiertos para un 
grupo de niños autistas en un centro de acogida llamado «Le Grande Cordée», en Lille (Fran-
cia). Allí recogió notas para su obra, Los vagabundos eficaces, en la que relata, en un formato 
de diario de campo y en un lenguaje metafórico y poético, su pedagogía, o mejor, su antipe-
dagogía.



El conocimiento creador en el pensamiento educativo de María Zambrano  263

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 - 267. UNED, Madrid

4. Conclusiones

La razón poética de Zambrano es una filosofía educativa integradora, llega a 
todos y a toda la realidad vital. La razón que pretende teorizar la vida,  unificar y 
homogeneizar, no es alcanzable por todos, pero todos necesitan un saber. Zam-
brano se pregunta si «el logos ha amparado la endeble vida de cada hombre» 
(Zambrano, 2015a: 695). Por eso, referirse a las cosas que no son, también como 
verdad, es propio de la pedagogía poética. Se trata, por tanto, de una pedago-
gía que se dirige hacia una verdad no excluyente, que ha sido confinada por la 
cultura y el pensamiento dominantes; verdad que se halla en lo literario –en la 
novela y la poesía–.

La pedagogía poética evoca un saber hondamente necesitado, precisado por 
una educación que persiga transformar al individuo y la sociedad. Al liberar la 
palabra de la estructura del lenguaje a través de la persuasión íntima de la pala-
bra, esta retoma la intensidad de la vida y del lenguaje, reelabora el sentido y 
permite la transformación de las relaciones y estructuras de poder que dominan 
y  someten a una serie de opciones que hay que escoger. La pedagogía poética 
acerca el conocimiento pretendido hoy en el ámbito educativo a la intuición42 
del ser sobre la realidad inasible, para que sea movido por una razón que no deje 
de lado los abismos y el delirio, y no impida los senderos de lo desconocido.

La necesidad de indagar viene dada por la existencia de una realidad sumer-
gida, que solo a través del sentir es semidesvelada, intuida. Por eso, darse sentido 
y dar sentido al mundo es guiar nuestras vidas. Únicamente al permitirnos sentir 
la realidad sumergida tenemos acceso a ella, podemos intuirla e impulsar nuestro 
pensamiento43. De modo que, en educación, el «logos sumergido [está] en eso 
que clama por ser dentro de la razón (…) [pues] si originariamente el hombre 
fuera un ser enteramente revelado a sí mismo, no tendría que pensar, no tendría 
ninguna necesidad de medir, de sondear» (Zambrano, 2011c: 168-169).

Es en Las palabras del regreso que Zambrano habla de un conocimiento crea-
dor, que es el buscado por la persona. Por ello, una transformación creadora es 

42  La pedagogía poética se fundamenta en una razón fenomenológica que, como advierte Mª 
Carmen López, es intuitiva, sensible y eidética (López, 2013: 134), y posee la capacidad de 
retener las notas esenciales de una vivencia.
43  Como dice Zambrano en Las dos metáforas del conocimiento, sentir es ver con el corazón 
(Zambrano, 2007b: 45). Por eso, el sentir también alberga sentido.



264 Elena Perez Mejuto

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 -267. UNED, Madrid

aquella que sin duda viene dictada por su propia necesidad. Hablamos de darle 
sentido a lo necesario, que viene a ser llamada desde dentro y solo parece emerger 
agudizando el oído de las voces interiores. Únicamente a través de un camino 
educativo que contemple la palabra íntima, poética y literaria –que no preten-
da solamente narrar hechos sino transmitir sentires y sentidos, que no persiga 
desprenderse de las razones del sentir–, puede aspirar la persona a una realidad 
más amplia y transitable. Y la aspiración a una realidad más amplia implica la 
necesidad de transformar la realidad, pero para transformar la realidad primero 
hay que hallarla. Si el abismo entre yo y el mundo es insalvable entonces la per-
sona no puede hallar sentido a su existencia. Si la persona no puede velar por sí 
misma ni por los otros, la transformación social se hará también inalcanzable. Es 
cometido de la educación implicarse en tan esencial búsqueda.

La educación desarrolla el pensamiento y la palabra se da en el aula. No 
obstante, hay palabras que deberían incorporarse al ámbito educativo. Nos refe-
rimos a las palabras del sentir, que son palabras que otorgan sentido. Aquellas 
que carecen de estructuras fijas y jerarquías herméticas; las innombrables; las 
que no se llegan a pronunciar, como la nostalgia, la fe, la esperanza, la confianza 
y la piedad, es decir, palabras que dan cuenta de sentires a los que la filósofa se 
refiere como razones de vida.

En definitiva, la fidelidad a lo esencial es necesaria para recuperar la vida del 
logos que habita las aulas. La vida del logos se completa con lo esencial porque es 
de lo que hoy aún anda falta. Y lo esencial es lo que siempre se ve amenazado por 
la falta de palabras, por la dificultad de encontrarlas. Por ello, es relevante salvar 
la vida de su hermetismo, plasmar lo que padecemos a través de la palabra, este 
es el objetivo de la pedagogía poética.

Se ha destacado la necesidad de tratar con una realidad que adquiera forma 
y sentido a través de la novela y la poesía; sentido es lo que Zambrano perseguía, 
lo que debe perseguir también la educación. Si no hay una forma de darse la 
persona que no sea fruto del sentir, se tratará de descender al sentir para recorrer 
en educación, como trazó Zambrano con su razón poética, un ir adentrándose 
en las entrañas para ascender luego a la luz del pensamiento.



El conocimiento creador en el pensamiento educativo de María Zambrano  265

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 - 267. UNED, Madrid

Bibliografía 

Abellán, J.L. (2001). El exilio como constante y como categoría. Madrid: Biblioteca Nue-
va.

Arendt, H. (2015). Eichman en Jerusalén. Barcelona: Penguin Random House Grupo 
Editorial.

Aristóteles (2007). Poética. Madrid: Alianza Editorial.

Casado, Á. (2011). “Filosofía y Educación en España: Luzuriaga y la Revista de 
Pedagogía”. Bajo Palabra, Revista de Filosofía, II Época, nº 6, pp. 53-62.

Casado, Á. y J. Sánchez-Gey (2007a). “Filosofía y educación en María Zambrano”. 
Revista española de pedagogía, nº 238, pp. 545-558.

— (2007b). Filósofos españoles en la Revista de Pedagogía (1922-1936). Las Palmas de 
Gran Canaria: Ediciones Idea.

— (2007c). María Zambrano. Filosofía y Educación. Manuscritos. Málaga: Editorial 
Ágora. 

Cirlot, V. (2007). Figuras del destino. Mitos y símbolos de la Europa medieval. Madrid: 
Ediciones Siruela.

Cortázar, J. (2016). Las armas secretas. Madrid: Ediciones Cátedra.

De Alejandría, C. (1998). El pedagogo. Madrid: Editorial Gredos.

Deligny, F. (2015). Los vagabundos eficaces. Barcelona: Editorial UOC.

Kant, I. (2015). Lecciones de ética. Barcelona: Austral.

Larrosa, J. (1990). “Filosofia i pedagogia. Notes sobre una posició limítrofa”. Temsps 
d’Educació, 3, pp. 253-272.

Larrosa, J. y S. Fenoy (2002). Maria Zambrano. L’art de les mediacions. Textos pedagò-
gics. Barcelona: Universitat de Barcelona.

López, Mª C. (2013). Dos filosofías del Sentir: M. Merleau-Ponty y M. Zambrano. 
Perspectiva fenomenológica. Editorial Académica Española.

Maillard, C. (1992). La creación por la metáfora. Introducción a la razón poética. Bar-
celona: Editorial Anthropos. 

Mèlich, J.C. (2016). “La raó impura. Per a una filosofia literaria”. Seminario llevado a 
cabo en La Central librería, Barcelona. 



266 Elena Perez Mejuto

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 -267. UNED, Madrid

Merleau-Ponty, M. (2015). La prosa del mundo. Madrid: Editorial Trotta. 

Nietzsche, F. (2017). Sobre la verdad y la mentira en sentido extramoral y otros fragmen-
tos de filosofía del conocimiento. Madrid: Editorial Tecnos.

Parente, L. (2011). “María Zambrano: el ritmo del silencio y la respiración de la crea-
ción”. VI Boletín de estudios de filosofía y cultura Manuel Mindán, pp. 67-81.

Platón (2015). Diálogos III: Fedón, Banquete, Fedro. Madrid: Editoral Gredos.

Revilla, C. (1998). Claves de la razón poética. María Zambrano: un pensamiento en el 
orden del tiempo. Madrid: Editorial Trotta.

— (2003). “Acerca del lenguaje de la razón poética”. Signos filosóficos, núm. 9, pp. 81-98.

— (2005). Entre el alba y la aurora. Sobre la filosofía de María Zambrano. Barcelona: 
Icaria Editorial. 

Sánchez-Gey, J. (2010). “El educador: interrogantes y oportunidades”. Religión y 
Cultura, LVI, pp. 69-81.

Savater, F. (et al.) (). Papeles de Almagro. El pensamiento de María Zambrano. 
Madrid: Zero. 

Zambrano, M. (). “La reforma del entendimiento español”. Revista Hora de 
 España, IX, pp. -. 

— (1986). De la aurora. Madrid: Ediciones Turner. 

— (1988). El sueño creador. Madrid: Club Internacional del Libro. 

— (1989). Senderos. Barcelona: Anthropos Editorial del Hombre. 

— (1991). Los bienaventurados. Madrid: Ediciones Siruela. 

— (1995). La confesión: género literario. Madrid: Ediciones Siruela. 

— (2001). “Los orígenes de la novela”. Papeles del Seminario María Zambrano, núm. 3, 
pp. 147-148. 

— (2004). De la aurora. Madrid: Tabla Rasa Libros y Ediciones. 

— (2007a). Algunos lugares de la poesía. Madrid: Editorial Trotta. 

— (2007b). Islas. Madrid: Editorial Verbum. 

— (2009). Las palabras del regreso. Madrid: Ediciones Cátedra. 

— (2011a). Claros del bosque. Madrid: Ediciones Cátedra. 



El conocimiento creador en el pensamiento educativo de María Zambrano  267

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 249 - 267. UNED, Madrid

— (2011b). El pensamiento vivo de Séneca. Madrid: Ediciones Cátedra. 

— (2011c). Notas de un método. Madrid: Editorial Tecnos. 

— (2012). “El horizonte y la destrucción”. Aurora, Documentos 2012, pp. 48-53. 

— (2015a). Obras completas I. Barcelona: Galaxia Gutenberg. 

— (2015b). Obras completas VI. Barcelona: Galaxia Gutenberg. 

— (2016). Obras completas II. Barcelona: Galaxia Gutenberg. 

Enviado: 17/01/2017

Recibido: 31/07/2017

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 




