QUENTIN MEILLASSOUX, Después de la finitud. Ensayo sobre la necesidad de la
contingencia, Buenos Aires: Caja Negra (2015), 204 pdginas.

Gastén Ricardo Rossi’

Después de la finitud es el primer libro publicado por Quentin Meillassoux,
discipulo de Alain Badiou, y un ensayo que ha cobrado relevancia por ser la
semilla del reciente movimiento filoséfico llamado “realismo especulativo” (en
lugar de “materialismo especulativo”, como pretendia su autor). Como indica el
subtitulo de la obra, se busca alcanzar alli un absoluto: /z necesidad de la contin-
gencia. Pero esta propuesta, aunque desafiante ante toda filosofia pos-kantiana
que ha derrumbado cualquier absoluto metafisico, no pretende volver a una
forma de “realismo ingenuo”. En efecto, Meillassoux redobla la apuesta, pues si
bien no puede sostenerse ya la existencia de un ente absoluto, si debe sostenerse
un absoluto que no es ente: lo Ginico necesario es que no haya entes necesarios.

Esta obra nos llega traducida al espafiol por Margarita Martinez en 2015, tras
nueve afos de su edicién original francesa (2006). Ademads de esta, sélo tenemos
una conferencia suya traducida al espanol: “Contingencia y absolutizacién de lo
uno” (2011). En francés, Meillassoux ha publicado numerosos articulos y tiene
ya otros dos libros editados: Le nombre et la siréne (2011) y Métaphysique et fiction
des mondes hors-science (2013).

Después de la finitud estd estructurado en cinco capitulos, precedidos por un
prefacio de Alain Badiou: “La ancestralidad”, “Metafisica, fideismo, especula-
cién”, “El principio de factualidad”, “El problema de Hume” y “La revancha de
Ptolomeo”. La edicién de Caja Negra incluye las notas aclaratorias del propio
autor. Aunque en éstas aparecen citadas varias obras capitales de la filosofia,
las referencias no son precisas, pues suelen no indicar el nimero de pdgina o
pardgrafo. Habiendo sefialado esto, es indudablemente un texto claro a la vez
que suficientemente preocupado por la rigurosidad de su exposicién, de forma
que puede interesar al publico general tanto como a estudiantes y especialistas.

" Estudiante de Licenciatura en Filosoffa, UNSAM (Buenos Aires, Argentina)
g-r.rossi.09@gmail.com

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid



398 RESENAS

El capitulo “La ancestralidad” sefala lo problemdtico que resulta considerar
los enunciados ancestrales propios de la ciencia en el contexto de una filosofia
pos-kantiana que ha dado acogida al correlacionismo. Alli Meillassoux considera
ancestrales aquellos enunciados que refieren a acontecimientos previos a la apari-
cién del hombre en la Tierra, o incluso previos a toda vida. El correlacionismo es,
por su parte, toda doctrina filoséfica que sostenga la originariedad de la correla-
cién entre conciencia y mundo. Es decir, asegura que no tenemos acceso mds que
a una conciencia(de)mundo, y no a la conciencia o al mundo por separado o “en
si”. En el contexto de una filosofia semejante se ha abandonado la verdad como
adecuaciéon. Dado que no hay un mundo “en si” (independiente de mi relacién
con ¢él) con el que pueda adecuarse mi enunciado, la verdad deberd fundamen-
tarse a partir de la intersubjetividad: es el acuerdo al interior de una comunidad
cientifica lo que otorga valor de verdad a sus enunciados.

Meillassoux se pregunta entonces, en estas coordenadas, qué sentido tiene
decir que el origen del universo ocurrié hace 13,5 millones de afios. Inmediata-
mente la respuesta correlacional aparece como un contra-sentido: si la primacia
la tiene la correlacién, la donacién (el darse del mundo a la conciencia) debe ser
previa al acontecimiento, y no viceversa. Pues no hay nada que pudiera ser previo
a una conciencia a la cual fuera correlativa. Esto no significa que el enunciado
ancestral no sea verdadero para el correlacionismo, ya que estd fundado en una
experiencia presente y es universalizable por una comunidad cientifica. Pero si
no puede asegurarse que el acontecimiento del origen del universo preceda a
toda donacién, el sentido verdadero de tal enunciado supone una retroyeccion
(desde la donacidén presente a un pasado) que funciona al modo de un “como
si”: «es lo dado presente que retroyecta un pasado gue parece ancestral» (p. 45).
Asi, a manos del correlacionismo, el enunciado ancestral no hace sino perder
enteramente su sentido.

En “Metafisica, fideismo, especulacién”, Meillassoux indica que si quiere
recobrarse el sentido de los enunciados ancestrales, debe retomarse la distin-
cién entre cualidades primarias y secundarias ya empleada por Descartes para
distinguir algo “fuera de mi”. Pero puesto que ahora esa distincién no puede ser
usada de modo pre-critico, debe hacerse una critica del “argumento ontolégi-
co” cartesiano, vacidndolo de su contenido problemdtico y reteniendo la forma
argumentativa que permita asegurar un Gran Afuera, ese exterior al “domo” de
la correlacién conciencia-mundo a cuyo interior estariamos confinados. Lo que
se pretende es alcanzar un absoluto que si no es él mismo matemidtico, debe

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid



RESENAS 399

al menos permitir derivar la absolutizacién desde la matemdtica para lograr la
fundamentacién de los enunciados ancestrales.

Para ello se exponen los correlacionismos que funcionan de critica a aquella
distincién entre cualidades primarias y secundarias: su modelo débil, asociado
a Kant, y su modelo fuerte, presente en la filosofia contempordnea y con sus
mdximos exponentes en Heidegger y Wittgenstein. Mientras que el modelo débil
senala la imposibilidad de conocer la cosa en si pero la posibilidad de pensarla, el
modelo fuerte asegura que pensar algo “en si” tampoco es posible. Radicaliza la
critica del cérculo correlacional —que indica la imposibilidad de salir de la corre-
lacién conciencia-mundo para alcanzar una verdad por fuera de ella— sefialando
que nunca puedo decir que porque algo sea para nosotros sea también “en si”, asi
ello sea el principio de no contradiccién: que no sea pensable algo contradictorio
no indica que sea imposible.

Estos correlacionismos que son critica de cualquier prueba ontolégica, y por
tanto de toda metafisica entendida como doctrina filoséfica que explica lo que
es a partir de la existencia de cierto ente necesario, terminan por atacar también
el principio de razén. Ya no permiten decir de todo ente que tenga razén de ser
y de ser asi, retrocediendo hasta un ente que deba ser causa de si mismo. Al
contrario, las formas mismas en que la correlacién estd dada carecen de razén de
ser asi y s6lo pueden ser descriptas: meramente podemos mostrar la facticidad
de esas invariantes que configuran cémo nos es dado el mundo, sin tener saber
positivo alguno acerca de ellas.

Pero esta radicalizacién de la critica tiene otra consecuencia: si ya no hay
vinculo posible del pensamiento con el absoluto, de manera que tampoco puede
asegurarse racionalmente la inexistencia de un absoluto, se legitima todo discurso
que asegure el acceso a un absoluto, siempre que su via de acceso no sea racional.
Una creencia ya no puede probar que es privilegiada por estar racionalmente
fundada, pues ahora todo acceso poético-religioso al absoluto estd permitido y
no hay posibilidad de una critica racional a ello. Por eso Meillassoux sostiene que
el final de la metafisica es la victoria del fideismo. En vez de que la modernidad
significara el comienzo de una secularizacién progresiva, significé realmente el
en-religamiento de la razén a medida que esta se descristianizaba.

Se encuentra alli una nueva urgencia para recuperar un acceso al absolu-
to, superadora de la necesidad de legitimar los enunciados ancestrales. Si cual-
quier discurso “irracional” sobre el absoluto es igualmente legitimo, no hay

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid



400 RESENAS

herramientas para luchar contra la violencia de los fanatismos que proclaman ser
depositarios exclusivos de una revelacion absoluta. Se hace imperativo, entonces,
a la vez que mantener una critica al dogmatismo que implique rechazar todo
absoluto metafisico, sostener una critica contra los fanatismos. Esto significard
«volver a encontrar en el pensamiento un poco de absoluto» (p. 85).

“El principio de la factualidad” comienza con este proyecto: alcanzar un
absoluto no metafisico y capaz de atravesar las redes del correlacionismo fuerte.
Meillassoux sefiala que quienes absolutizaron el correlato no lograron esto, de
manera que lo absoluto debe ser entonces /z facticidad del correlato. Tal absolu-
tizacidn surge como una consecuencia de la misma intencién desabsolutizante
del circulo correlacional, cuya diferenciacién entre el “en-si” y el “para-nosotros”
(ntcleo de su critica) descansa sobre la posibilidad de pensar algo otro en relacién
con lo dado. En efecto, legitimando toda propuesta “irracional” sobre el absoluto,
se admite que ese ser-otro es pensable y ello no puede sino ser un absoluto. De
igual modo podemos decir que nos sabemos mortales solamente porque pensa-
mos en la muerte como ese posible ser-otro, independiente del “para-nosotros”
propio de la correlacién.

Dado que la absolutizacién de la facticidad hace de la falta de razén un saber
positivo, conlleva el abandono del principio de razén. Tal principio, ademds de
estar presente en toda metafisica, es también propio del correlacionismo fuerte,
que aun sostiene la creencia en una Razén tltima aunque inaccesible al discurso
racional. La propuesta de la critica especulativa es oponerse a esto con el principio
de irrazén: no hay Razén dltima, ni pensable ni impensable. Meillassoux muestra
que a partir de este principio es posible probar los enunciados acerca del en-si
que Kant simplemente admitia: que la cosa en si es no contradictoria y que existe
una cosa en si. Que la cosa en si es no-contradictoria es consecuencia de que un
ente contradictorio es imposible, porque un ente semejante serfa necesario y eso
es imposible segtin el principio de irrazén. Que debe haber entes contingentes se
extrae también del principio de irrazén o, lo que es lo mismo, de la necesidad de
la contingencia del ente. Pues que haya entes contingentes no es ello mismo un
hecho del mundo. Si asi fuera, hablarfamos de una facticidad de la facticidad y,
sin embargo, para pensar una facticidad, absolutizamos aquella del nivel superior.
Si pretendiéramos todavia asegurar la facticidad de la facticidad, requerirfamos
absolutizar una facticidad de tercer orden, y asf hasta el infinito. Este cardcter
no-factual o necesario de la facticidad es lo que enuncia el principio de factualidad
(cara positiva del principio de irrazén).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid



RESENAS 401

“El problema de Hume” se ocupa de una objecién a la primacia del Caos (el
absoluto antes alcanzado), puesto que parece no dejar en pie siquiera las leyes
fisicas. Se pregunta entonces a la propia posicion especulativa cémo podria vivirse
ante tal incertidumbre, o bien, cémo es que las cosas no cambian incesantemen-
te. Meillassoux sehala que esta cuestién debe resolverse sin recurrir a la existencia
de leyes inmutables, lo cual implica también evitar sostener que nuestro universo
no es sino una tirada de dados extraordinariamente favorable.

Lo problemdtico en todas las soluciones al conocido problema de Hume
radica en que siempre admiten la necesaria uniformidad de la naturaleza. Kant,
en su deduccién objetiva de las categorias, supone ya que la aparente estabili-
dad de las leyes de la naturaleza implica su necesidad y que, si no fuera asi, la
inestabilidad fenoménica seria tal que no podria haber ninguna conciencia ni
un mundo correlacionado a ella. Aunque Hume senala la imposibilidad de fun-
damentar esa uniformidad de la naturaleza con los medios a nuestra disposicién
(la experiencia y el principio de no-contradiccién), carga esta deficiencia sobre
nuestro conocimiento de la naturaleza y no sobre la naturaleza misma.

La aceptacién de la uniformidad de la naturaleza surge implicita o expli-
citamente por una implicacién frecuencial: vemos que la naturaleza no cambia
su comportamiento a cada momento, de modo que no debe ser capaz de cam-
biar sin razén (sus leyes deben ser necesarias). Asi, si nuestro universo es visto
como una cara de un dado compuesto por infinidades de universos, el que cada
lanzamiento de este “universo-dado” haya caido sobre nuestro “universo-cara”
no puede sino ser visto como una aberracién probabilistica. Pero suponer que
nuestro universo es beneficiario de esta aberracion es tan improbable como pro-
blemdtico. Pues ademds de sumirnos en un temor constante al cambio aleatorio
del orden de las cosas, no nos libera de la necesidad de las leyes naturales: el
Azar seria ahora la gran ley inmutable (si bien no determinista), que supone a
su vez condiciones constantes entre una tirada del dado y otra: si la forma del
dado cambiara, el dado saliera volando o se hundiera, no habria manera de hacer
un cdlculo probabilistico. Esto permitiria extraer que las categorias de “azar” y
“probabilidad”, aplicables a los objetos de nuestro universo, son inaplicables a
las leyes mismas del universo y que el temor al desorden es absurdo, puesto que
surge de la misma concepcidn aleatoria de las leyes fisicas.

Para la refutacién definitiva de la implicacién frecuencial, Meillassoux recurre
al transfinito. En efecto, sefiala que una de las grandes ensenanzas del teorema
de Cantor es que, en el contexto de la axiomdtica estdndar de conjuntos, lo

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid



402 RESENAS

cuantificable no puede ser abarcado en un conjunto “Todo”. Y si es posible
mostrar un caso en que lo pensable matemdtico no es totalizable, tendremos ya
razones para rechazar la seguridad con que se impone la implicacién frecuen-
cial. La aplicacién de las categorias de probabilidad y azar, entonces, no podri
asegurarse sino por la experiencia, ya que resulta igualmente concebible que lo
posible sea totalizable tanto como que no lo sea. Meillassoux acusa aqui a Kant
(de modo propiamente kantiano) de otorgar a la razén aleatoria una pretensién
excesiva al aplicarse fuera de los meros limites de la experiencia.

En “La revancha de Ptolomeo” se muestra que la supuesta revolucién coper-
nicana hecha por Kant en la Critica de la razén pura no es sino una contrarrevo-
lucion ptrolemaica a la verdadera revolucién copernicana. Porque mientras que
el sentido original de esta era el descentramiento del observador en el siste-
ma solar, el movimiento kantiano fue exactamente inverso: poner al sujeto de
conocimiento en el centro del proceso de conocimiento. Asi, mientras que la
ciencia moderna instaba con Galileo a descubrir un mundo independiente del
pensamiento via las matemdticas, la filosofia instauraba y comprimia cada vez
mis el circulo correlacional. Segiin Meillassoux, esta es la catdstrofe kantiana,
cuya trampa central proviene de una mala comprensién de lo esencial de la
revolucién copérnico-galileana. Si bien la ciencia moderna era capaz de hacer
colapsar los saberes antiguos y mostrar que toda forma de absoluto metafisico
estaba ya perimida, también ordenaba pensar otro modo de absolutidad en el
pensamiento mediante la matematizacién de la naturaleza que permitia el des-
centramiento copernicano. Sin embargo, Kant vio en el despertar humeano de
su sueno dogmadtico que al tiempo que debia abandonarse el absoluto metafisico,
debia abandonarse todo tipo de absoluto.

La tarea de una filosofia especulativa, senala Meillassoux, debe ser la reabso-
lutizacién del alcance de las matemadticas desde dos puntos de vista diferentes.
En primer lugar, para resolver el problema de la ancestralidad, debe derivarse del
principio de factualidad que todo lo que es matemdticamente pensable es abso-
lutamente posible. Esta es una absolutizacion éntica, pues concierne a todos los
entes posibles, es decir, a aquellos entes contingentes cuya existencia es pensable
como indiferente al pensamiento. En segundo lugar, debe darse una resolucién
especulativa definitiva (y ya no hipotética como en el capitulo anterior) del
problema de Hume, probando que la estabilidad de la naturaleza es un hecho
independiente del pensamiento. Esto habr4 de hacerse estableciendo que las leyes
naturales extraen su estabilidad de una propiedad absoluta de la temporalidad
que es la intotalizacién de los posibles: andlogamente al Teorema de Cantor, no

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid



RESENAS 403

es posible captar en un conjunto Zodo todos los mundos posibles. Esta serd una
absolutizacion ontoldgica, pues si se deriva el alcance absoluto e incondicional-
mente necesario del teorema de la intotalizacién de lo transfinito, se establecerd
que lo posible en cuanto tal debe ser necesariamente intotalizable.

Después de la finitud es uno de esos libros que obliga a repensar el modo en
que se hace filosoffa. En efecto, si el pensar filoséfico (mds atin desde la moder-
nidad) implica una constante indagacién introspectiva de lo que él mismo es y,
cada vez mds con mds insistencia, de coémo es que ha llegado a ser lo que es, no
hay razones para obviar la obra de Meillassoux. Esta nos ofrece una lectura dife-
rente y plausible del giro dado por la filosoffa moderna tras el advenimiento de
la ciencia matematizante de la naturaleza. Si bien este giro llevé a la filosofia a ver
sus propias limitaciones, ello fue alcanzado al precio de obturar las capacidades de
las que atn gozaba y que eran consecuencia del mismo movimiento de la ciencia
natural. Una de las grandes propuestas de Meillassoux es la invitacién a pensar
esto: si bien la ciencia moderna implicaria la destruccién de toda metafisica,
probablemente sea un error considerar que en el mismo movimiento habria de
eliminarse la potencia especulativa del pensamiento, de la que también se sirve
aquella para su proyecto matematizante de la naturaleza. Irénicamente y contra
todo prondstico “anti-realista” producto de la critica kantiana, hay una critica
de la critica que abre una nueva posibilidad a la especulacién, que —Meillassoux
nos promete— ya no pecard de ingenua.

Bibliografia

MErLLassoux, Quentin (2006). Aprés la finitude. Paris: Seuil.

—(2011). “Contingencia y absolutizaciéon de lo uno”. Nombres, ano XX, n° 25,

pp-171-200.
—~(2011). Le nombre et la siréne. Paris: Fayard.

—(2013). Métaphysique et fiction des mondes hors-science. Paris: Aux forges de
Vulcain.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Recono-
cimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid






