
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid

Quentin Meillassoux, Después de la finitud. Ensayo sobre la necesidad de la 
contingencia, Buenos Aires: Caja Negra (2015), 204 páginas.

Gastón Ricardo Rossi*

Después de la finitud es el primer libro publicado por Quentin Meillassoux, 
discípulo de Alain Badiou, y un ensayo que ha cobrado relevancia por ser la 
semilla del reciente movimiento filosófico llamado “realismo especulativo” (en 
lugar de “materialismo especulativo”, como pretendía su autor). Como indica el 
subtítulo de la obra, se busca alcanzar allí un absoluto: la necesidad de la contin-
gencia. Pero esta propuesta, aunque desafiante ante toda filosofía pos-kantiana 
que ha derrumbado cualquier absoluto metafísico, no pretende volver a una 
forma de “realismo ingenuo”. En efecto, Meillassoux redobla la apuesta, pues si 
bien no puede sostenerse ya la existencia de un ente absoluto, sí debe sostenerse 
un absoluto que no es ente: lo único necesario es que no haya entes necesarios.

Esta obra nos llega traducida al español por Margarita Martínez en 2015, tras 
nueve años de su edición original francesa (2006). Además de esta, sólo tenemos 
una conferencia suya traducida al español: “Contingencia y absolutización de lo 
uno” (2011). En francés, Meillassoux ha publicado numerosos artículos y tiene 
ya otros dos libros editados: Le nombre et la siréne (2011) y Métaphysique et fiction 
des mondes hors-science (2013). 

Después de la finitud está estructurado en cinco capítulos, precedidos por un 
prefacio de Alain Badiou: “La ancestralidad”, “Metafísica, fideísmo, especula-
ción”, “El principio de factualidad”, “El problema de Hume” y “La revancha de 
Ptolomeo”. La edición de Caja Negra incluye las notas aclaratorias del propio 
autor. Aunque en éstas aparecen citadas varias obras capitales de la filosofía, 
las referencias no son precisas, pues suelen no indicar el número de página o 
parágrafo. Habiendo señalado esto, es indudablemente un texto claro a la vez 
que suficientemente preocupado por la rigurosidad de su exposición, de forma 
que puede interesar al público general tanto como a estudiantes y especialistas.

* Estudiante de Licenciatura en Filosofía, UNSAM (Buenos Aires, Argentina)
 g.r.rossi.09@gmail.com



398 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid

El capítulo “La ancestralidad” señala lo problemático que resulta considerar 
los enunciados ancestrales propios de la ciencia en el contexto de una filosofía 
 pos-kantiana que ha dado acogida al correlacionismo. Allí Meillassoux considera 
ancestrales aquellos enunciados que refieren a acontecimientos previos a la apari-
ción del hombre en la Tierra, o incluso previos a toda vida. El correlacionismo es, 
por su parte, toda doctrina filosófica que sostenga la originariedad de la correla-
ción entre conciencia y mundo. Es decir, asegura que no tenemos acceso más que 
a una conciencia(de)mundo, y no a la conciencia o al mundo por separado o “en 
sí”. En el contexto de una filosofía semejante se ha abandonado la verdad como 
adecuación. Dado que no hay un mundo “en sí” (independiente de mi relación 
con él) con el que pueda adecuarse mi enunciado, la verdad deberá fundamen-
tarse a partir de la intersubjetividad: es el acuerdo al interior de una comunidad 
científica lo que otorga valor de verdad a sus enunciados.

Meillassoux se pregunta entonces, en estas coordenadas, qué sentido tiene 
decir que el origen del universo ocurrió hace 13,5 millones de años. Inmediata-
mente la respuesta correlacional aparece como un contra-sentido: si la primacía 
la tiene la correlación, la donación (el darse del mundo a la conciencia) debe ser 
previa al acontecimiento, y no viceversa. Pues no hay nada que pudiera ser previo 
a una conciencia a la cual fuera correlativa. Esto no significa que el enunciado 
ancestral no sea verdadero para el correlacionismo, ya que está fundado en una 
experiencia presente y es universalizable por una comunidad científica. Pero si 
no puede asegurarse que el acontecimiento del origen del universo preceda a 
toda donación, el sentido verdadero de tal enunciado supone una retroyección 
(desde la donación presente a un pasado) que funciona al modo de un “como 
si”: «es lo dado presente que retroyecta un pasado que parece ancestral» (p. 45). 
Así, a manos del correlacionismo, el enunciado ancestral no hace sino perder 
enteramente su sentido.

En “Metafísica, fideísmo, especulación”, Meillassoux indica que si quiere 
recobrarse el sentido de los enunciados ancestrales, debe retomarse la distin-
ción entre cualidades primarias y secundarias ya empleada por Descartes para 
distinguir algo “fuera de mí”. Pero puesto que ahora esa distinción no puede ser 
usada de modo pre-crítico, debe hacerse una crítica del “argumento ontológi-
co” cartesiano, vaciándolo de su contenido problemático y reteniendo la forma 
argumentativa que permita asegurar un Gran Afuera, ese exterior al “domo” de 
la correlación conciencia-mundo a cuyo interior estaríamos confinados. Lo que 
se pretende es alcanzar un absoluto que si no es él mismo matemático, debe 



Reseñas 399

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid

al menos permitir derivar la absolutización desde la matemática para lograr la 
fundamentación de los enunciados ancestrales.

Para ello se exponen los correlacionismos que funcionan de crítica a aquella 
distinción entre cualidades primarias y secundarias: su modelo débil, asociado 
a Kant, y su modelo fuerte, presente en la filosofía contemporánea y con sus 
máximos exponentes en Heidegger y Wittgenstein. Mientras que el modelo débil 
señala la imposibilidad de conocer la cosa en sí pero la posibilidad de pensarla, el 
modelo fuerte asegura que pensar algo “en sí” tampoco es posible. Radicaliza la 
crítica del círculo correlacional –que indica la imposibilidad de salir de la corre-
lación conciencia-mundo para alcanzar una verdad por fuera de ella– señalando 
que nunca puedo decir que porque algo sea para nosotros sea también “en sí”, así 
ello sea el principio de no contradicción: que no sea pensable algo contradictorio 
no indica que sea imposible.

Estos correlacionismos que son crítica de cualquier prueba ontológica, y por 
tanto de toda metafísica entendida como doctrina filosófica que explica lo que 
es a partir de la existencia de cierto ente necesario, terminan por atacar también 
el principio de razón. Ya no permiten decir de todo ente que tenga razón de ser 
y de ser así, retrocediendo hasta un ente que deba ser causa de sí mismo. Al 
contrario, las formas mismas en que la correlación está dada carecen de razón de 
ser así y sólo pueden ser descriptas: meramente podemos mostrar la facticidad 
de esas invariantes que configuran cómo nos es dado el mundo, sin tener saber 
positivo alguno acerca de ellas. 

Pero esta radicalización de la crítica tiene otra consecuencia: si ya no hay 
vínculo posible del pensamiento con el absoluto, de manera que tampoco puede 
asegurarse racionalmente la inexistencia de un absoluto, se legitima todo discurso 
que asegure el acceso a un absoluto, siempre que su vía de acceso no sea racional. 
Una creencia ya no puede probar que es privilegiada por estar racionalmente 
fundada, pues ahora todo acceso poético-religioso al absoluto está permitido y 
no hay posibilidad de una crítica racional a ello. Por eso Meillassoux sostiene que 
el final de la metafísica es la victoria del fideísmo. En vez de que la modernidad 
significara el comienzo de una secularización progresiva, significó realmente el 
en-religamiento de la razón a medida que esta se descristianizaba.

Se encuentra allí una nueva urgencia para recuperar un acceso al absolu-
to, superadora de la necesidad de legitimar los enunciados ancestrales. Si cual-
quier discurso “irracional” sobre el absoluto es igualmente legítimo, no hay 



400 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid

 herramientas para luchar contra la violencia de los fanatismos que proclaman ser 
depositarios exclusivos de una revelación absoluta. Se hace imperativo, entonces, 
a la vez que mantener una crítica al dogmatismo que implique rechazar todo 
absoluto metafísico, sostener una crítica contra los fanatismos. Esto significará 
«volver a encontrar en el pensamiento un poco de absoluto» (p. 85).

“El principio de la factualidad” comienza con este proyecto: alcanzar un 
absoluto no metafísico y capaz de atravesar las redes del correlacionismo fuerte. 
Meillassoux señala que quienes absolutizaron el correlato no lograron esto, de 
manera que lo absoluto debe ser entonces la facticidad del correlato. Tal absolu-
tización surge como una consecuencia de la misma intención desabsolutizante 
del circulo correlacional, cuya diferenciación entre el “en-sí” y el “para-nosotros” 
(núcleo de su crítica) descansa sobre la posibilidad de pensar algo otro en relación 
con lo dado. En efecto, legitimando toda propuesta “irracional” sobre el absoluto, 
se admite que ese ser-otro es pensable y ello no puede sino ser un absoluto. De 
igual modo podemos decir que nos sabemos mortales solamente porque pensa-
mos en la muerte como ese posible ser-otro, independiente del “para-nosotros” 
propio de la correlación.

Dado que la absolutización de la facticidad hace de la falta de razón un saber 
positivo, conlleva el abandono del principio de razón. Tal principio, además de 
estar presente en toda metafísica, es también propio del correlacionismo fuerte, 
que aún sostiene la creencia en una Razón última aunque inaccesible al discurso 
racional. La propuesta de la crítica especulativa es oponerse a esto con el principio 
de irrazón: no hay Razón última, ni pensable ni impensable. Meillassoux muestra 
que a partir de este principio es posible probar los enunciados acerca del en-sí 
que Kant simplemente admitía: que la cosa en sí es no contradictoria y que existe 
una cosa en sí. Que la cosa en sí es no-contradictoria es consecuencia de que un 
ente contradictorio es imposible, porque un ente semejante sería necesario y eso 
es imposible según el principio de irrazón. Que debe haber entes contingentes se 
extrae también del principio de irrazón o, lo que es lo mismo, de la necesidad de 
la contingencia del ente. Pues que haya entes contingentes no es ello mismo un 
hecho del mundo. Si así fuera, hablaríamos de una facticidad de la facticidad y, 
sin embargo, para pensar una facticidad, absolutizamos aquella del nivel superior. 
Si pretendiéramos todavía asegurar la facticidad de la facticidad, requeriríamos 
absolutizar una facticidad de tercer orden, y así hasta el infinito. Este carácter 
no-factual o necesario de la facticidad es lo que enuncia el principio de factualidad 
(cara positiva del principio de irrazón).



Reseñas 401

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid

“El problema de Hume” se ocupa de una objeción a la primacía del Caos (el 
absoluto antes alcanzado), puesto que parece no dejar en pie siquiera las leyes 
físicas. Se pregunta entonces a la propia posición especulativa cómo podría vivirse 
ante tal incertidumbre, o bien, cómo es que las cosas no cambian incesantemen-
te. Meillassoux señala que esta cuestión debe resolverse sin recurrir a la existencia 
de leyes inmutables, lo cual implica también evitar sostener que nuestro universo 
no es sino una tirada de dados extraordinariamente favorable.

Lo problemático en todas las soluciones al conocido problema de Hume 
radica en que siempre admiten la necesaria uniformidad de la naturaleza. Kant, 
en su deducción objetiva de las categorías, supone ya que la aparente estabili-
dad de las leyes de la naturaleza implica su necesidad y que, si no fuera así, la 
inestabilidad fenoménica sería tal que no podría haber ninguna conciencia ni 
un mundo correlacionado a ella. Aunque Hume señala la imposibilidad de fun-
damentar esa uniformidad de la naturaleza con los medios a nuestra disposición 
(la experiencia y el principio de no-contradicción), carga esta deficiencia sobre 
nuestro conocimiento de la naturaleza y no sobre la naturaleza misma.

La aceptación de la uniformidad de la naturaleza surge implícita o explí-
citamente por una implicación frecuencial: vemos que la naturaleza no cambia 
su comportamiento a cada momento, de modo que no debe ser capaz de cam-
biar sin razón (sus leyes deben ser necesarias). Así, si nuestro universo es visto 
como una cara de un dado compuesto por infinidades de universos, el que cada 
lanzamiento de este “universo-dado” haya caído sobre nuestro “universo-cara” 
no puede sino ser visto como una aberración probabilística. Pero suponer que 
nuestro universo es beneficiario de esta aberración es tan improbable como pro-
blemático. Pues además de sumirnos en un temor constante al cambio aleatorio 
del orden de las cosas, no nos libera de la necesidad de las leyes naturales: el 
Azar sería ahora la gran ley inmutable (si bien no determinista), que supone a 
su vez condiciones constantes entre una tirada del dado y otra: si la forma del 
dado cambiara, el dado saliera volando o se hundiera, no habría manera de hacer 
un cálculo probabilístico. Esto permitiría extraer que las categorías de “azar” y 
“probabilidad”, aplicables a los objetos de nuestro universo, son inaplicables a 
las leyes mismas del universo y que el temor al desorden es absurdo, puesto que 
surge de la misma concepción aleatoria de las leyes físicas. 

Para la refutación definitiva de la implicación frecuencial, Meillassoux recurre 
al transfinito. En efecto, señala que una de las grandes enseñanzas del teorema 
de Cantor es que, en el contexto de la axiomática estándar de conjuntos, lo 



402 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid

 cuantificable no puede ser abarcado en un conjunto “Todo”. Y si es posible 
mostrar un caso en que lo pensable matemático no es totalizable, tendremos ya 
razones para rechazar la seguridad con que se impone la implicación frecuen-
cial. La aplicación de las categorías de probabilidad y azar, entonces, no podrá 
asegurarse sino por la experiencia, ya que resulta igualmente concebible que lo 
posible sea totalizable tanto como que no lo sea. Meillassoux acusa aquí a Kant 
(de modo propiamente kantiano) de otorgar a la razón aleatoria una pretensión 
excesiva al aplicarse fuera de los meros límites de la experiencia.

En “La revancha de Ptolomeo” se muestra que la supuesta revolución coper-
nicana hecha por Kant en la Crítica de la razón pura no es sino una contrarrevo-
lución ptolemaica a la verdadera revolución copernicana. Porque mientras que 
el sentido original de esta era el descentramiento del observador en el siste-
ma solar, el movimiento kantiano fue exactamente inverso: poner al sujeto de 
conocimiento en el centro del proceso de conocimiento. Así, mientras que la 
ciencia moderna instaba con Galileo a descubrir un mundo independiente del 
pensamiento vía las matemáticas, la filosofía instauraba y comprimía cada vez 
más el círculo correlacional. Según Meillassoux, esta es la catástrofe kantiana, 
cuya trampa central proviene de una mala comprensión de lo esencial de la 
revolución copérnico-galileana. Si bien la ciencia moderna era capaz de hacer 
colapsar los saberes antiguos y mostrar que toda forma de absoluto metafísico 
estaba ya perimida, también ordenaba pensar otro modo de absolutidad en el 
pensamiento mediante la matematización de la naturaleza que permitía el des-
centramiento copernicano. Sin embargo, Kant vio en el despertar humeano de 
su sueño dogmático que al tiempo que debía abandonarse el absoluto metafísico, 
debía abandonarse todo tipo de absoluto.

La tarea de una filosofía especulativa, señala Meillassoux, debe ser la reabso-
lutización del alcance de las matemáticas desde dos puntos de vista diferentes. 
En primer lugar, para resolver el problema de la ancestralidad, debe derivarse del 
principio de factualidad que todo lo que es matemáticamente pensable es abso-
lutamente posible. Esta es una absolutización óntica, pues concierne a todos los 
entes posibles, es decir, a aquellos entes contingentes cuya existencia es pensable 
como indiferente al pensamiento. En segundo lugar, debe darse una resolución 
especulativa definitiva (y ya no hipotética como en el capítulo anterior) del 
problema de Hume, probando que la estabilidad de la naturaleza es un hecho 
independiente del pensamiento. Esto habrá de hacerse estableciendo que las leyes 
naturales extraen su estabilidad de una propiedad absoluta de la temporalidad 
que es la intotalización de los posibles: análogamente al Teorema de Cantor, no 



Reseñas 403

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 40, 2017, pp. 397 - 403. UNED, Madrid

es posible captar en un conjunto Todo todos los mundos posibles. Esta será una 
absolutización ontológica, pues si se deriva el alcance absoluto e incondicional-
mente necesario del teorema de la intotalización de lo transfinito, se establecerá 
que lo posible en cuanto tal debe ser necesariamente intotalizable.

Después de la finitud es uno de esos libros que obliga a repensar el modo en 
que se hace filosofía. En efecto, si el pensar filosófico (más aún desde la moder-
nidad) implica una constante indagación introspectiva de lo que él mismo es y, 
cada vez más con más insistencia, de cómo es que ha llegado a ser lo que es, no 
hay razones para obviar la obra de Meillassoux. Esta nos ofrece una lectura dife-
rente y plausible del giro dado por la filosofía moderna tras el advenimiento de 
la ciencia matematizante de la naturaleza. Si bien este giro llevó a la filosofía a ver 
sus propias limitaciones, ello fue alcanzado al precio de obturar las capacidades de 
las que aún gozaba y que eran consecuencia del mismo movimiento de la ciencia 
natural. Una de las grandes propuestas de Meillassoux es la invitación a pensar 
esto: si bien la ciencia moderna implicaría la destrucción de toda metafísica, 
probablemente sea un error considerar que en el mismo movimiento habría de 
eliminarse la potencia especulativa del pensamiento, de la que también se sirve 
aquella para su proyecto matematizante de la naturaleza. Irónicamente y contra 
todo pronóstico “anti-realista” producto de la crítica kantiana, hay una crítica 
de la crítica que abre una nueva posibilidad a la especulación, que –Meillassoux 
nos promete– ya no pecará de ingenua.

Bibliografía

Meillassoux, Quentin (2006). Après la finitude. Paris: Seuil.
–(2011). “Contingencia y absolutización de lo uno”. Nombres, año XX, nº 25, 

pp.171-206.
–(2011). Le nombre et la siréne. Paris: Fayard.
–(2013). Métaphysique et fiction des mondes hors-science. Paris: Aux forges de 

Vulcain.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Recono-
cimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 




