
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

EL HORIZONTE ESCATOLÓGICO EN EL 

IDEARIO DE ZOROASTRO

THE SCHATOLOGICAL HORIZON IN THE 

ZOROASTER IDEARY

María Teresa ROMÁN LÓPEZ

UNED

Resumen: El objetivo de este artículo es presentar sucintamente el núcleo central 
del ideario de Zoroastro en lo relativo a las cuestiones escatológicas recogidas en parte 
en los Gāthā que, en cierta medida, puede ayudarnos a entender algunas de las razones 
que justifican la influencia profunda que el zoroastrismo ha tenido en el mundo oriental 
y occidental.

Palabras clave: Zoroastro, religión, Gāthā, Avesta, cristianismo, judaísmo, escato-
logía, Chinvat, Ahura Mazdāh, Dāenā, Saošyant, alma, juicio individual, la resurrección 
del cuerpo y la vida eterna.

Abstract: The aim of this paper is show, succinctly, the whole of Zoraster’s thin-
king in relation to eschatological matters extracted from Gāthā. To some extent, this 
can help us understand some of the reasons for the deep influence that Zoroastrianism 
has had in the Eastern and Western words. 

Keywords: Zoroaster, Religion, Gāthā, Avesta, Christianity, Judaism, Eschatology, 
Chinvat, Ahura Mazdāh, Dāenā, Saošyant, Soul, individual judgement at death, the 
resurrection of the body and everlasting life.



24 María Teresa Román 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

1. Introducción

Hermana, en nombre de este Dios que nos ilumina, acepta este libro 

sagrado que te traigo, el libro de nuestro legislador Zoroastro.

Montesquieu, Cartas Persas

Mientras que una parte importante del pensamiento de la India conver-
gió en una suerte de monismo idealista de la mano de las Upani hads y en el 
agnosticismo pragmático del Buddha Śākyamuni, el Irán antiguo, gracias al 
ideario de Zoroastro1 (un místico, un chamán2, un profeta, un legislador, un 

1 Su denominación más exacta es Zarathuštra. Los griegos, interpretándola mal, le llamaron 
Zoroastres, aludiendo a su reputación de astrólogo, de donde procede nuestro Zoroastro. Los 
escritores de la antigüedad transmitieron el nombre del célebre místico y profeta bajo diferen-
tes formas: «Los griegos anteriores a Jesucristo le escribían: Zóroaestrès o Zóroastros, de 
donde se derivó la palabra Zarâdes. De esta última debemos distinguir el nombre Zarátas, 
Záratos, Záras o Zarês de que hacen mención Plutarco, Clemente Alejandrino, Suidas y otros 
[...] Pero aún es más probable que algunos escritores hayan confundido ambos nombres como 
el Zôramasdrês de Suidas, con Zôroastrès y Oromasdês. Por trasposición de una letra lleva 
también el nombre de Zazraustês. Estas y otras formas con que los escritores griegos modifi-
caron el primitivo nombre de Zoroastro, tienen fácil explicación admitiendo el hecho proba-
ble de que le recibieron de los babilonios o de los persas que ya le habían modificado: esto 
mismo observamos en Orosmasdês u Ormuz, que se acerca más a la forma de las inscripcio-
nes cuneiformes Aurmad que a la primitiva forma de Zendavesta Ahuramazda. En los idio-
mas modernos de la Persia se nota aún más la variedad: en pehleví Zartust y Zartuhast; en 
parsi Zarathust; en persa moderno Zardusht, Zàrtusht, Zardisht, etc. Del nombre Zend 
Zaradhustra se derivó el adjetivo Zaradhustris con el que se designa a los partidarios de la 
doctrina que fue revelada al profeta por Ahura-mazda». GARCÍA AYUSO, F., 1874: Los 
pueblos iranios y Zoroastro, Imprenta de J. Noguera, Madrid, pp. 6-7.
2 «Al analizar los Avesta, estudiosos tales como Philippe Gignoux y Gherardo Gnoli llegaron 
a la conclusión de que la religión iraní estaba efectivamente basada en una ideología chamá-
nica. Gnoli lo deduce del “estado de maga”, mencionado en los Gâthâ, o himnos de Zaratus-
tra, las partes más antiguas del Avesta. De acuerdo con Gnoli, el mago gático se refiere a una 
experiencia extática, un estado de unión visionario con los arcángeles zoroástricos, los amesha 
spentas (inmortales benéficos). Este estado está definido como una iluminación especial (cis-
ti), una forma de sabiduría trascendental más allá del lenguaje y de la percepción […] Igual 
que Gnoli, Gignoux analiza la terminología usada en los Avesta para referirse a un vidente, 
habitualmente descrito como “justo” (ashavan y arday) en el sentido de que, igual que los 
muertos justos, puede vislumbrar la vida posterior mientras aún está vivo. Además, Gignoux 
cree que ciertos elementos chamánicos del zoroastrismo están relacionados con el concepto 
iraní del alma libre». COULIANO, 



El horizonte escatológico en el ideario de Zoroastro 25

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

inspirado fundador, un sacerdote cualificado de la religión étnica tradicional3 
–es decir, la que compartían los indoiranios del segundo milenio a.C.– , y su 
gran reformador, etc.), autor de los Gāthā4, iba a ser la caja de resonancia de  
la afirmación monoteísta –o apenas politeísta y casi monoteísta5– de mayor 
envergadura que el mundo antiguo haya conocido6, junto con la de Israel.

3  «Zarathushtra, it is evident from the Gâthâs, was a qualified and practising priest, and 
according to Indo-Iranian custom he would have begun his training in childhood, learning 
about the gods and the rituals for their proper worship, and being taught myths and legends, 
priestly lore and the craft of composing religious verses, which if inspiration came could 
become manthras, holy words of power. For some pupils with especial gifts –which the 
prophet undoubtedly possessed– there was probably also training in the techniques of attain-
ing mantic experience». 
CARR, B. Y MACHALINGAM, I. (eds.), 1997: Companion Encyclopedia of Asian Philosophy, 
Routledge, Londres y Nueva York, p. 9. 
4  «L’œuvre de Zoroastre nous est connue par les Gâthâs, textes archaïques qui lui sont for-
mellement attribués, par des textes contemporaines (Yashts) dans lesquels on trouve des élé-
ments polythéistes de la religion populaire de L’Iran ancien, enfin para les textes postérieurs 
de l’Avesta tardif qui regroupèrent l’ensemble des traditions aux époques parthe, sassanide et 
post-sassanide. Ce second Avesta, dû en grande partie aux mages, introduit dans le zoroas-
trisme original des éléments du zervanisme, du mithraïsme et de la religion populaire ». DU 
BREUIL, P., 1984: Histoire de la religion et de la philosophie zoroastriennes, Du Rocher, Móna-
co, p. 19.
5  Nada queda fuera del ámbito creador de Ahura Mazdā, ni siquiera las tinieblas, lo que 
parece estar claramente en oposición con el dualismo, que se sugiere en otros himnos: «Ved 
que se trata de (los dos) Espíritus primitivos que han sido conocidos y declarados (desde 
antiguo, de siempre, en todo tiempo) como una pareja (que combina sus esfuerzos opuestos)» 
(Yasna 30,3); «(Si), cuando se reunieron los dos Espíritus allí al principio (de las cosas) para 
crear la vida y la esencia de vida y para determinar cómo debería ordenarse el fin del Mundo 
(destinaron) la peor vida (el Infierno) para los malos y el Mejor Estado Mental (el Cielo) para 
los buenos (los santos)» (30,4); «(Cuando) cada uno hubo  terminado su parte en la obra de 
la Creación, cada cual de ellos escogió el modo de formar su reino (perfectamente separado y 
distinto del otro). De los dos, el malo (el Demonio) escogió (naturalmente) el mal, sacando 
(y obteniendo) con ello los peores resultados posibles, mientras que el Espíritu más bondado-
so escogió la (Divina) Justicia» (30,5). BERGUA, B. (ed.), 1992: El Avesta, Edit. Clásicos 
Bergua, Madrid, p. 88. Probablemente Ahura Mazdā, el Dios Supremo, no era la única dei-
dad, pero sí fue la primera en existir. Zoroastro quizá había llegado a esa conclusión después 
de meditar sobre la historia de la creación, que afirmaba que: «al principio sólo existía una 
unidad de cada cosa; una planta, un animal, un ser humano. Tal vez fue la reflexión acerca de 
esta singularidad lo que permitió a Zoroastro convencerse de que al principio había existido 
un solo dios». COHN, N., 1995: El cosmos, el caos y el mundo venidero. Las antiguas raíces de 
la fe apocalíptica, Crítica, Barcelona, p. 97.
6  «¿Fue Zarathustra el primer fundador de una religión o hubo algún otro hombre antes que 
él que apartándose del politeísmo en que había acabado por cristalizar el primitivo animismo 
personificador de las fuerzas de la Naturaleza, fue capaz de descubrir el monoteísmo 
 pensando que de haber algo superior a los hombres e incluso su creador, así como de todo 



26 María Teresa Román 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

No hay datos fidedignos del lugar donde nació Zaratustra7 (según la forma 
iraní de su nombre, si bien es más conocido por la forma griega, Zoroastro): 
las opiniones varían entre el siglo VI8 y el XVII a.C.9, entre Media y diversas 
regiones de Irán oriental, desde Corasmia y Sogdiana (cuencas inferior y superior 
del Amur Daria y del Sir Daria, que desembocan en el mar Aral), hasta Seistán, 
en la frontera de Afganistán, Pakistán e Irán. 

En un momento dado, Zoroastro tuvo iluminaciones, alucinaciones o 
visiones en las que veía y oía al Gran Dios denominado Ahura Mazdā10 (el Sabio 

cuanto existía, este algo, esta Potencia no podía ser sino una? Al llegar aquí un nombre viene 
a la mente, el de Akhenatón. Pero la reforma de éste fue de tal modo flor de un día». BER-
GUA, J. B. (ed.), 1992: ob.cit., p. 12.
7 No es infrecuente revestir la figura de un gran santo, de un fundador de una religión o de 
un personaje clave en la espiritualidad de un país con importantes elementos legendarios que 
potencian y embellecen su imagen hasta que, en la mayoría de los casos, queda convertido en 
un arquetipo, en un modelo ejemplar… Los únicos datos no legendarios se encuentran en los 
Gāthā, poemas de un estilo refinado y con frecuencia poco claros; representan los fragmentos 
más antiguos del Avesta.  
8  En Origen y meta de la historia, Jaspers da el nombre de «eje de la historia» universal al 
periodo comprendido entre los años 800 y 200 a.C., en el que vivieron los grandes fundado-
res de religiones y los grandes filósofos de Oriente y Occidente: «En este tiempo se concen-
tran y coinciden multitud de hechos extraordinarios. En China viven Confucio y Lao-tse, 
aparecen todas las direcciones de la filosofía china, meditan Mo Ti, Chuang-Tse, Lie-Tse y 
otros muchos. En la India surgen los Upanischadas, vive Buda, se desarrollan, como en Chi-
na, todas las posibles tendencias filosóficas, desde el escepticismo al materialismo, la sofística 
y el nihilismo. En el Irán enseña Zarathustra la excitante doctrina que presenta al mundo 
como el combate entre el bien y el mal. En Palestina aparecen los profetas, desde Elías, 
siguiendo por Isaías y Jeremías, hasta el Deuteroisaías. En Grecia encontramos a Homero, los 
filósofos –Parménides, Heráclito, Platón–, los trágicos. Tucídides, Arquímedes. Todo lo que 
estos nombres no hacen más que indicar se origina en estos cuantos siglos casi al mismo tiem-
po en China, en la India, en el Occidente, sin que supieran unos de otros [...] En esta época 
se constituyen las categorías fundamentales con las cuales todavía pensamos, y se inician las 
religiones mundiales de las cuales todavía viven los hombres». JASPERS, K., 1980: Origen y 
meta de la historia, Alianza Editorial, Madrid, pp. 20 y 21.
9  Véase FINEGAN, J., 1963: Esplendores de las antiguas religiones, Luis de Caralt, vol., 1, 
Barcelona, pp. 96-104.
10  «Entre todos los seres sobrenaturales o divinos, uno de ellos, Ahura, toma la preeminencia 
gracias a su superior sabiduría; estriba ésta en el celo con que defiende y preconiza el asha, 
paralelamente a como, del lado indio, Varuna será el guardián del rita. Es una sabiduría que 
discierne las leyes naturales y morales y que se pone a su servicio. Así lo designa el título de 
Mazdâ, el “inteligente”. Cuando Mazdâ y Ahura, comprensión y poder, se asocien, primero 
gradual y después definitivamente, habrá quedado constituido el dios supremo de los persas: 
Ahura Mazda (Ormazd)». MASSON-OURSEL, P., 1947: La filosofía en Oriente, Sudameri-
cana, Buenos Aires, p. 81.



El horizonte escatológico en el ideario de Zoroastro 27

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

Señor), rodeado de seis figuras radiantes: «Una mañana, mientras celebraba el 
festival de primavera, Zoroastro se levantó al amanecer y bajó al río a tomar agua 
para el sacrificio diario. Al ir vadeándolo, se sumergió en el puro elemento y, 
cuando emergió, vio a un ser resplandeciente que estaba de pie junto a la orilla. 
Este ser le dijo que su nombre era Vohu Manah (Buen Propósito). Una vez que se 
hubo asegurado de las buenas intenciones de Zoroastro, le condujo a la presencia 
del mayor de los ahuras: Mazda, señor de la sabiduría y la justicia, y que estaba 
rodeado por su séquito de siete dioses radiantes. Este le dijo a Zoroastro que 
debía movilizar a su pueblo en una guerra santa contra el error y la violencia»11. 

A partir de aquella experiencia creyó ser el profeta designado por los dioses de 
una fe religiosa que difería en gran medida de la fe tradicional; y aunque nunca 
pretendió abolir ésta última, lo cierto es que Zoroastro intentó reformarla; esto le 
supuso la enemistad del clero tradicional. El Yasna (46,1), informa de los ataques 
de los seguidores de los antiguos cultos y el exilio que el gran profeta tuvo que 
sufrir: «¿En qué tierra estableceré mi religión, que aquí es rechazada? ¿Adónde 
iré con mis alabanzas? Ni el (príncipe) deudo, ni el caballero aliado, ni nadie me 
hace (ofrecimientos que puedan ayudar a mi causa), ni siquiera los trabajadores 
y muchos menos los tiranos de la provincia». 

Como sucede con frecuencia, Zoroastro no logró establecerse como profeta 
en el lugar en que había transcurrido su infancia y adolescencia, por lo que al 
cabo de unos años tuvo que cambiar de localidad y llegó a los dominios del 
príncipe Vištaspa12, el cual estableció la fe del profeta iraní en su territorio y allí 
tuvo lugar la puesta de largo de su doctrina13: «Quand finalement un Prince perse 
appelé Vichtâspa ou Hystaspe décida d’embrasser la foi nouvelle, un puissant 
mouvement de conversion commença; car le prince déclara immédiatement son 
intention de répandre à travers tout son royaume la religión zoroastrienne»14. 

11  ARMSTRONG, K., 2007: La Gran Transformación, Paidós, Barcelona, pp. 29-30.  
12  « Il serait le dernier roi de la “quasi légendaire dynastie des Kayanides” [...] Prototype du 
laïc zoroastrien selon Marijan Molé, il est présenté comme un personnage clé de la vie de 
Zarathustra». DUMARCET, L., 1999: Zarathustra, De Vecchi, París, p. 87.
13  Distintos eruditos reconocen tres momentos básicos en la historia del ideario zoroástrico: 
1) el de los comienzos, determinado por el mensaje del profeta iranio, que conocemos, fun-
damentalmente, gracias a los Gâthâ; 2) el de la refundición religiosa posterior, llevada a cabo 
por el grupo sacerdotal zoroástrico como compromiso entre la nueva fe y los cultos tradicio-
nales, que vemos claramente plasmado en el Avesta canónico; y 3) el de la religión reinstitui-
da en el periodo sasánido.  
14  TOMLIN, F., 1952: Les grands philosophes de l’Orient, Payot, París, p. 134.



28 María Teresa Román 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

El objetivo de este artículo es acercarse a algunos de los aspectos más reve-
ladores del ideario de Zoroastro en lo relativo a las cuestiones escatológicas15 
(recogidas en parte en los Gāthā) que, en cierta medida, puede ayudarnos a 
entender algunas de las razones de justifican la influencia profunda que el zoroas-
trismo ha tenido en el mundo oriental y occidental16. Dada, pues, la imposibi-
lidad de ofrecer una información completa y pormenorizada del tema y asumir 
una totalidad más allá de nuestras posibilidades, hemos convertido nuestra tarea 
en una fructífera aproximación. 

El universo escatológico de Zoroastro

15  La información completa sobre la doctrina escatológica zoroastriana se encuentra en un 
libro pahlavi, el Bundahišn («Creación original»), que data posiblemente del siglo IX d.C y 
en él leemos lo siguiente.: «En el tiempo, cuya duración total es de doce mil años, se distin-
guen cuatro periodos de tres mil años cada uno. El primero de ellos estuvo dominado por los 
fravashis, espíritus ancestrales que después actuarían como genios guardianes de los hombres 
y de otros espíritus. Durante los tres mil años siguientes aparecieron el primer hombre y el 
primer buey, y fue en esta época cuando, según una versión, los arcángeles formaron el cuer-
po de Zaratustra, si bien hasta comienzos del último de los eones no se presentaría como 
personaje histórico. En el tercer periodo predominaron las fuerzas del mal y fueron creados 
los progenitores de la humanidad, de quienes descendían los fundadores de la dinastía irania-
na. El cuerpo y último periodo, inaugurado por el fundador del zoroastrismo, no ha llegado 
aún a su consumación. A intervalos de mil años, Zaratustra será seguido de tres “salvadores”, 
el último de los cuales Saoshyant o Mesías, nacido sobrenaturalmente de una virgen que 
beberá en un lago cuyas aguas conservan el semen de Zaratustra con ese fin, instaurará en el 
mundo un nuevo orden glorioso. Resucitarán entonces los muertos, y en el Juicio Final se 
procederá a separar a buenos y malos, hecho lo cual se verterá metal fundido sobre la tierra y 
el infierno. Para los buenos será sedante “como leche templada”, pero para los malos será un 
suplicio espantoso que consumirá toda la culpa que han contraído. Ahrimán y sus demonios 
será arrojados a las llamas, o expulsados a las tinieblas exteriores para ser ocultos o destruidos 
al final. Se crearán un nuevo cielo y una nueva tierra en los que el bien, la alegría y la paz 
reinarán para siempre, y Ahura Mazda lo será todo en todos». JAMES, E.O., 1984: Historia 
de las religiones, Alianza Editorial, Madrid, pp. 132-133. 
16  «Zoroaster was thus the first to teach the doctrines of an individual judgement, Heaven 
and Hell, the future resurrection of the body, the general Last Judgment, and life everlasting 
for the reunieted soul and body. These doctrines were to become familiar articles of faith to 
much of mankind, through borrowings by Judaism, Christianity and Islam». BOYCE, M., 
2001: Zoroastrians. Their Religious Beliefs and Practices, Routledge, Londres y Nueva York, p. 
29.



El horizonte escatológico en el ideario de Zoroastro 29

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

Para el ideario zoroástrico, la muerte no representa el final de la vida del ser 
humano17. En efecto, después de morir, el alma18 del fallecido permanece tres 
días y tres noches cerca del cadáver19 y entona un canto de bienaventuranza o 

17  «En su aspecto físico-corporal, el hombre se compone de un cuerpo (tanu). Este es anima-
do y vivificado por la “fuerza vital”, que se pierde con la muerte. La separación de la fuerza 
vital del cuerpo ocasiona después de la muerte la descomposición corporal. Según la literatu-
ra pehlevi, en la resurrección, el cuerpo es restaurado en forma transfigurada […] En su 
aspecto psíquico-espiritual, el hombre se compone de: 1) Alma (urvan): urvan es el principio 
espiritual en el hombre, gracias al cual éste sigue viviendo después de la muerte como ser 
personal. 2) Daēna: el modo de pensar de la personalidad humana espiritual, formado por la 
conciencia. 3) Baodha: una expresión que no se presenta más que en el Awesta reciente, y que 
equivale a “facultad perceptiva”, en el sentido de un conocimiento sensorial que no está unido 
simplemente al cuerpo, sino que sigue existiendo también después de la muerte. 4) K hrp (cf. 
latín corpus): significa, de una parte, cuerpo; de otra, “figura”, “forma”, y no está ligado al 
cuerpo terreno. En este sentido es en el que también a los fravaschis (espíritus protectores de 
los muertos) se les atribuye “figura”». KÖNIG, F., 1960: “La religión de Zarathustra”, en 
KÖNIG, F., Cristo y las religiones de la tierra, Biblioteca de Autores Cristianos, vol. II, 
Madrid, pp. 599-600.
18  El término «alma» no tiene el mismo significado que en el cristianismo, aquí hay que 
contemplarlo como el de una personalidad espiritual que sigue existiendo después de la muer-
te física.
19  Una interesante descripción de la suerte del alma tras abandonar la vida está recogida en 
el Mēnōk i Khrat (1.73-116): «Durante tres días y tres noches el alma dará vueltas alrededor 
de la almohada donde reposa tu cuerpo. (74) Y en el amanecer del cuarto día, (el alma) acom-
pañada del bienaventurado Srôsh, el buen Vây, y el poderoso Vahrâm, y combatida por Ast-
vihât (el demonio de la muerte), el perverso Vây, el demonio Frêhzisht y el demonio Vizisht, 
y perseguida por la mala voluntad de Cólera, el malhechor que lleva una espada sangrienta, 
(alcanzará) el alto y terrible Puente de la Retribución al que tiene que llegar cada hombre 
cuya alma se salva y cada hombre cuya alma es condenada. Allí hay muchos enemigos espe-
rando. (75) Aquí (el alma sufrirá) debido a la mala voluntad de la Cólera que empuña una 
espada sangrienta y de Astvihât, que engulle toda la creación y nunca tiene suficiente, (76) y 
(se beneficiará) de la mediación de Mihr, Srôsh y Rashn, y (someterá) sus acciones a la pesada 
del recto Rashn que no permite inclinarse a ningún lado las balanzas de los dioses espirituales, 
ni a favor de los que se salvan ni a favor de los que se condenan, ni a favor de los reyes ni de 
los príncipes: (77) no tanto como un cabello permite que fallen (las balanzas), y no tiene 
acepción (de personas), (78) porque imparte de modo imparcial justicia a ambos: a los reyes 
y a los príncipes y al más humilde de los hombres. (79) Y cuando el alma del que se ha salva-
do pasa a través del puente, la anchura del puente parece que es de una parasangana. (80) Y 
el alma del que se salva pasa acompañada del bienaventurado Srôsh. (81) Y sus buenas obras 
se reúnen con él en forma de una joven, más bella y hermosa que cualquier joven de la tierra. 
(82) Y el alma del que se ha salvado dice, “¿Quién eres tú? Pues nunca he visto sobre la tierra 
una joven más hermosa o bella que tú”. (83) En respuesta, la forma de la joven contesta: “No 
soy una joven, sino tus propias obras buenas, oh joven cuyos pensamientos y palabras, obras 
y religión fueron buenas. (84) Porque cuando sobre la tierra viste a alguien que ofrecía sacri-
ficios a los demonios, entonces tú te apartabas y ofrecías sacrificios a los dioses. (85) Y cuando 
veías a un hombre cometer actos de violencia y robo, afligir a los hombres buenos y tratarlos 



30 María Teresa Román 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

con desdén, y amontonar bienes adquiridos incorrectamente, tú te abstuviste de causar daño 
a las criaturas con violencia y rapiña por tu parte; (86) (y en lugar de esto), tú fuiste 
considerado para los hombres honrados, los respetaste y, diste hospitalidad, y dabas limosnas 
tanto al que venía de cerca como al que venía de lejos; (87) y tú reuniste tu riqueza de forma 
honrada. (88) Y cuando tú veías que alguien pronunciaba sentencia injusta o aceptaba 
sobornos o daba falso testimonio, tú te sentaste allí e hiciste un discurso justo y verdadero. 
(89) Yo soy tus buenos pensamientos, buenas palabras y buenas obras que tú pensaste, 
pronunciaste e hiciste [...] (91) Y cuando el alma parte de allí, entonces una fragante brisa 
flota hacia ella, (una brisa) más fragante que cualquier perfume. (92) Entonces dice el alma 
del que se ha salvado y pregunta a Srôsh: “¿Qué brisa es ésta, cuya fragancia nunca olí en la 
tierra?”. (93) Entonces el bienaventurado Srôsh responde al alma del que se ha salvado y dice: 
“Este es un viento (que flota) desde el Cielo, por eso es tan fragante”. (94) Entonces, con su 
primer paso cruza de un tranco (el cielo de) los buenos pensamientos; con su segundo (el 
cielo de) las buenas palabras, y con su tercero (el cielo de) las buenas acciones; y con su cuarto 
paso alcanza la Luz Infinita donde es todo bienaventuranza. (95) Y todos los dioses y 
Amahraspands, van a su encuentro y le preguntan cómo ha hecho su viaje, diciendo: “¿cómo 
pasaste de aquellos mundos transitorios, temibles, donde hay mucha maldad, a estos mundos 
que no mueren y en los que no hay adversario, oh joven, cuyos pensamientos y palabras, 
acciones y religión son buenos?” (96) Entonces Ohrmazd, El Señor, habla, diciendo: “no le 
preguntéis cómo ha realizado su viaje, porque ha sido separado de su querido cuerpo, y ha 
tenido un viaje terrible”. (97) Y ellos le sirvieron con los más suaves manjares y hasta con 
mantequilla de fuente primigenia, de tal forma que su alma pudiera reponerse después de las 
tres noches de terror del Puente, que le fueron infligidas por Astvitât y los otros demonios, 
(98) y le sientan en un trono lleno de joyas [...] (100) Y para siempre ya habita con los dioses 
espirituales rodeado de felicidad y para siempre». (101) Pero cuando el hombre que es 
condenado muere, durante tres días y tres noches, su alma flota por encima de su cabeza y se 
lamenta, diciendo: “¿Adónde iré y con quién tomaré refugio ahora?” (102) Y durante esos 
tres días y tres noches, ve con sus propios ojos todas las faltas y maldades que ha cometido 
cuando vivió en la tierra. (103) Al cuarto día el demonio Vizarsh llega y ata al alma del 
condenado de la manera más vergonzosa, y a pesar de la oposición del bienaventurado Srôsh, 
le arrastra hacia el Puente de la Retribución. (104) Entonces el justo Rashn hace que el alma 
del condenado comprenda que (ciertamente) está condenada. (105) Entonces el demonio 
Vizarsh se apodera del alma del que está condenado, la golpea y maltrata sin piedad, 
apremiado por la Cólera. (106) Y el alma del condenado grita con voz fuerte, lanza gemidos, 
y suplica con disculpas lamentables; se esfuerza mucho, aunque su fuerza vital ya no perdura. 
(107) Cuando todas sus luchas y sus lamentos han demostrado ser inútiles, que ninguna de 
las deidades ni ninguno de los demonios le van a ayudar, el alma es arrastrada contra su 
voluntad al más bajo de los infiernos por el demonio Vizarsh. (108) Entonces una joven que 
todavía no tiene los rasgos de una joven le sale al encuentro. (109) Y el alma del condenado 
dice a tan desgraciada muchacha,”¿Quién eres tú? Porque en la tierra nunca vi a una 
muchacha tan desfavorecida y horrible como tú”. (110) Y en respuesta la muchacha 
desfavorecida le dice: “No soy ninguna muchacha, sino que soy tus obras, —tus espantosas 
obras—, tus malos pensamientos, tus malas palabras, tus malas obras, y tu mala religión. 
(111) Porque cuando en la tierra tú veías a uno que ofrecía sacrificios a los dioses, entonces 
tú te sentabas (aparte) de él y ofrecías sacrificios a los demonios. (112) Y cuando tú veías a 
uno que respetaba a los hombres buenos y les proporcionaba hospitalidad, y que ofrecía 



El horizonte escatológico en el ideario de Zoroastro 31

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

desesperación, que hace experimentar al difunto o bien un indescriptible gozo o 
bien una profunda desolación: 

Si es alma buena, canta el himno de Ushtavaiti, augurándose la felicidad y 
goza de tantas alegrías cuantas tuvo durante el curso de toda su Vida. El alma del 
impío, en cambio, es atormentada durante ese tiempo con amarguras y dolores 
por la conciencia de sus malas acciones y por la no lisonjera perspectiva del próxi-
mo juicio, que ha de decidir su suerte. Canta el himno de las lamentaciones, y se 
reprocha no haber acumulado méritos durante su vida, sino sólo deméritos que 
la privan de las alegrías del mundo material y del espiritual20. 

El destino del alma del justo es el objeto de un relato conmovedor: «Al aca-
bar la tercera noche, cuando despunta la aurora, el alma del justo imagina estar 
rodeada de plantas y respirar perfumes. Parece que hacia ella sopla de la región 
del mediodía un viento odorífero, más odorífero que los otros».

Y el alma del justo semeja respirar este viento por la nariz y decirse: «¿De 
dónde sopla este viento, el más perfumado de cuantos respiró mi nariz?»

Al acercarse este viento, su propia Esencia se le aparece como una muchacha 
bella, resplandeciente, de brazos blancos, robusta, hermosa de semblante, esbelta, 
de senos altos, de forma noble, elevada cuna y glorioso linaje, como de quince 
años y más bella de forma que la más hermosa criatura. 

Y el alma del justo le pregunta: «¿Quién eres, señora, oh tú la más hermosa de 
las señoras que jamás vi?». Entonces su propia esencia le responde: «Oh tú, joven 
de buen pensamiento, de buena palabra, de buena acción y de buena esencia, 
yo soy tu propia esencia».

limosnas a los que venían de cerca como a los que venían de lejos, tú tratabas a los 
hombres buenos de modo despectivo les mostrabas falta de respeto, no les dabas limosnas 
y cerrabas las puertas (sobre ellos). (113) Y cuando tú veías a uno que estaba a favor de 
una sentencia justa o que no permitía los sobornos o daba testimonio verdadero o hablaba 
con rectitud, entonces tú te sentabas y ofrecías un juicio falso, y hablabas injustamente 

Destrucción y a los otros demonios». ZAEHNER, R.C., 1956: The teaching of the magi. A 
compendium of zoroastrian beliefs, Sheldon Press, Londres, pp. 133-138.
20  MESSINA, J., 1947: «La religión persa», en TACCHI VENTURI, P. (dir.), Historia de las 
religiones, Gustavo Gili, vol. II, Barcelona, p. 287.



32 María Teresa Román 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

«- ¿Y quién te amó por la majestad, la bondad, la belleza, el perfume, la fuerza 
victoriosa, el poder sobre los enemigos, con que apareces ante mí?

» -  Oh joven de buen pensamiento, de buena palabra, de buenos actos, de 
buena esencia, tú me amaste por la majestad, la bondad, la belleza, el perfume, 
la fuerza victoriosa, el poder sobre los enemigos con que aparezco ante ti.

» Cuando veías que alguien quemaba los muertos y adoraba ídolos, oprimir 
al prójimo y abatir árboles, te sentabas cantando ghâthâs, sacrificabas en honor 
de las aguas buenas y del fuego de Ahura Mazdâh y acogías al justo llegado de 
cerca o de lejos.

» Así, siendo amable, más amable me hiciste; siendo bella, me hiciste más 
bella; siendo deseable, más deseable aún; y ocupando un lugar alto, tú me pusiste 
en otro todavía más elevado»21.

Por el contrario, el viento que llega al alma del malvado es un aire pestilente, 
fétido, hediondo, procedente del norte, y su dāenā22, su otro yo, bajo una forma 
femenina arquetipizada es una horrible forma, una especie de bruja maloliente y 
cubierta de harapos, consecuencia de las malas acciones, palabras y pensamientos 
del individuo en su paso por la vida.

Antes de que el alma del difunto atraviese el puente Chinvat (Puente del 
Remunerador, Puente de la Retribución, Puente del Seleccionador o Puente de la 
Separación) empieza a tener sensaciones de miedo y desasosiego. Es, sobre todo, 
el alma del mentiroso la que siente temor de este paso. En los Gāthā leemos: «De 
esta forma la conciencia del malvado pierde la certeza del sendero recto; con su 
alma desnuda, tendrá miedo al atravesar el Puente del Seleccionador, al haberse 
apartado por sus propios actos del camino de la justicia y de la lengua»23. Por el 

21  DUCHESNE-GUILLEMIN, J., 1958: «La religión irania» en DRIOTON, E., CONTE-
NEAU, G. y DUCHESNE-GUILLEMIN, J., Las religiones del antiguo Oriente, Casal i Vall, 
Andorra, pp. 128-129.
22  «Este término de daena, intraducible, evoca la “conciencia religiosa”, es decir, la persona-
lidad ética que se ha ido formando a lo largo de la existencia del sujeto, integrada por el 
conjunto de los actos, palabras, pensamientos, etc. de los que el hombre es responsable. El 
alma, de una forma u otra, percibe su doble, y por ello se da cuenta de lo que vale ante los 
ojos del Sabio Señor. Pero este doble posee en el mazdeísmo existencia propia, personalidad 
independiente y va a representar el papel de “psicopompo”». VARENNE, J., 1976: Zoroastro, 
Edaf, Madrid, 1976, pp. 83-84.
23  VARENNE, J., ob.cit., p. 226.



El horizonte escatológico en el ideario de Zoroastro 33

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

contrario, todas aquellas almas que se rigen por los preceptos de Ahura Mazda, 
pasarán como Zoroastro, sobre el puente Chinvat para ir al encuentro del Sabio 
Señor: «Quienesquiera que sean, hombres o mujeres, que me den esos dones de 
vida, que sabes son los mejores, ¡oh Mazda!, y que me bendigan por medio de 
Tu Buena Mente. Con ellos iré, los acompañaré y los invitaré a que Te rindan 
homenaje (en la Tierra), pues con todos ellos avanzaré finalmente hasta el puente 
del Juez» (Yasna 46,10).

Al otro lado del puente Chinvat, que une este mundo con el del más allá, se 
celebra un juicio24. Cuando éste ha terminado, la sentencia fallada es ejecutada 
inmediatamente. El fallo judicial será positivo o negativo según las acciones de 
la persona: «Al contemplarte, como te contemplé (y consideré), como el (Ser) 
supremo en cuanto a la generación de la vida, puesto que estableciste, para 
recompensar palabras y obras, el mal para los malos y la bendición de la felicidad 
para los buenos» (Yasna 43,5). La sentencia judicial divide a los seres humanos 
en tres categorías: Las almas de los que han realizado a lo largo de su vida bue-
nas acciones; las que han realizado malas acciones. Puede ocurrir que los actos 
buenos y malos lleguen a un punto de equilibrio, entonces está previsto, aunque 
no de manera muy clara, una especie de limbo o lugar intermedio, situado entre 
la tierra y las estrellas, permaneciendo allí hasta el Juicio Final.

Sin embargo, este juicio y sus consecuencias (buenas para unos, malas para 
otros) no representan para el ser humano el acto final de su trayectoria en el 
mundo. En la última etapa de la edad cósmica, todas las almas serán revestidas 
de nuevo de sus cuerpos (resucitados)25 y formarán parte en la lucha final, que 
finalizará con la victoria del bien. El universo será renovado y purificado, y las 
almas serán sometidas a la prueba del fuego. El principio del mal y su cohorte 

24  Algunas fuentes mencionan tres jueces: Mitra, Sraosha y Rashnu. 
25  «Luego se añadirá una nueva idea escatológica, la de la resurrección de los cuerpos. Esta 
creencia parece muy antigua, pero se proclama expresamente en el Yasht 19,11.89 […] que 
habla de la resurrección de los muertos” en relación con la venida del “Viviente”, es decir, del 
Saoshyant anunciado por Zaratustra. La resurrección se enmarca, por tanto, en la renovación 
final, que implica además el juicio universal. Numerosas ideas, algunas de ellas muy antiguas, 
se articulan ahora en una grandiosa visión escatológica: el mundo radical y completamente 
renovado representa, de hecho, una nueva creación que jamás será viciada por el asalto de los 
demonios; la resurrección de los cuerpos, que en realidad es una recreación de los cuerpos, 
equivale a una cosmogonía en virtud del paralelismo microcosmos-macrocosmos, concepción 
arcaica común a numerosos pueblos indoeuropeos, pero que en la India y el Irán tuvo un 
desarrollo considerable» ELIADE, M., 1978: Historia de las creencias y de las ideas religiosas, 
Cristiandad, vol. I, Madrid, p. 348.



34 María Teresa Román 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

perecerán en el último combate, dando lugar a un mundo renovado, más exce-
lente e imperecedero, que jamás tendría fin ni conocería la corrupción bajo la 
autoridad de Ahura Mazda: 

«Primero se producirá una separación durante tres días y tres noches entre 
cielo e infierno, de acuerdo con el esquema zoroástrico típico. Después, por 
efecto de un impacto, probablemente de un meteoro, montañas y colinas se 
fundirán en un río en el que se purificará a toda la humanidad. Aun entonces 
se mantendrán las diferencias, ya que para los justos ese río será semejante a la 
leche, pero a los pecadores les parecerá metal fundido.

» Una vez superada tal prueba, todos los hombres estarán juntos y alabarán 
a Ahura Mazdā. Tendrá lugar entonces el sacrificio de un buey, con cuya gra-
sa, unida al haoma, se preparará el hûsh, que distribuido entre todos los hará 
inmortales»26.

Acerca de este acto final de la vida del mundo, hay una descripción muy 
detallada en el Bundahišn. Saošyant, el tercer vástago de Zoroastro, que recibirá 
el sobrenombre de auxiliador, tendrá un papel decisivo; con su acción conducirá 
de nuevo a la humanidad a su condición primitiva27:

«Él hará la existencia resplandeciente, de juventud perenne, inmortal, inco-
rruptible, inmarcesible, eternamente viva, eternamente próspera, que reine a 
placer […] El mundo de la verdad se volverá imperecedero, obediente a la auto-
ridad; desterrará la mentira allá de donde había venido contra los buenos para 
corromperlos a ellos, y a sus descendientes y a su vida; éste, el malo, perecerá, y 

26  VELASCO, Mª del H. 2000: El paisaje del más allá. El tema del prado verde en la escatolo-
gía indoeuropea, Secretariado de Publicaciones e Intercambio Editorial Universidad de Valla-
dolid, p. 73.
27  «Después de su muerte evolucionó la creencia en los salvadores venideros. Se esperaba que 
Zoroastro retornase, si no personalmente, al menos en la forma de sus tres hijos que, nacidos 
a intervalos de mil años del semen del profeta, milagrosamente conservado en el lago Kansao-
ya, y tres vírgenes, vendría a salvar al mundo. Este sería el último acto de la historia del mun-
do y la frašokereti o “renovación”. El último de estos salvadores, Astvat-ereta, o “Justicia 
encarnada”, era llamado también el Salvador simplemente (Saošyant). Esgrimiendo el arma 
de Zraetaona, mataría a Druj y pondría en fuga a Furor; su mirada haría imperecedera a la 
creación. Siguiendo su ejemplo, Vohu Manah destruiría a Aka Manah, mientras que Hambre 
y Sed serían suprimidas por Haurvatat y Ameretat».  DUCHESNE-GUILLEMIN, J., «La 
religión del antiguo Irán», en BLEEKER, C.J. y WIDENGREN, G. 1973: Historia 
 religionum, Cristiandad, vol. 1, Madrid, p. 361. 



El horizonte escatológico en el ideario de Zoroastro 35

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

el señor malo será reprimido […] Él mirará fijamente con los ojos del espíritu; 
él verá todas las criaturas; él, el adversario de la mala descendencia, con ojos avi-
zores contemplará toda la creación material, y su mirada hará imperecedero todo 
el mundo viviente. ¿Fue victorioso el mal pensar? El recto sentir lo derrotará. 
¿Fue victoriosa la palabra falsamente proferida? La palabra proferida rectamente 
la destruirá. La integridad e inmortalidad destruirán la mala hambre y la sed, 
y huirá el espíritu tenebroso, el ejecutor de obras malas, privado de su poder 
(Zamyād yasht, 19, 89-96).

» Ya antes de su venida se notará un gran progreso en el mundo […] A la 
venida de Saushyant se prepara la resurrección de los muertos, que durará cin-
cuenta y siete años. Resucitará primero Gayōmart, el primer hombre, después 
Māshya y Māshyoi, la primera pareja, y finalmente todos los otros hombres, así 
los justos como los malos. Reúnanse todos sobre esta tierra, y cada cual verá sus 
propias acciones, buenas o malas […] Los justos serán separados de los malos, 
siendo los primeros conducidos al paraíso, donde durante tres días gustarán 
dulzuras inefables; los otros, por el contrario, serán precipitados en el infierno, 
donde durante el mismo tiempo sufrirán atroces tormentos en el cuerpo y en 
el alma. Entonces la serpiente Gōkcihr, como un fantasma, caerá en un rayo 
de la luna sobre la tierra, y ésta sentirá las mismas penas y el mismo terror que 
sienten las ovejas acometidas por el lobo. Esta caída convertirá en líquidos los 
metales que se encuentran sobre la tierra, haciéndolos correr a manera de ríos. 
Justos y pecadores pasarán a través del torrente de fuego; al justo le parecerá estar 
en un baño de leche templada; el pecador, por el contrario, sentirá las penas de 
quien camina por un río de metal derretido […] De esta prueba hasta los mis-
mos réprobos saldrán purificados; todos los hombres tendrán una misma voz y 
ofrecerán grandes alabanzas a Ahura-mazdāh y a los Ameshaspenta. Entonces el 
Saushyant con sus ministros sacrificarán el toro Hadāyōsh; de la grasa del toro 
y del Haoma blanco harán una bebida que dará a los hombres la inmortalidad.

» Finalmente, se trabará la última batalla de Ahuramazdāh y los Ameshaspen-
ta contra Ahrimán, Āz y sus ministros. Ahuramazdāh afrontará la lucha contra 
ellos protegido con el cordón sagrado y acompañado de Sraosha, y con su ple-
garia los reducirá a la impotencia. Ahrimán se precipitará en el infierno por el 
mismo camino por el que antes había hecho su incursión en el cielo. También 
Āz será derrotado. El infierno será purificado, allanaránse las colinas y montañas 
y aparecerá la tierra sin declives, llana y lisa. Toda la creación se unirá en las 
alabanzas y en la adoración de Ahuramazdāh. Así lo transitorio desembocará en 



36 María Teresa Román 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

lo eterno; el mal desaparecerá, el reino de Ahuramazdāh volverá a su integridad 
inmune de enemigos, y del dualismo primitivo no quedará rastro alguno»28.

Después de la muerte de Zoroastro, sus seguidores dieron a estas ideas, que 
de hecho ya estaban esbozadas en la enseñanza del profeta, o al menos implicadas 
en los principios que había enseñado, una formulación completa. En el periodo 
en que los judíos estuvieron en íntimo contacto con Persia, dicha formulación 
había llegado a tal madurez que se introdujo en la vida religiosa del judaísmo.

La influencia de la doctrina escatológica de Zoroastro en el pueblo judío

Muy importante fue la transmisión de la escatología del pueblo iranio al pue-
blo judío. En efecto, no es difícil demostrar la profunda influencia que la doctrina 
de Zaratustra habría de ejercer en el mundo hebreo. Según E.O. James, eminente 
historiador de las religiones: «No sorprenderá que el zoroastrismo influyera profun-
damente sobre el judaísmo postexílico, si se tiene en cuenta que fue después de la 
conquista de Babilonia por Ciro el Grande, en el año 538 a.C., cuando se permitió 
que los israelitas cautivos volvieran a Jerusalén para reconstruir el templo. Los que 
así lo hicieron quedaban sujetos, de todos modos, al dominio persa, lo mismo que 
los que permanecieron en Mesopotamia, que era la gran mayoría. Por estas fechas 
empezaba el zoroastrismo a dejar sentir en el imperio iranio su influencia, que sin 
embargo no se haría evidente hasta unos doscientos años más tarde, luego de la 
conquista de Persia por Alejandro Magno y la subsiguiente adición de Palestina 
a sus dominios. Siria pasó a formar parte del sector occidental del imperio mace-
dónico, regido por Seleuco I, uno de los antiguos generales de Alejandro. Surgió 
entonces en la literatura judía un nuevo género, el llamado apocalíptico, cargado de 
huellas inequívocas de las principales doctrinas del zoroastrismo sobre el cielo y el 
infierno, el juicio después de la muerte y al fin del mundo, la jerarquía angélica, un 
dualismo del bien y el mal bajo dos ejércitos opuestos con sus respectivos caudillos, 
Miguel y Satanás, y un reino mesiánico en el que prevalecería el bien. Es cierto 
que Alejandro no tuvo en mucha consideración al movimiento zoroástrico, que 
asociaba con la dinastía aqueménida vencida. Pero la impresión que sus doctrinas 
escatológicas hicieron en el pensamiento del mundo persa –en el que, como ya se 
ha explicado, se incluían los judíos– bastó para que en el siglo II a.C. constituyeran 
ya parte integrante de los nuevos escritos apocalípticos del judaísmo, tales como el 

28  MESSINA, J., ob.cit., pp. 289-290.



El horizonte escatológico en el ideario de Zoroastro 37

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

libro de Daniel y, entre los apócrifos del Antiguo Testamento, el libro de Enoc y 
los Testamentos de los doce Patriarcas»29.

Muchos judíos aceptaban de buen grado ciertas concepciones zoroástricas: «Pese 
a pertenecer al judaísmo estándar, a los fariseos no les costó “interpretar” las escritu-
ras a la luz de nuevas doctrinas que consideraban verdaderamente judías, pero que, 
en realidad, eran de origen zoroástrico. A su vez, algunos de los primeros rabinos 
adoptaron aquellas doctrinas. En tiempos de Jesús, la importante escuela rabínica 
encabezada por Bel Hillel sostenía que, después de la muerte, todas las almas recibi-
rían su recompensa o castigo en el cielo o en el infierno hasta el fin de los tiempos, 
momentos en que se reunirían con sus cuerpos con ocasión de un juicio final, una 
idea desconocida para la Biblia hebrea, pero de gran importancia en la doctrina de 
Zoroastro. Y este legado fariseo ha subsistido; de hecho, existe aún en el judaísmo 
normativo de la actualidad […] de entre los grupos marginales del judaísmo, la 
secta de Jesús fue la más expuesta a la influencia del zoroastrismo. No hay ningún 
misterio en ello. Sabemos ahora que la cultura irania se estableció y consolidó en 
zonas a las que numerosos cristianos primitivos se trasladaron. El zoroastrismo ejer-
ció una gran influencia en Anatolia, por ejemplo, y Anatolia desempeñó un papel 
preponderante en las primeras fases de la evolución del cristianismo. El autor del 
Apocalipsis conocía la región a la perfección.   

» Por supuesto, el cristianismo no tardaría en cambiar hasta hacerse 
irreconocible y convertirse en algo muy alejado tanto del judaísmo como del 
zoroastrismo […] No obstante, lo que el cristianismo adoptó del zoroastrismo 
también ha sobrevivido y se ha difundido por todos los continentes y a lo largo de 
los siglos hasta llegar al mundo moderno»30.

Según Masson-Oursel, los judíos, entre otras cosas, deben al zoroastrismo: «Una 
angelología calcada de las perfecciones mazdeas y una demonología cuyo principal 
personaje, Satán, resulta ser un doble de Ahrimán. En efecto, la primera mención 
del Maligno en la Biblia se halla en Job, libro que por su influencia babilónica 
demuestra haber sido compuesto durante el exilio. Del mismo modo, Asmodeo, el 
demonio del crimen, en el apócrifo «Tobías», es el Aeshma daeva iranio. La invasora 
consideración del bien y del mal y la intrusión de la moral en la religión, aparecen 
en la Biblia bajo la influencia de Zaratustra»31.

29  JAMES, E.O., ob. cit., pp. 136-137. 
30  COHN, N., ob.cit., pp. 243 y 244.
31  MASSON-OURSEL, P., 1961: El pensamiento oriental, Fabril, Buenos Aires, p. 105.



38 María Teresa Román 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

La influencia de la doctrina de Zaratustra en la concepción judía del más allá se 
hizo palpable después del 168 a.C., año en que el rey seléucida Antíoco IV Epifanes 
comenzó a perseguir el judaísmo en Palestina. Hasta ese momento, la mayoría de 
los judíos pensaba, al parecer, que tanto los buenos como los malos al morir eran 
recluidos en el Sheol, un lugar triste y tenebroso que albergaba una legión de pálidos 
espectros confusos. Todavía no habían adoptado la creencia zoroástrica en una 
masiva resurrección corporal de los muertos, en un futuro Día del Juicio Final: «La 
inmortalidad, al igual que la resurrección de los cuerpos, el Juicio Final y el envío 
de los justos al Cielo y de los réprobos al Infierno, vino a integrar, eventualmente 
la expectativa de los fariseos, una secta que transformó el judaísmo mediante el 
añadido de una tradición mosaica, pretendidamente auténtica y conservada por 
la transmisión oral, a la Ley Mosaica escrita (la Torah). En esta ampliación de 
los credos judíos introducida por los fariseos, tanto el espectáculo del Juicio Final 
cuanto la ejecución de los veredictos en él pronunciados derivan sin duda del 
zoroastrismo [...] Los saduceos, que configuraban el establishment eclesiástico y 
político del estado judío, reconstituido entre los años 166 a 129 a.C., negaron 
la autenticidad, y por tanto la autoridad, de la ley oral de los fariseos. Como los 
samaritanos, los saduceos sólo en la escritura de la Torah reconocían la palabra 
genuina e imperiosa de Jehová. Como la Torah no incluía mención a la resurrección 
de los cuerpos, los saduceos rechazaron este artículo de la fe judío-farisaica. Éste 
sólo se transformó en parte obligatoria de la doctrina judías ortodoxas después 
de la guerra romano-judía del 66 al 70 d.C. Los saduceos no sobrevivieron a este 
desastre, pero los fariseos sí; por lo tanto, a partir de esa fecha, el judaísmo farisaico 
ha sido indiscutiblemente la forma ortodoxa del judaísmo. En consecuencia, la 
imagen zoroástrica de “las Últimas Cosas” hoy está incorporada tanto a la doctrina 
ortodoxa del judaísmo como a las dos religiones hijas del judaísmo, la cristiana y 
la musulmana»32.

32  TOYNBEE, A., «El interés del hombre en la vida después de la muerte», en VV.AA., 
1985: La vida después de la muerte, Edhasa, Buenos Aires, pp. 38 y 39.



El horizonte escatológico en el ideario de Zoroastro 39

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

Bibliografía

Armstrong, K. (2007). La Gran Transformación. Barcelona: Paidós.  

Bergua, B. (ed.) (1992). El Avesta. Madrid: Clásicos Bergua.

Bleeker, C.J. y Widengren, G. (1973). Historia religionum. Madrid: Cristiandad, vol. 
1. 

Boyce, M. (2001). Zoroastrians. Their Religious Beliefs and Practices. Londres y Nueva 
York: Routledge.

Carr, B. y Machalingam, I. (eds.) (1997). Companion Encyclopedia of Asian Philoso-
phy. Londres y Nueva York: Routledge.

Cohn, N. (1995). El cosmos, el caos y el mundo venidero. Las antiguas raíces de la fe apo-
calíptica. Barcelona: Crítica.

Couliano, I.P. (1993). Más allá de este mundo. Barcelona: Paidós.

Drioton, E., Conteneau, G. y Duchesne-Guillemin, J. (). LAS RELIGIONES DEL 
ANTIGUO ORIENTE. Andorra: Edit. Casal i Vall.

Du Breuil, P. (1984). Histoire de la religion et de la philosophie zoroastriennes. Mónaco: 
Du Rocher.

Dumarcet, L. Zarathustra (1999). París: De Vecchi.

Eliade, M. (1976). El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis. México: Fondo de 
Cultura Económica. 

 (1978). Historia de las creencias y de las ideas religiosas, Madrid: Cristiandad. 

Finegan, J. (1963). Esplendores de las antiguas religiones. Barcelona: Luis de Caralt, vol. 
1.

García Ayuso, F. (1874). Los pueblos iranios y Zoroastro. Madrid: Imprenta de J. 
Noguer.

James, E.O. (1984). Historia de las religiones. Madrid: Alianza Editorial.

Jaspers, K. (1980). Origen y meta de la historia. Madrid: Alianza Editorial.

König, F. (1960). Cristo y las religiones de la tierra. Madrid: Biblioteca de Autores Cris-
tianos, vol. II.

Masson-Oursel, P. (1947). La filosofía en Oriente, Buenos Aires: Sudamericana.

Tacchi Venturi, P. (dir.) (1947). Historia de las religiones. Barcelona: Gustavo Gili, 
vol. II.

Tomlin, F. (1952). Les grands philosophes de l’Orient, París : Payot.



40 María Teresa Román 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 42, 2018, pp. 23 -40. UNED, Madrid

Varenne, J. (1976). Zoroastro, Madrid: Edaf.

Velasco, Mª del H. (2000). El paisaje del más allá. El tema del prado verde en la 
escatología indoeuropea. Valladolid: Secretariado de Publicaciones e Intercambio 
Editorial Universidad de Valladolid.

Zaehner, R.C. (1956). The teaching of the magi. A compendium of zoroastrian beliefs, 
Londres: Sheldon Press.

Recibido: 27/10/2015

Aceptado: 3/12/2015

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 


