DERRIDA Y LA TRAGEDIA DE LA
REPRESENTACION

DERRIDA AND THE TRAGEDY OF
REPRESENTATION

Juana Isabel LOPEZ BERNAL
UNED

ResuMeN: El presente trabajo realiza una lectura de “Le sacrifice”, trascripcién de
una intervencién realizada por Jacques Derrida el 20 de octubre de 1991 en el Teatro
Nacional de Lille, en el curso de un encuentro titulado: Lirreprésentable, le secret, la
nuit, le forclos. Fue publicado conjuntamente por primera vez en 1993 por la revista La
Meétaphore, de Editions de la Différence y la revista Lieux extrémes. En este texto Derrida
nos propone una reflexién sobre el teatro de Daniel Mesguich (Argel, 1952), autor,
director de escena de teatro y dpera, actor de cine y teatro, profesor y traductor. Nues-
tro texto se inscribe en los pliegues de esta lectura de Derrida, en su reflexién sobre la
tragedia, el sacrificio y el tiempo del teatro, realizando asi una nueva lectura que incluird
en su camino a Séfocles, Platén, Freud, Maria Zambrano... A través de esta lectura de
Derrida nos aproximamos a la representacién en el teatro para, desde ahi, abordar otros
contextos que también estdn presentes en el texto: desde la representacién lingiiistica
hasta el concepto psicoanalitico de la representacién que incorpora la represién para
acabar destacando también, de la mano de Antigona, cierta critica al falogocentrismo.

ParLaBrAS cLAVE: Deconstruccién, teatro, representacion, tragedia, represion.

AsstracT: This paper provides a reading of “Le Sacrifice”, a transcription of Jac-
ques Derrida’s speech at the conference Lirreprésentable, le secret, la nuit, le forclos at the
Lille National Theatre on 20th October 1991. This speech was first published jointly
by the magazines La Métaphore (Editions La Différence) and Lieux extremes in 1993. In
this text, Derrida reflects on the theatre of Daniel Mesguich (Algeria, 1952), author,
theatre and opera stage director, theatre and cinema actor, professor, and translator. Our
work is inscribed in the folds of this reading of Derrida, in his reflection on tragedy,

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



276 JUANA ISABEL LOPEZ BERNAL

sacrifice and the time of theatre, thus carrying out a new reading that includes Sopho-
cles, Plato, Freud, Marfa Zambrano... Through this reading of Derrida, we get closer
to representation in the theatre in order to, from there, approach other contexts which
are also present in the text: from linguistic representation to the psychoanalytic concept
of representation that incorporates repression, concluding by emphasizing, through
Antigone, a kind of criticism of phallogocentrism.

Keyworps: Deconstruction, theatre, tragedy, representation, repression.

1. Introduccion

El teatro y la representacién son el nicleo temdtico de esta reflexién que nos
propone Derrida en este pequefo texto que es la trascripcién de una interven-
cién realizada en un encuentro acerca del teatro. Por lo tanto, es la represen-
tacién escrita de una intervencién hablada, (representada en el teatro) que fue
en primer lugar una intervencién escrita. Y aunque esto pareceria circunscribir
nuestro enfoque hacia una perspectiva lingiiistica, nada mis lejos de nuestra
intencién. La extensién del campo textual, el despliegue de la textualidad sobre
otros contextos de representacién ha sido una de las labores que la estrategia
deconstructiva de Jacques Derrida ha realizado desde sus primeros trabajos. El
teatro y el concepto de representacién que el pensamiento clésico del mismo
incorpora son un elemento fundamental para esta lectura. Derrida se ha servido
de la critica a ese concepto cldsico de representacién en el teatro que no deja
de tener una raigambre filoséfica, metafisica, una trama platénico-aristotélica’.
Ese concepto de representacién supone siempre que hay una realidad anterior
subyacente, Unica y singular, que sirve como modelo a esa secundaria realidad.
Pero en el campo de lo teatral, la representacién es también representacién de
ideas a través de la imagen, transmisién de mensajes cifrados, metdforas visuales
y fénicas que conmueven. Hay una intencionalidad de la representacién teatral y
en el andlisis de la tragedia griega, como género literario y como arte dramdtico,
escenografico, esa intencionalidad también es ética y politica. El pensamiento que
nos propone Jacques Derrida de lo teatral, del teatro, se inserta en la reflexién
realizada por Mesguich. Pero esta reflexién deconstructiva debe situarse en el
contexto mds amplio del pensamiento de la representacién como iterabilidad,
como repeticién inaugural de un acontecimiento singular, Gnico, al que dota de

! Sobre el concepto de representacion, cfr. “Le retrait de la métaphore” y “Envoi” en Derrida,
J. (1987): Psyché. Inventions de l'autre. Paris: Galilée.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



DERRIDA Y LA TRAGEDIA DE LA REPRESENTACION 277

esta caracteristica el hecho de poder ser repetido. Esta idea de iterabilidad que
hace nacer una nueva representacién marca también una distinta perspectiva del
tiempo. La representacion teatral alumbra una temporalidad que cuestiona el
presente. Desde esa nueva perspectiva, y teniendo en cuenta las reflexiones que
Daniel Mesguich realiza en su obra Léternel éphémére (1991), Derrida nos va a
proponer una visién imposible, la de aquello que es irrepresentable, que no se
deja o no se puede representar, bien porque escapa al dmbito de lo visible bien
porque aunque visible, carecemos de la posibilidad de interpretarlo como tal y
por lo tanto, forma parte de lo excluido, del secreto no conocido a veces ni por
aquel que lo guarda. Y en ese contexto, de la mano de Antigona nos acercaremos
a la representacién también de la mujer, su papel entre la familia y la ley, a la
representacién de la mujer como lo excluido también del pensamiento, y por
lo tanto, al falogocentrismo que desde sus primeros textos Derrida ha venido
sefialando como uno de los pilares del edificio de la metafisica.

2. La palabra invisible

Que la filosofia y el teatro comparten el privilegio otorgado a la visién y
a la presencia: ésta es la afirmacién con la que comienza Le sacrifice (Derrida,
1993). De este modo dicho pareceria que tal afirmacién formase parte del
ritual y que se sacrificase en este acto al resto de sensaciones, a aquellas que no
provengan de la visién de la presencia, del acto presente representado mediante
una visién objetivadora. Sin embargo, el crédito dado a este mirar, que es sdlo
un determinado modo de mirar (que no de ver), acabard por limitar tanto a
la filosofia como al teatro, adscribiéndolos a lo que aqui es denominado como
historia de la visibilidad, a una cierta interpretacién de lo visible. Pero en esta
interpretacién lo invisible, la visibilidad de lo visible, aquello que hace que algo
sea visible pero que sin embargo no es visible, no se ha tenido en cuenta. Se
trataria entonces de, como afirma Derrida, dejar un lugar «(...) a lo invisible
en el corazdén de lo visible, a lo no teorizable en el corazén de lo tedrico, a lo
no teatral, como un golpe de efecto, en el corazén del teatro» (53).

Sin embargo, hay en esta representacion de la visibilidad, de lo invisible
de lo visible, un aspecto que no pertenece y que al mismo tiempo forma parte
de esa historia de la visibilidad. Es esa «palabra por esencia invisible, venida de
debajo de lo visible» que Derrida ha unido a la visibilidad de lo visible, palabra
a la que esta visibilidad deja su lugar «en la representacion de si, en la repeticién
de si» (53). De este modo encontramos no sélo lo invisible en el corazén de

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



278 JUANA ISABEL LOPEZ BERNAL

lo visible?, sino también lo audible en el corazén de lo visible. Y este aspecto
puede destacarse tanto en la filosofia como en el teatro.

Que la filosofia también tiene oidos es algo que ya Derrida ha destacado en
otro trabajo (1994) donde se pone de manifiesto que, finalmente, la filosofia oye
del mismo modo que ve, y que es imprescindible analizar «la complicidad circu-
lar de la metdfora del ojo y del oido» (19). De este modo, la palabra invisible,
ya sea como voz, ya como texto escrito —y por lo tanto visién— estd trabajando
tanto en el teatro como en la filosofia, en la metifora de la visién, e incluso en
la visién misma.

Parece pues que la filosoffa no ha sabido mirar y oir mas que bajo la metdfora
cognoscitiva del ojo que privilegia la presencia. Hay, por lo tanto, que mirar de
otra manera, que oir de otra manera, que escribir de otra manera si no quere-
mos quedarnos en ese estrecho margen, no suficientemente reflexionado en sus
limitaciones, que proporciona esta metdfora. Porque el limite —que es un limite
visual- inscribe a la filosofia en una reflexién que es finalmente una reflexién
sobre sf misma. Del mismo modo que la representacién teatral acaba siendo
una representacion, cada vez, del teatro mismo. Tanto filosofia como teatro se
muestran a si mismas en su respectivo actuar.

Hay algunos momentos en la filosofia en los que ésta aparece tenida de
un cierto halo teatral. Un halo que convierte algunos pasajes de obras filos6fi-
cas emblemdticas en ejemplos que nos podemos imaginar como si de obras de
teatro se tratase. La obra de Platén es muy ficil de pensar en esta forma debido
a su estructura en forma de didlogo. De ella podemos extraer argumentos para
numerosas obras de teatro. Un ejemplo extraido de La Repiiblica:

El escenario representa un antro subterrineo que tiene en toda su anchu-
ra una abertura que da paso libre a la luz. En este antro se encuentran hom-
bres encadenados desde su infancia de tal manera que no pueden cambiar
de lugar ni mover la cabeza a causa de las cadenas que les sujetan las piernas
y el cuello, pudiendo ver solamente los objetos que tienen enfrente. Detrds
de ellos, a cierta distancia y a cierta altura, un fuego cuyo resplandor los
alumbra, y un camino elevado entre este fuego y los cautivos. A lo largo de

2 Sobre la cuestién de la visibilidad y la ceguera en el pensamiento, en el lenguaje, en la repre-
sentacion, cfr. DERRIDA, Jacques (1990): Mémoires d'aveugle. Lautoportrait et outres ruines,
Paris, Louvre, Réunion des Musées Nationaux.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



DERRIDA Y LA TRAGEDIA DE LA REPRESENTACION 279

ese camino un tabique, semejante a la mampara que los titiriteros ponen
entre ellos y los espectadores. Unas personas pasan a lo largo del tabique
llevando objetos de toda clase, figuras de hombres, de animales de madera o
de piedra, de suerte que todo esto sobresale del tabique. Entre los portadores
de estas cosas unos irdn hablando y otros pasardn sin decir nada. (518c-d)

La escenografia estd planteada. Ahora tan s6lo nos queda hacer dialogar a los
personajes. Unos esclavos condenados a una visidn tinica y cuyo conocimiento,
porque tienen conocimiento, se encuentra limitado, por tanto, a la asociacién
de sombras y palabras. Podemos imaginar a estos esclavos utilizando las palabras
de Segismundo en La vida es sueiio de Calderén. Al igual que en esta obra, un
encadenado serd rescatado de la oscuridad de su cautiverio, llevado a la luz, y
posteriormente sacrificado, obligado a bajar de nuevo a ese antro oscuro y frio
sin la luz del sol, y que ahora, con las pupilas reducidas, es atin mis lagubre y
oscuro. El sacrificio de este esclavo se hace de modo ilustrativo. Con este sacrifi-
cio, sin el cual Platén no puede establecer su idea de la contemplacién del Bien,
la filosofia toma cuerpo. Nos interesa destacar este ejemplo puesto que, como
senala Derrida, se ha establecido la idea de que con la aparicién del pensamiento
filoséfico se puso fin a la tragedia griega. Si la filosofia ha sepultado a la tragedia,
al mito y a lo que representa, tal vez lo haya hecho dentro de si misma. Tal vez
no se trate de un final sino de un ocultamiento (represion). Quizd esa estructura
del sacrificio, esa contradiccién que representa la tragedia y la intensidad drami-
tica que muestra, como mds adelante dird Derrida, recorra toda la filosofia. La
explicacién vy la reflexién de Platén en torno a la contemplacién de la idea de
Bien tienen un cardcter exclusivamente visual, que se manifiesta en su conclusién:

(...) cada cual tiene en su alma la facultad de aprender mediante un
6rgano destinado a este fin; que todo el secreto consiste en llevar este drga-
no, y con ¢l el alma toda, de la vista de lo que nace a la contemplacién de
lo que es, hasta que pueda fijar la mirada en lo mds luminoso que hay en el
ser mismo, es decir, segiin nuestra doctrina, en el bien; en la misma forma
que si el 0jo no tuviere un movimiento particular, serfa necesario que todo
el cuerpo girase sobre ¢l al pasar de las tinieblas a la luz (...) (Rep., 518c-d)

La autoridad de la mirada, la metdfora visual inaugura también el espacio
filoséfico. Pero esta autoridad no es privilegio de la filosofia. En la tragedia
griega encontramos también un tratamiento teatral de la metdfora del ojo que
identifica el conocimiento con la visién. En Edipo rey de Séfocles encontramos
el elemento visual analizado de una manera paradédjica. Edipo, en su intento de

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



280 JUANA ISABEL LOPEZ BERNAL

salvar a la ciudad, llama al ciego, pero vidente, Tiresias. A pesar de que éste es
ciego ve claramente el destino de Edipo, un destino al que Edipo, en un primer
momento, es ciego. Las palabras del adivino expresan su visién del problema de
Edipo. Tiresias ve. El enojo de Edipo ante la falta de respuesta de Tiresias es tal
que estalla y en su célera provoca al ciego hasta que éste, ofendido, le cuenta el
fatal desenlace que tendrd su vida. Edipo no da crédito a las palabras de Tiresias
y le acusa de ser el asesino de Layo (del que todavia desconoce Edipo que es
su padre). Ante esta acusacién Edipo recrimina a Tiresias echdndole en cara su
ceguera, y algo mds: «(...) porque eres ciego en tus oidos, en tu mente y en tus

ojos.» (371-372)

La visién, pues, no tiene que ver con el ojo unicamente. La metdfora de la
ceguera se hace extensible a todos los sentidos, quedando privilegiado en ese uso
la primacia del cardcter cognoscitivo de la mirada. Del mismo modo, la existencia
de la visidn no es suficiente para ver. Edipo ve, pero Tiresias, ante las palabras
de Edipo, le responde: «Y te digo, puesto que ahora me ultrajaste de ciego, que
tl tienes vista y no ves en qué punto de desgracia estds, ni dénde habitas, ni con
quiénes vives.» (412-414)

Cuando Edipo conoce su verdadero origen y su doble crimen, matar a su
padre y desposar a su madre, se salta los ojos ante el caddver de Yocasta, su madre
y esposa. Ahora Edipo es ciego pero ve, ahora estd igual que el anciano Tiresias.
Edipo se ciega porque, ahora que ha visto, no quiere seguir viendo, porque ahora,
al conocer la magnitud de sus crimenes —de los que no es responsable pero de los
que tiene que responder—, no podria mirar a nadie, lo que convierte a la mirada
al otro en un acto con una dimensién ética. Asi exclama Edipo:

Yo no sé con qué ojos, en caso de que siguiera con vista, a mi padre
podria mirar cuando llegase al Hades, ni de igual forma a mi desventurada
madre, contra los que por mi mano hay hechas acciones superiores en su
castigo a la horca. ;Pero es que podia haber en mi sin duda el deseo de con-
templar el especticulo de mis hijos, habiendo brotado como han brotado?
En modo alguno, al menos para mis ojos. Ni la ciudad ni torre alguna ni las
sagradas estaturas de los dioses, de todo lo cual, yo, desdichado, que la mejor
vida de todas, al menos en Tebas, llevé, me privé a mismo, puesto que fui
yo quien ordené que todo el mundo rechazase al impio, al que conforme a
los dioses se revel impuro y de la estirpe de Layo. ;Tras descubrir yo mia tal
mancha, habia de poder mirar a éstos con rectos ojos? (1384-1385)

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



DERRIDA Y LA TRAGEDIA DE LA REPRESENTACION 281

La metifora del ojo no es una metdfora més. Es la metdfora por excelencia.
Es la que instituye el conocimiento. Pero esta metdfora se encuentra atrapada,
ya desde el principio, por sus propias aporias. Aquellas que provienen de la
propia estructura del ojo, de su fisiologia, de sus limitaciones. La metéfora del
ojo se complica en la actualidad con la técnica. La virtualidad de la visién en
nuestros dias, los numerosos mecanismos épticos que funcionan a modo de ojos
proporcionan una nueva visién. Visién peligrosa si no se pone en cuestién la
metdfora originaria, si no se hace temblar la asociacién vista/conocimiento. Y
ahi la deconstruccion tiene mucho que ver.

3. El sacrificio

De todas las consideraciones realizadas por Mesguich en su obra Léternel
éphémére, Derrida encuentra muy sugerente la que realiza en torno al sacrificio.
En primer lugar se destaca que la filosofia ha puesto fin a cierta tragedia. Por
otro lado, que el sacrificio es constitutivo de la tragedia, del espacio trdgico. ;Ha
sacrificado la filosoffa a la tragedia? «Lejos de que la filosofia haya puesto fin al
sacrificio, o justamente porque ha creido ahi poner fin a la tragedia griega, ésta
no habria hecho mds que portar en si, bajo otra forma, la estructura sacrificial.»
(1993, 57) Derrida analiza las dos tesis expuestas a este respecto por Mesguich.
La primera de ellas nos dice que la tragedia no tiene lugar en el teatro, pero estd
puesta en juego (mise en jeu). No hay un presente de la tragedia en el teatro.
Para establecer esta tesis Derrida juega con la distincién que realiza Mesguich
entre dos tipos de acontecimientos: uno como tener lugar y otro como puesta
en juego (en escena). Para Mesguich: «La verdadera tragedia no tiene jamds lugar
en el teatro. En el teatro la tragedia es puesta en juego (representada)» (Derrida,
1993, 57). Que la tragedia no tiene lugar en el teatro vendria a decirnos también
que ésta no es constitutiva del teatro, que la esencia del teatro no es la tragedia.
Pero de la afirmacién de Mesguich también parece desprenderse la idea de un
verdadero sacrificio, un acontecimiento que tiene lugar, que se encuentra en el
filo de ese metal que traspasa la carne ofrecida y en el grito del sacrificado. La
tragedia, sin embargo, no tendria lugar ahi en ese acto, la verdadera tragedia, por
parafrasear a Mesguich, sélo serfa posible en el teatro.

La segunda tesis establece una gran diferencia entre el teatro y el sacrificio,
no se pueden identificar ni uno incorpora al otro. Si habiamos considerado al
pensamiento filos6fico como el ejecutor del sacrificio, del fin de la tragedia,
ahora aparece el teatro como el que acaba sacrificando al sacrificio, mientras que

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



282 JUANA ISABEL LOPEZ BERNAL

en la filosofia pareceria quedar algo del mismo. El teatro es consciente de que el
sacrificio ofrecido es sélo un acto fingido:

Esta suspension del sacrificio, esta puesta en escena en el lugar de eso que
tiene lugar, supone una extrana institucién, que a la vez asegura la puesta en
escena, se pone ella misma en escena y se desinstitucionaliza, cada vez, cada

dia, a cada estreno. (Derrida, 1993, 58)

Con ello observamos un nuevo aspecto: el de la institucién. El teatro pone
en guardia contra la institucién al mismo tiempo que la guarda. Por ello, la ins-
titucién estd aliada con la memoria, con lo que la memoria guarda, por eso la
institucion representa lo inmévil, una retencién del tiempo, supone fosilizacion.
Esta suplementariedad del sacrificio de la que derivaria esta institucionalidad
pasajera o provisional que ha de renovarse en cada representacion estd ligada a
esa distincién entre tener lugar y poner en escena. Es el juego de estos aconte-
cimientos —y la memoria de éstos— lo que vendria a determinar la instituciona-
lizacién y no el sacrificio, que aqui es un elemento externo. Pero, ses suficiente
este desplazamiento tépico del sacrificio para suspenderlo?

Podemos definir el sacrificio como un acto ritual de purificacién. Se ofrece a
los dioses para calmar su ira, para apaciguarlos y asi restituir el orden. El sacrifi-
cio es un acto social mediante el cual la comunidad espera sobrevivir. Por eso el
sacrificio ofrece las dos caras, la de la destruccién y la de la salvacién, en un dnico
acto. Y si el sacrificio es constitutivo de la tragedia —no sélo de la griega— y del
teatro, es porque en él mismo se encuentra reflejada la contradiccién: es un acto
de muerte que da vida, es un acto personal y social al mismo tiempo; es un acto
de sumisién y de sublevacién. Sin esta paradéjica esencia del sacrificio no habria
tragedia. Podemos afirmar asi, con Maria Zambrano (1989), que:

(...) el conflicto trdgico no alcanzaria a serlo, a ingresar en la categoria de
la tragedia, si consistiera solamente en una destruccidn; si de la destruccién
no se desprendiera algo que la sobrepasa, que la rescata. Y de no suceder asf,
la Tragedia seria nada mds que el relato de una catdstrofe o de una serie de
ellas, en la cual, a lo més se ejemplifica el hundimiento de un aspecto de la
condicién humana o de toda ella. (18)

Antigona se nos presenta como la perfecta victima de sacrificio. Joven don-
cella inmaculada que ha de pagar con su vida un tributo a los dioses. Antigo-
na arrastra la mancha no purificada atin de su origen. Su padre Edipo, el mds

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



DERRIDA Y LA TRAGEDIA DE LA REPRESENTACION 283

desgraciado de los hombres, cumplié su fatal destino, del cual sus hijos son el
testimonio viviente. Los hermanos varones de Antigona cumplen con su destino
trdgico ddndose muerte uno a otro —la mejor metdfora para una guerra civil-y
Antigona ha de cumplir el suyo. Creonte, el tirano de Tebas, sucesor de Edipo,
hermano de Yocasta (que es la madre de Antigona y también de Edipo), ordena
que el caddver de Policines, el hermano traidor a su ciudad, no reciba enterra-
miento. Antigona es llevada a la muerte por su familia, a causa de esta marana
inevitable que le ha hecho ser lo que es. Ella, Antigona, fiel a los dioses frente a
las leyes de la ciudad, no reconoce la autoridad del gobernante, sino la fidelidad
a su estirpe, que va mds alld de las leyes de los hombres e incluso de los dioses.
Porque a Antigona su sacrificio la libera de la vida, una vida que no es vida, como
ya le anuncié su padre desde que conocié su origen y su crimen. Antigona no
podia librarse de su destino, pero con su sacrificio libera a su hermana Ismene,
limpia su culpa, que no es otra que haber nacido. Antigona sacrifica su vida, y
con su sacrificio ella también recibe vida, la que no podia de otra manera tener.
Su acto la hace digna de los dioses. Su acto borrard la mancha que arrastra, aun-
que nadie la senale. La mancha terrible de una feroz endogamia que consumiria a
la ciudad. Con su sacrificio Antigona evita su boda con Hemén, hijo de Creonte
y por tanto primo de Antigona. Su sacrificio honra a su hermano en nombre de
una ley divina que ningtin dios viene a certificar, pues éstos han desaparecido de
la escena. Ningtin dios interviene para mitigar o agravar su desgracia. Tampoco
lo hicieron con su padre Edipo. Abandonada de la mano de los dioses, Antigona,
al igual que Edipo, da cumplimiento a su destino de una forma completamente
humana: sufriendo.

Pero con Antigona también tiene lugar otro desafio a la ciudad y a la ley del
gobernante, ya que quien la desafia es una mujer. Antigona representa el papel
que le hubiese tocado a un hombre. Pero ya no quedan hombres en su familia.
Su hermana Ismene le recuerda su condicién diciéndole:

Ademis es preciso tener presente, de un lado, que nacimos mujeres, de
manera que no podremos luchar contra hombres; y de otro, que estamos
obligadas por los que son mds poderosos a obedecer en esto y atin en cosas
mis dolorosas que éstas (Séfocles, Antigona, 61-65).

Asi pues, la afrenta de Antigona es doble: desafia a la ciudad y a sus leyes no
dando cumplimiento a una orden expresa del gobernante y desafia a la ciudad
no dando cumplimiento a una orden implicita: ninguna mujer desempenard
el lugar de un hombre. Antigona sabe de este doble desafio. Su sacrificio es tal

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



284 JUANA ISABEL LOPEZ BERNAL

porque ella sabe cudl serd su destino fatal y lo acepta resignada. Para Antigona
aceptar esto no es dificil tras haber tenido que aceptarse a si misma como hija y
nieta de su madre, como hija y hermana de su padre, como hermana y tia de sus
hermanos. La paradoja de su origen la convierte en paradoja viviente.

El sacrificio de Antigona ;ha tenido lugar alguna vez si no es con su puesta
en escena? Sélo con la imagen de Antigona en su tumba, enterrada viva en una
gruta, no hay sacrificio ni tragedia. Habria la mostracién de una muerte, de una
forma terrible y agénica de morir. Pero no tragedia ni sacrificio. El sacrificio tiene
lugar entonces en el enfrentamiento de la ley, en todos los aspectos que se van
mostrando en escena y que hacen que Antigona sea una tragedia. El sacrificio
s6lo tiene lugar en escena, con su puesta en escena en la Tragedia. El sacrificio
de Antigona también representa el de la figura de la mujer en el pensamiento
occidental. El falogocentrismo ha enterrado en la gruta® de la neutralidad del
ser humano a la diferencia sexual, a la diferencia sexual como mujer. Y al mismo
tiempo, ha reprimido este acontecimiento, lo ha olvidado, lo ha excluido de la
historia.

4. La represion

Otra manera de pensar lo irrepresentable en el teatro tiene que ver con el
concepto psicoldgico, psicoanalitico —y también politico— de represién. Derrida
sefala que Mesguich vendria a proponer, en su teatro de la paradoja, un teatro
de la represion.

Esta puesta en escena de la represién no es un simple levantamiento
de la represién, una simple liberacién, una puesta al desnudo de esto que es

3 La figura de Antigona toma cuerpo en Glas (Derrida, 1974), al hilo de la madeja familiar de
Hegel y de las referencias de éste tltimo a la protagonista de la tragedia de Séfocles. Respecto
a lo que venimos desarrollando como lo excluido, lo reprimido o lo invisible, podemos leer
en la citada obra:

A nosotros, como a Hegel, nos ha fascinado Antigona, esa increible relacién, esa poderosa
ligazdn sin deseo, ese inmenso deseo imposible que no podia vivir, capaz tan solo de invertir,
paralizar o exceder a un sistema y a una historia, de interrumpir la vida del concepto, de cor-
tarle el resuello o, lo que viene a ser lo mismo, de soportarlo desde el afuera o el fondo de una
cripta.

Cripta —se dirfa de lo trascendental o de lo reprimido, de lo impensado o de lo excluido— que
organiza el suelo al que no pertenece. (187a) [La « indica la columna de Hegel]. Traduccién
espanola coordinada por Cristina de Peretti y Luis Ferrero (2015).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



DERRIDA Y LA TRAGEDIA DE LA REPRESENTACION 285

impresentable. Se trata de una presentacién paraddjica de lo impresentable
«como tal». El «como tal» fenomenolégico debe ser aqui afectado de una
modificacién esencial. (1993, 60)

Respecto a la represiéon podemos decir, en términos psicoanaliticos, que ésta
es ya una representacion. Freud en «La represién» describe este mecanismo del
siguiente modo: «Su esencia consiste exclusivamente en rechazar y mantener
alejados de lo consciente a determinados elementos» (1993, 647). Esta definicion
psicoanalitica de la represién puede extenderse al dmbito politico. La represion
politica también consiste en rechazar y mantener alejados a ciertos elementos.
Sin embargo hay diferencias entre el concepto psicoanalitico de represién y el
politico, aunque ambos puedan ser equiparados en su definicién. La represion
psicoanalitica siempre es represién de una representacion. Asi lo describe Freud
en «Lo inconsciente» (1993):

Una pulsién no puede devenir nunca objeto de la conciencia. Uni-
camente puede serlo la idea que la representa. Pero tampoco en lo consciente
puede hallarse representada mds que por una idea. Si la pulsién no se enla-
zara a una idea ni se manifestase como un estado afectivo, nada podriamos
saber de ella. Asi pues, cuando empleando una expresién inexacta hablamos
de mociones pulsionales, inconscientes o reprimidas, no nos referimos sino a
mociones pulsionales, cuya representacién ideoldgica es inconsciente. (198)

Luego, la puesta en escena de la represién seria la representacién de una
representacién que nunca estd presente. Pues la represion, para que sea tal, ha
de permanecer en el inconsciente. A toda represion corresponde una resistencia,
una fuerza contraria en el consciente que se opone a ella e impide que lo repri-
mido aflore. No hay puesta en escena de la represién psicoanalitica. En todo
caso, habria puesta en escena de la resistencia. De este modo, el mecanismo de
la represion, la representacién de una pulsion reprimida, seguiria quedando invi-
sible. Pero es cierto que no hay levantamiento de la represién por su revelacién.
La represion sigue funcionando aunque se descubra lo reprimido. En ese sentido,
la represién sigue siendo invisible. El individuo que sufre la represién es ciego a
ella, y ni siquiera delante de sus ojos es capaz de verla. Pero la dificultad de ver la
represion no es sélo para el que la padece, ya que si el mecanismo de represién
funciona bien ésta es invisible. S6lo los fracasos de la represion son observables,
y solo a través de ellos se puede analizar. Por lo tanto, la represién, cuando fun-
ciona, es doblemente invisible.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



286 JUANA ISABEL LOPEZ BERNAL

Evidentemente, si se destaca el mecanismo de la represién como aqui se
hace, se estd aceptando la separacién psicoanalitica entre consciente/incons-
ciente, y esta separacion estd trabajando todo el texto. La palabra invisible es
asi la palabra inconsciente. Los pares consciente/visible e inconsciente/invisible
pueden complicarse atin en la metdfora cognoscitiva del ojo convirtiéndose en
consciente/visible/cognoscible e inconsciente/invisible/incognoscible. La filosofia
generalmente ha desechado todos los aspectos que no son asimilables al primer
trio de conceptos. Incluso la misma separaciéon psicoanalitica entre consciente/
inconsciente fue problemadtica. Es en este sentido en el que Derrida se pregunta
en «Timpano» (1994) (una vez realizado un andlisis deconstructivo que sitta al
timpano en una encrucijada entre lo natural y lo artificial) lo siguiente:

¢:Diremos desde este momento que lo que aqui resiste es lo impen-
sado, lo reprimido, lo rechazado de la filosoffa? Para no agarrarse mds, como
a menudo se hace hoy, a la equivalencia confusa de estas tres nociones, una
elaboracién conceptual debe introducir ahf un nuevo juego de la oposicién,
de la articulacién, de la diferencia. Introduccién, pues, a la différance. (34)

Desde este punto de vista, parece que serfa necesario introducir en el sugeren-
te texto de Mesguich este «nuevo juego de la oposicién», pues, en lo que atafie a
la represién y al sacrificio, atin parece prevalecer en ¢l la distincién fundamental
entre realidad y ficcién. Sélo desde esta distincién puede entenderse que el sacri-
ficio quede suspendido en el teatro. Mesguich (1991) escribe la escena:

El actor no como victima expiatoria, chivo expiatorio, sino como aquel
que representa (joue) la victima; que juega, delante de todo el mundo, con
la ley. Aquel que finge (representa/remeda al) ser chivo. En el teatro, al final,
Abraham* y el cordero se levantan y saludan. (Derrida, 1993, 58)

La conciencia de simulacro de este actor recorta las posibilidades deconstruc-
tivas del simulacro que, evidentemente, no estd funcionando en este texto. Si los
efectos deconstructivos del simulacro hacen impertinente la oposicién ficcién/
realidad, presencia/ausencia, etc..., los efectos de este fingimiento consciente

* Es interesante, a propésito de Abraham, sefialar aqui la reflexién que Derrida realiza en
Donner la mort, sobre todo en el trabajo La litterature au sécret. Une filiation imposible, (1999)
acerca del sacrificio como origen y posibilidad de la literatura. La reflexién surge a propdsito
de las posibles lecturas del sacrificio de Abraham, sobre la relacién padre/hijo, relacién dobla-
da, Dios/Abraham, Abraham/Isaac.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



DERRIDA Y LA TRAGEDIA DE LA REPRESENTACION 287

acentian adn mds esta oposicién. La representacion vuelve pues a ser repeti-
cién, copia, de un acto presente, de una presencia que es la que lleva impresa la
caracteristica de real.

La separacion consciente/inconsciente no trabajaria s6lo el texto propuesto,
sino que recorreria otros textos, pues ésta vendria a representar también la escena

de la vida psiquica. Nos dice Maria Zambrano en la obra ya citada (1989):

Antigona en su tumba es una presencia. En la vida comun la perso-
na en el mejor de los casos, llega a hacer esa su mdscara un tanto transparente
y al par animada, pues que no hay que olvidar que de luz de vida estamos
tratando. Mas en la vida de una persona humana, por dada que sea a la luz,
hay siempre una oscuridad y en ella algo que se esconde; la persona resiste
a la luz en los mejores casos tanto como la busca. Sélo por el sacrificio se
deshace esta resistencia — sacrificio no visible en muchos casos y en otros,
cumplido en instante violenta y visiblemente, mas incubado desde un prin-

cipio. (37)

Reconocimiento de una estructura psiquica en la que la oscuridad (el incons-
ciente) siempre estd trabajando. Y en la que la resistencia se nos ofrece como el
elemento que equilibra la balanza de la vida. El sacrificio aparece aqui como un
elemento rescatador, como la superacién de la represién, que en el acto cons-
ciente o no del sacrificio sucederia de golpe. La victima del sacrificio, incluso
aunque sea victima de si misma, ante esa situacién final deja de resistir. ;Puede
tal afirmacién mantenerse en un contexto psicoanalitico? ;Y en el politico?

5. El tiempo

Otro aspecto interesante en la obra de Mesguich es su caracterizacion del
tiempo teatral. El teatro tendria «por esencia una cierta repeticién». Una repeti-
cién que hace que cada vez sea la primera, y esta presencia, este presente Gnico
s6lo puede surgir a través de esa estructura de repeticién. La repeticién no imita,
no copia: abre camino a un nuevo y tnico instante y con él a una temporalidad
nueva, diferente. La temporalidad teatral descrita por Mesguich vendria a consi-
derar un presente no regulado por el presente: «Pensar sobre el escenario significa
este increible espacio donde el saber no puede decidir de esto qué es el presente»

(Derrida, 1993, 62-63).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



288 JUANA ISABEL LOPEZ BERNAL

Pensar sobre el escenario. Pensar encima del escenario. Pensar en el escenario.
Pensar el escenario. Pensar acerca del escenario. Primero decidir qué pensar, dén-
de situarse en este verdaderamente increible espacio —el escenario— que representa
también otro espacio, que estd siendo puesto en escena al mismo tiempo. Un
espacio que no es decidible y un tiempo que carece de presente rector, pero que se
constituye a través de multiples presentes siempre diferentes y siempre el mismo.
La temporalidad teatral carece de memoria si el teatro es entendido en términos
cldsicos: si el teatro es re-presentacién. Y el tratamiento temporal de Mesguich
scontinua anclado en el esquema tradicional: autor-actor-pablico? Si asi fuese
iqué lejos de Artaud!”” Porque a pesar de esa estructura de repeticién inaugural
;mantendria el teatro que entrevemos de Mesguich la fidelidad a un texto al que
presenta (no re-presenta) cada vez, cada funcién?

Mesguich juega continuamente con distintas perspectivas. Unas veces se sitia
sobre el escenario como el actor y nos dice cémo ve el teatro el actor; otras es
el publico y otras el director de escena. Y es entre bambalinas donde Derrida
encuentra nuevamente otra formulacién del tiempo teatral. Es la prisa del actor,
la precipitacién, su rapidez aquello que conduce hacia la categoria de furtivo:

(...) la categoria de furtivo o de clandestino significa que el instante
esencial del teatro no se deja integrar en la temporalidad general, estd robado
al tiempo, y este es también un momento de presentacién de la ley y por
tanto de la transgresién de la ley. Es un momento anormal, que expone la
ley como represién. (63)

Esta dindmica de apresuramiento del teatro, de los actores, en la que se pro-
duce una transgresiéon temporal (y que representa al mismo tiempo la ley y su
transgresion) es opuesta a la filosoffa, en la cual, pareceria que ese apresuramiento
teatral se transforma en una paciente y sosegada reflexién. Es aqui donde Derri-
da, entre estas dos hipétesis, introduce esos «golpes de efecto» (coups de théitre)
en la filosoffa. Golpes de efecto que, por otra parte, no necesitan ser introduci-
dos, sino mds bien, reconocidos como tales. «<Hay en el pensamiento filoséfico

> Derrida, J. (1989): “El teatro de la crueldad y la clausura de la representacién”. La escritura
y la diferencia. Barcelona: Editorial Anthropos.

«El teatro de la crueldad no es una representacion. Es la vida misma en lo que ésta tiene de
irrepresentable. La vida es el origen no representable de la representacién», (320).

También nos dice Derrida de Artaud que: «...es al teatro como repeticién a lo que no puede
resignarse, el teatro como no-repeticién a lo que no puede renunciar», (342).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



DERRIDA Y LA TRAGEDIA DE LA REPRESENTACION 289

pre-institucional, instantes que se parecen a esta urgencia furtiva, clandestina,
no autorizada y loca, que ponen a la filosofia en margen» (64).

Y quizd se trate de eso, de pensar ese tiempo desquiciado y loco (el tiempo
del espectro) para que el pensamiento filos6fico, en el margen de si mismo, pueda
pensar de otro modo, pueda pensar a destiempo.

6. Conclusiones

Derrida nos ha ofrecido una reflexién critica en el contexto de la represen-
tacién teatral que nos obliga a leer entre lineas, a tratar de pensar aquello que
permanece atn invisible en el seno de la representacién que el teatro nos muestra.
Y aquello que la representacion teatral nos ofrece sobre la representacién misma
y sobre el teatro mismo no se circunscribe tnicamente al 4mbito del teatro o de
las artes escénicas sino que supone también un cuestionamiento de la filosofia,
del concepto de representacién articulado por el pensamiento occidental. La
representacion teatral que se ofrece en este texto es al mismo tiempo la puesta en
escena de la filosofia, y el argumento de esta representacién, como hemos obser-
vado (seguimos en el dmbito de la metfora cognoscitiva del 0jo), se nos ofrece en
varios actos tratando de mostrar aquello que no se puede representar, que se esca-
pa, que elude la representacién. Ocultar lo irrepresentable de la representacion
en la representacién, dentro de ella misma: el suefio de la metafisica. De aquello
que escapa a esta representacion su ocultamiento se realiza como parte de un
programa que viene a excluir sistemdticamente eso irrepresentable del dmbito no
s6lo de lo no cognoscible sino incluso del dmbito de lo pensable. Lo impensable,
lo invisible, lo imposible: estas son algunas de las tareas que la deconstruccién de
Derrida ha dejado como reto al pensamiento filoséfico contemporaneo.

Bibliografia

DERRIDA, J. (1993). “Le sacrifice”. La Méthaphore, No. |, Printemps, pp. 51-65.

(1974). Glas. Paris: Galilée. Trad. espafiola coordinada por Cristina de Peretti y Luis
Ferrero (2015). Madrid: La Oficina Ediciones.

(1987). “Le retrait de la méthaphore”. Psyché. Inventions de l'autre. Paris: Galilée, pp.
63-94.

(1987). “Envoi”. Psyché. Inventions de l'autre. Paris: Galilée, pp. 109-144.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



290 JUANA ISABEL LOPEZ BERNAL

(1989). “El teatro de la crueldad y la clausura de la representacién”. La escritura y la
diferencia, Barcelona: Editorial Anthropos, pp. 318-343.

(1994). “Timpano”. Mdrgenes de la Filosofia. Madrid: Cétedra, pp.15-36.

(1990). Mémoires d'aveugle. Lautoportrait et autres ruines. Louvre, Réunion des Musées
Nationaux.

(1999). Donner la mort. Paris: Galilée.

(2013). Penser & ne pas voir — Ecrits sur les arts du visible (1970-2004). Paris: Editions
de la Différence.

FREUD, S. (1993). Los textos fundamentales del psicoandlisis. Barcelona: Altaya.
MEscuicH, D. (1991). L¥éternel éphémére, Paris: Le Seuil.

PLATON (1999). La Repiiblica o el Estado. Madrid: Espasa-Calpe.

SéroctLEs (2005). Ayax. Las Traquinias. Antigona. Edipo Rey. Madrid: Alianza Editorial.
ZaMBRANO, M. (1989). La tumba de Antigona. Madrid: Mondadori.

Recibido : 05/10/2015
Aceptado : 23/10/2015

ENDOXA estd bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComer-
cial-SinObraDerivada 4.0 Internacional

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 40, 2017, pp. 275 - 290. UNED, Madrid



