
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

FILOSOFÍA Y MÍSTICA: DE LA SOLEDAD 
DEL PRÍNCIPE AL «SOLO DIOS BASTA» DEL 

APÓSTOL EN EL SIGLO DE ORO

PHILOSOPHY AND MYSTICISM: FROM THE 
SOLITUDE OF THE PRINCE TO THE “GOD ALONE 

SUFFICES” OF THE APOSTLE IN THE GOLDEN 
AGE

Manuel Lázaro pulido

CEPP /UCP – I. T. de Cáceres *

Resumen: En este trabajo repasamos dos tipos de experiencia filosófica: inmanente 
(teoría política) y trascendente mística cuyos resultados afectarán la vida práctica. La 
soledad del príncipe de Maquiavelo es una soledad no querida que busca el reconoci-
miento del pueblo, inmanente, asumida. Frente a esta soledad existe otra experiencia 
de soledad diferente, la del místico que alimenta el apóstol, cuyo fin no tiene nada que 
ver con la del príncipe, pero cuyos resultados fundamentarán en parte (o al menos) una 
cierta nueva ordenación del mundo..

Palabras clave: Maquiavelo, Mística, Filosofía, Renacimiento, Siglo de Oro.

Abstract: In this paper, I will study two kinds of philosophical experience: 
immanent experience (political theory) and transcendent experience (mysticism), the 

*  Prof. Ordinario del Instituto Teológico de Cáceres (UPSA). Investigador Integrado del 
Centro de Estudos de Pensamento Português y prof. Convidado de la Universidade Católica 
Portuguesa – Porto, Rua Diogo Botelho, 137, 4169-005 Porto (Portugal), mpulido@porto.ucp.pt.



50	 Manuel Lázaro Pulido

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

results of which affect practical life. The solitude of the prince of Machiavelli, is an 
undesired solitude that seeks the acknowledgement of the people, that is immanent and 
assumed. In contrast to this kind of solitude, there is another experience, the experience 
of the mystic that nourishes the apostle; the aim is different from that of the prince, but 
its results will provide the basis for a new ordering of the world.

Keywords: Machiavelli, Mystic, Philosophy, Renaissance, Golden Age.

1. La completa soledad del nuevo príncipe

1. La reflexión sobre «la soledad de Maquiavelo» es un topos en la literatura 
del pensamiento sobre el teórico florentino constituida a partir de la conferen-
cia impartida por Althusser, en mayo de 1977, en la Fondation Nationale des 
Sciences Politiques de París, la cual vio la luz publicada diez años más tarde, unos 
meses antes de su muerte1. El autor, intérprete del pensamiento marxiano y crea-
dor de pensamiento marxista, se encontraba en esa época en busca de posiciones 
apoyadas en la tradición de las fuentes precursoras de tal proyecto. Spinoza y 
Epicuro, son ejemplos de ello, y, por supuesto, Maquiavelo (Althusser, 1993). No 
se trataba tanto de una ruptura de su propio quehacer filosófico, como de una 
proyección al pasado en la construcción de lo que todo sistema necesita: creación 
de una memoria histórica, fundamento doctrinal, y finalmente una tradición que 
fundamente la floración de una comprensión del mundo. 

Según Althusser, en esta tradición Maquiavelo aparece como un autor prin-
cipal, casi de primer orden. Es especialmente desde este momento cuando su 
presencia –que en un principio representa un elemento distorsionador de la 
teoría política moderna e introductor de elementos materiales en las fundamen-
tación política– pasa a ser interpretada como el «motor de arranque» del cambio 
material que se va operando en la modernidad. En esta actividad transformadora 
aparece –desde su punto de vista y como no podía ser de otra manera– una mira-
da que intenta superar las posiciones humanistas e historicistas, para desembocar 
después en una lectura de la práctica, donde el sujeto proyectado por Maquiavelo 
representa la unidad de las prácticas de la totalidad política. En este escenario de 
materialismo histórico-dialéctico, la soledad de Maquiavelo se presenta como la 
soledad de quien toma conciencia del cambio de la tradición, y se constituye de 

1  Véase Althusser (1987). Trad. Española Althusser (2008) tomada de la edición francesa 
(1998).



Filosofía y Mística: de la soledad del príncipe al «solo dios basta» del apóstol...	 51

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

esa forma en el inicio, en el motor de arranque, de la nueva tradición política 
interpretada desde una dialéctica de la superación. Así, Althusser señala: «para 
fundar un Estado nuevo es preciso, dice Maquiavelo, “estar solo”, es preciso estar 
solo para forjar la fuerza armada indispensable a toda política, solo para dictar las 
primeras leyes, solo para sentar y asegurar el “cimiento”» (Althusser, 1993, 337)2. 
Este momento de cambio supone la evidencia de la contradicción (en la interpre-
tación marxista) entre el poder del pueblo y el de los grandes. Es en este punto 
donde nace la soledad, como un principio de liberación capaz de acometer una 
tarea histórica que le supera. De nuevo, en clave marxista, el sujeto queda al albur 
de la dialéctica del materialismo histórico, por eso Althusser (1993, 339) afirma:

Esta soledad es un aislamiento. Es preciso estar solo para ser libre de 
cumplir la tarea histórica de la constitución del Estado nacional. Es decir, 
que es preciso encontrarse, por fortuna y por virtù, como arrancado radical-
mente, como cortado de todas las raíces, como arrancado sin retorno posible a 
las formas políticas del mundo de la Italia entonces existente, porque todas 
ellas son antiguas, porque todas se hallan marcadas por el feudalismo, y no 
puede esperarse nada de las mismas. El príncipe únicamente puede ser nuevo 
si se halla dotado de esta soledad, es decir, de esta libertad para fundar el 
Estado nuevo.

De esta forma, en Althusser la fortuna y la virtud se convierten en la expre-
sión clásica de la fuerza que sobreviene en la dialéctica propia del materialismo 
histórico, dando así carta de tradición clásica a lo que no es sino un puro axioma 
marxista: su propio, único e inviolable Deus ex machina, el mito escatológico (del 
tiempo que trasciende el tiempo material) del materialismo marxista.

En mi opinión, sin embargo, más allá de esta interpretación marxista de 
Althusser sobre Maquiavelo, la situación por él mostrada de un Príncipe abocado 
a la soledad como sujeto constructor teórico (en la obra), también de vocación 
práctica, puede ser útil si se supera una hermenéutica propia de un tiempo feliz 
o infelizmente pasado. No se trata solo de lenguaje o de «lengua», como señala 
Ives Sintomer (Althusser, 1998, 7-8): «–la de una cierta vulgata comunista y una 
cierta “ortodoxia marxista-leninista”– que hoy está muerta, o al menos ha agota-
do toda su fuerza vital». Más bien se trata de una instancia categorial periclitada 
entre otras cosas por la estrechez de su peras, de su límite, de la propia definición. 
En efecto, si la interpretación de la historia marxista utiliza un lenguaje que 

2  Véase Lahtinen (2010).



52	 Manuel Lázaro Pulido

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

puede ser discutido, su mirada histórica como hermenéutica cerrada en sí misma 
en el sentido, interpone muchos problemas si se confronta con la historia de la 
filosofía y del pensamiento, problemas que no son ajenos a la propia historiogra-
fía. Esto es algo sabido y reconocido incluso por los propios revitalizadores del 
filósofo marxista: «Althusser –escribe Damián López (2009, 75) refiriéndose a la 
interpretación histórica sobre Maquiavelo– siguió en gran parte interpretaciones 
anteriores que, como la de Gramsci, hoy en día se consideran sesgadas en varios 
puntos…; también cometió errores históricos muy evidentes».

Coindicidemos, pues, con el topos althusseriano según el cual El Príncipe de 
Maquiavelo apunta a la necesidad de un nuevo sujeto político que ha de respon-
der con nuevas formas a fenómenos también nuevos en un mundo cambiante. 
Nos situamos, sin embargo, fuera de este contexto para apuntarnos a otro hori-
zonte histórico, filosófico e historiográfico más apegado a la interna tradición 
filosófica. Volvemos al contexto humanista y nos situamos en la novedad de alter-
nativas que se presenta en un mundo occidental el cual se está abriendo a nuevos 
horizontes políticos y sociales que precisan de una nueva axiología sustentada en 
una nueva antropología con renovados fundamentos metafísicos. Es precesimante 
desde aquí desde donde situamos la renovación teórica de Maquiavelo.

2. El príncipe de Maquiavelo precisa ser visto –especialmente en su carácter 
de soledad ante la decisión (teórica y práctica)– liberado de la lectura simple e 
ingenua que lo coloca como el resultado de una maquinación maligna. La lec-
tura tradicional establecía una mirada que partía de un criterio de medida en el 
que intervenían, al menos tres factores filosóficos fundamentales más o menos 
relacionados: la filosofía teleológica de la naturaleza, la filosofía ética de tradición 
ciceroniana, y una visión histórico-política de la Roma imperial. A todo ello se le 
suma el trasfondo de una teología que fundamentaba el bien común en la Reve-
lación bíblica y en el desarrollo ético y político basado en el agustinismo político 
y en el asentamiento paulatino de la ética aristotélica. Las discusiones humanistas 
y el contrabalanceo entre aristotelismo y platonismo se realizan –aún con fuertes 
críticas a las teorizaciones medievales– desde este marco tradicional. Es cierto que 
los nuevos instrumentos hermenéuticos ayudarán en primer lugar a ir mudando 
el libro de texto en el orden teológico –lo cual culminará con la sustitución del 
Libro de las Sentencias por la Suma teológica–; en segundo lugar a contraponer el 
equilibrio de los autores filosóficos –dependiendo, eso sí, de las áreas geográficas 
y del entorno político y cultural– en una pugna entre los lectores de Aristóteles 



Filosofía y Mística: de la soledad del príncipe al «solo dios basta» del apóstol...	 53

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

y de Platón o de Cicerón; por último, a buscar instrumentos de lecturas propias 
del Humanismo3. Pero en todo caso, lo que propone Maquiavelo es «otra cosa».

La denuncia del arcaísmo de Maquiavelo (arcaísmo del lenguaje, de la apro-
ximación y de la ética) señalado por Augustin Renaudet (1956, 26) no merma 
en absoluto la novedad de su propuesta. Lo que propone el pensador florentino 
ni es una lectura de la tradición medieval ni es humanismo, pues en cierto modo 
sigue siendo una forma de tradición, en el sentido de la recuperación de la cultura 
clásica. Maquiavelo propone un nuevo proyecto, asentado en algo diferente al 
propósito humanista, aunque –y esto es importante– en contexto humanista. 
Su novedad no es reformista sino, en cierto modo, revolucionaria, pues supone 
romper no tanto con lo anterior, como con la tradición. Esto es así porque no 
se preocupa de los aspectos filológicos y hermenéuticos del pasado, sino que 
propone un análisis basado en la historia (su oficio es el de secretario, quien se 
ocupa de registrar con la palabra escrita lo que sucede, los hechos realizados por 
la voluntad humana). Por eso no niega el tiempo anterior, sino que lo estudia. 
No realiza, pues, una relectura de la tradición, ni de sus pensamientos, sino un 
estudio inspirado en el curso de la historia. La dimensión temporal (la historia) se 
impone a la dimensión espacial (la naturaleza). Frente a la necesidad teleológica 
de la naturaleza aplicada al hombre y al bien común de la vida política, frente 
a la providencia cristiana que se expresa en el devenir humano que fundamenta 
su telos, que se proyecta en el mundo social a través de la Roma imperial –que 
siendo cristiana era el reflejo del poder trascendental divino manifestado en la 
inmanencia humana–, y del mundo de la gloria celestial a nivel individual, frente 
a todo esto, Maquiavelo propone la fortuna y la acción humana concreta, asen-
tada en la voluntad humana expresada en el tiempo y en un bien común como 
expresión de estabilidad de un Estado encarnado en la Roma republicana que 
tiene que ir fundándose continuamente. La virtud (areté), en cuanto expresión 
de lo mejor, no descansa en el bien común entendido como lo bueno que nos es 
dado por naturaleza (en el cosmos) y que se refleja en la sociedad política (en el 
microcosmos); la virtud consiste en procurar lo mejor en la sociedad civil que tie-
ne que ir siendo reconstruida constantemente mediante el ejercicio de la voluntad 
y no mediante el ejercicio de la bondad, pues «no siempre lo bueno es lo mejor».

Ante este panorama de construcción de un nuevo modelo y orden político, el 
príncipe de Maquiavelo se siente desarropado: es la soledad de la tarea del respon-
sable político en la inmanencia de su acción, en la intemperie de las decisiones 

3  Véase Fuertes (2011).



54	 Manuel Lázaro Pulido

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

tomadas con la inteligencia de un zorro que sabe adelantarse a la fortuna para 
evitar sus zarpazos. Se trata de acciones llevadas a cabo con la decisión de una 
bestia4, capaz de aplicar el poder necesario para mantener el timón del nuevo 
orden conformado. El impulso para hacer esto, está en manos del príncipe, del 
gobernante sabio. No nace de la solidaridad humana, pues, como hemos seña-
lado, no es el bien común (en cuanto bien sustancial y esencial)5 lo que se busca 
en el común bien, en el interés común. Como señala Leonardo Rodríguez Duplá 
(2007, 36), lo que lleva al príncipe a realizar su tarea es el afán de gloria: «nada 
reporta mayor gloria mundana que la fundación y mantenimiento de nuevos 
órdenes. De este modo, el egoísmo natural del ser humano muestra al gobernante 
lúcido el camino hacia la defensa del interés colectivo». 

3. Deliberando como un zorro y actuando como un león, ante hombres que 
revelan un telos agotado en una voluntad sin referencias e inmanente al mundo 
(«pues el fin que cada uno se ha propuesto es, gloria y riquezas» (Maquiavelo, 
1989, XXV, 118), es decir ejerciendo el control de las pasiones anímicas en 
hombres pasionales, es como el príncipe civil puede ganarse el favor de sus ciu-
dadanos, o como dice Maquiavelo (1989, IX, 63): 

cuando un ciudadano privado se convierte en príncipe de su patria no 
por medio de crímenes y otras violencias intolerables sino con el favor de sus 
ciudadanos surge así un principado al que podríamos llamar civil (para llegar 
al cual no es necesario basarse exclusivamente en la virtud o exclusivamente 
en la fortuna, sino más bien en una astucia afortunada), digo que se asciende 
a dicho principado o con el favor del pueblo o con el favor de los grandes. 
Porque en cualquier ciudad se encuentran estos dos tipos de humores: por 
un lado, el pueblo no desea ser dominado ni oprimido por los grandes y por 
otro los grandes desean dominar y oprimir al pueblo.

4  “Estando, por tanto, un príncipe obligado a saber utilizar correctamente la bestia, debe 
elegir entre ellas la zorra y el león, porque el león no se protege de las trampas ni la zorra de los 
lobos. Es necesario, por tanto, ser zorra para conocer las trampas y león para amedrentar a los 
lobos”. Maquiavelo (1989, XVIII, 91).

5  “Porque un hombre que quiera hacer en todos los puntos profesión de bueno, labrará nece-
sariamente su ruina entre tantos que no lo son. Por todo ello es necesario a un príncipe, si se 
quiere mantener, que aprenda a poder ser no bueno y a usar o no usar de esta capacidad en fun-
ción de la necesidad”. Maquiavelo (1989, XV, 83).



Filosofía y Mística: de la soledad del príncipe al «solo dios basta» del apóstol...	 55

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

El hombre de la ciudad de Maquiavelo es un hombre humoral y pasional. Y 
el príncipe no puede abstraerse a ello, al contrario si quiere dominar la realidad 
política ha de comprender su significado, ha de abandonarse a la soledad de la 
inmanencia antropológica. La soledad en Maquiavelo desvela el contenido del 
alma humana, rompiendo la esencialidad escondida en del De anima aristotélica, 
a partir de la constitución epistemológica nacida en el terreno de la experiencia 
vital-existencial, iniciando en cierta manera una comprensión de los fenómenos 
psíquicos que tengan en cuenta el sujeto en su relación compleja con los otros 
sujetos (en el espacio público, político) y en su historia (en el tiempo vivido y 
registrado). Como hemos señalado, Maquiavelo realiza un proyecto diferente 
al humanismo en contexto humanista. No se trata de una hermenéutica de la 
tradición humana del hombre como ciudadano en la búsqueda del bien común. 
Se trata más bien de la constitución de un nuevo orden público asentado en la 
soledad del hombre ante el mundo que tiene ante sí como sujeto de su voluntad, 
a su vez arrastrado por las pasiones (gloria y riquezas).

En este sentido vemos en el príncipe de Maquiavelo una soledad que es una 
toma de posición, una profundización del nuevo antropocentrismo nacido en 
el humanismo florentino de quien importa no pocos conceptos, baste recordar a 
autores humanistas tales como Leon Battista Alberti o Eneas Silvio Piccolomini, 
entre otros, que trataron del poder de la fortuna y su intervención en asuntos 
que son propios de la decisión humana, que supone una relectura que bebe sus 
fuentes en el helenismo y la antigüedad tardía (Cicerón y Boecio)6, pero leídas 
desde una clave temporal y espacial de referencias realistas: el hic et nunc le lleva 
a construir un realismo antropológico. La hermenéutica rechazada en la tradi-
ción aparece ahora como hermenéutica del sujeto. El caballero (nacido del fruto 
del conocimiento de la virtud) es sustituido por el ciudadano (el que vive en un 
lugar público como espacio donde satisfacer sus necesidades). Ante esta tarea el 
príncipe esta solo: arrojado a la organización del orden del espacio público sin 
ninguna ayuda esencial, sin auxilio exterior fuera del espacio y del tiempo, solo 
ante sí mismo como sujeto naciente, ante la soledad del dilema del príncipe 
del mundo nuevo y del orden nuevo que le lleva a asegurar su posición desde 
un pesimismo antropológico y le empuja a querer alcanzar el honor y la gloria 
(Skinner, 1991, 57), no siendo dueño (como hombre) de sus pasiones (pues sus 
condiciones humanas no se lo permiten).

6  Véase Flannagan (1976).



56	 Manuel Lázaro Pulido

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

La soledad del príncipe es el reflejo de la soledad del ciudadano, de la soledad 
existencial del nuevo hombre moderno, apenas conocedor de las pasiones que 
lo gobiernan y lo ahogan como sujeto naciente, dejado en su condición antro-
pológica y arrojada en la condición social. Sin posibilidad de mejora interna 
ni de auxilio externo, el nuevo ciudadano no puede construir el bien común, 
si acaso dialogarlo y eso será un éxito (un pobre éxito). La filosofía se deviene 
retórica, una forma de buscar un bien común que no puede construirse, porque 
no existe un referente, un punto de apoyo más allá de la condición psicológica 
autorreferencial en el que cualquier intento que las democracias modernas en 
sus diversas formas (representativas, de intereses o dialógicas) no pueden ser ni 
efectivas ni reales. Maquiavelo es un genio: señaló sin discusión que las fuentes 
de la política se han de realizar desde el hombre que es; pero el genio oscureció 
al hombre: olvidó la humanidad (pasiones, inteligencia, voluntad, libertad, mito, 
ideal, bien…) que somos. Ni la simulación ni una falsa razón retórica pueden 
presentarse como pretensión de construcción política sin caer en la soledad del 
príncipe. Buscando el honor y el reconocimiento de todos, el príncipe acaba en 
la soledad de su decisión, y aún el honor y la gloria se diluyen en el fingimiento 
de los sujetos.

Maquiavelo es reconocido, con razón, como el formulador teórico que ha 
tenido una enorme trascendencia en la filosofía política moderna y contempo-
ránea. Desde su experiencia florentina propone una ordenación de la vida públi-
ca, pensando de otra forma, un estilo propio en un momento excepcional que 
provoca lo que alugnos han denominado un «arte de la política de excepción» 
(Bermudo, 1994, 19), que exige una política orientada a un mundo nuevo. La 
soledad del Príncipe es la de quien tiene que tomar su decisión en la excepcionali-
dad. En la excepcionalidad se encontraba también la Corona de Castilla a finales 
del siglo XV y el siglo XVI, cuando Castilla desborda los límites de su reino. Una 
situación totalmente original y nueva que le obliga a repensarse y que le empuja 
a nuevos estadios de especulación. Se necesita un «arte de la vida de excepción» 
que afronte los retos de un Nuevo Mundo que ordenar. Junto a los políticos y 
los teólogos, acompañan en la tarea un buen número de religiosos, cargados de 
una responsabilidad y también de una nueva forma de ver y hacer. Sienten la 
soledad de la empresa, pero no se sienten desprotegidos. Su soledad no es la del 
individuo, sino la de la persona en relación hacia el «Otro».



Filosofía y Mística: de la soledad del príncipe al «solo dios basta» del apóstol...	 57

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

2. La soledad del nuevo apóstol

4. Ni las pasiones, ni la soledad son de por sí, en principio, objeto de valora-
ción, muy al contrario, son una realidad que a posteriori nos invita a ser valorada. 
La soledad, especialmente, forma parte de lo que somos. Y si la soledad del prín-
cipe de Maquiavelo es una soledad no querida (pues busca el reconocimiento del 
pueblo), pero asumida; existe otra experiencia de soledad diferente, la del místico 
que alimenta el apóstol, cuyo fin no tiene nada que ver con la del príncipe, pero 
cuyos resultados fundamentarán en parte (o al menos) una cierta nueva ordena-
ción del mundo. No se tratará de un mundo nuevo ni un orden nuevo, sino que 
tendrá su reflejo en los valores de quienes irán al encuentro de un nuevo mundo y 
un nuevo orden. No se tratará de un proceso de revolución de la historia, sino de 
la reforma de la historia. No se fundamentará en la fortuna y la acción humana 
que la modula, sino en la providencia y en la acción humana que la procura. No 
se tratará del hombre viejo-histórico que paradójicamente es el nuevo ciudadano 
de la polis y el nuevo príncipe aislado en la decisión solipsista; sino del hombre 
nuevo como nuevo ciudadano del orbe y del nuevo apóstol en la soledad del 
encuentro. No supondrá un nuevo empezar histórico y puntual; sino un nueva 
recreación en el cumplimiento del tiempo escatológico. Uno, hemos intuido, 
atiende a revolucionar lo que ya siempre será la vieja Europa. Otro, creemos, 
quiere recrear el siempre nuevo mundo. Este otro tiene la forma paradigmática 
del apóstol (si bien tendrá la forma humana de la acción del hidalgo). Pero ¿de 
qué soledad se trata la que alimenta el apóstol del siglo XVI?

	 5. “Solo Dios basta”, es el verso teresiano, que recoge poéticamente no 
la separación, sino la unión del hombre con Dios. «Quien a Dios tiene / nada le 
falta / solo Dios basta». Es el diálogo del hombre con Dios que es Amado («Ya 
toda me entregué y di, / y de tal suerte he trocado, / que mi Amado es para mí, 
/ y yo soy para mi Amado»). Como señala Melquiades Andrés (1994a, 100) –a 
quien tenemos muy presente en esta reflexión– se trata de una afirmación «más 
radical existencialmente que el solus Deus luterano». Una soledad del hombre 
desnudo ante la inmensidad de Dios, pero pertrechado de la seguridad de la 
tradición poética que sabe de la capax Dei del alma humana. Es una soledad 
que lleva a la unión con Dios como el lugar existencial del bien del hombre, que 
limitado puede transformarse en hombre nuevo. Agustinos, carmelitas, bene-
dictinos, cartujos, mercedarios, jerónimos, dominicos, franciscanos, más tarde 
jesuitas… en Salamanca, en Alcalá… en las aulas. En Madrid, Sevilla o Lisboa… 
en las calles. En la acción. En el camino. Porque la soledad del apóstol, nace en la 
soledad del místico, pero, cristaliza, escribe Melquiades Andrés (1994a, 100): «en 



58	 Manuel Lázaro Pulido

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

una filosofía de la vida y en proyecto de hombre nuevo, de comunidad cristiana 
expansiva, como secuela de su participación en la vida divina, sin arrogarse la 
locura de ser Dios».

	 6. «Solo Dios basta» es la divisa que alimenta el apóstol. Y hablar de 
apóstol es hablar de un hombre activo que reconoce el principio de su acción en 
el motor interno de su encuentro con Dios, en el interior de su Yo. Es una sole-
dad de tal naturaleza que lleva a Teresa de Cepeda y Ahumada a fundar quince 
conventos y reformar la Orden carmelitana, a Francisco de Osuna a predicar 
sin descanso, a Pedro de Alcántara a reformar la Orden franciscana. No se trata 
de una soledad que nace de la constatación pesimista antropológica ante el reto 
de la revolución inmanente del quehacer ciudadano del príncipe. Se trata de la 
soledad de quien contempla en el encuentro, o aún más en la unión óntica de 
dos soledades enfrentadas, abocadas por su naturaleza (de gracia y de necesidad) 
a encontrarse en la referencia, en la íntima metafísica y no en la palabra retórica: 
hombre solo / Dios solo. Esto supone una ética del encuentro. El hombre solo 
que busca a Dios y solo a Dios necesita de una preparación moral, que espera en 
una proyección amorosa. Es la soledad que rompe el solipsismo del sujeto y los 
límites del cogito y de la soledad ontológica del hombre. Es una soledad de la 
acción. El hombre no está abocado a la soledad antropológica y al fingimiento 
social como lugar de satisfacción de la simulación existencial (buscar la gloria 
y las riquezas). La soledad mística es la soledad buscada desde el punto de vista 
del prójimo, del otro, en la relación. Es soledad averiguada, introspección: «En 
soledad vivía / y en soledad ha puesto ya su nido, / y en soledad la guía / a solas 
su querido / también en soledad de amor herido» (S. Juan de la Cruz, Cántico 
espiritual, 34).

La soledad mística es la fuerza del apóstol. El descubrimiento interior impul-
sa el auténtico descubrimiento, de ahí que (Andrés, 1994a, 100):

Los místicos admiran la trascendencia de los grandes descubrimientos y 
de las gigantescas empresas de sus contemporáneos, pero proclaman y viven 
la relatividad de los bienes naturales como poder, dinero, placer…, e incluso 
sobrenaturales, como virtudes, carismas, consolaciones. “Solo Dios basta”. 
Contemplan las conquistas técnicas, políticas y militares desde la extensión 
del reino de Dios a todo el universo.



Filosofía y Mística: de la soledad del príncipe al «solo dios basta» del apóstol...	 59

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

El ideal del místico recoge la soledad –como Maquiavelo– en ambiente 
humanista, pero de forma más libre. No canta el pesimismo antropológico –de 
Maquiavelo (Velázquez, 2006, 71)–, aunque reconoce su limitación o mejor su 
condición humana, sino que alaba la dignidad humana. Pero su humanidad, su 
enraizamiento no le angosta, sino que le sobrepone. Recordemos a san Pedro de 
Alcántara “hecho como de raíces de árbol”, elevado hasta el extremo, extenso en 
la geografía de su tiempo. Este espíritu alimenta desde la relectura de la tradición 
el nuevo mundo por explorar (Sanz, 1998, 84). Impulsa la idea de misión intrín-
seca a la del descubrimiento del nuevo mundo7. Y en este impulso apostólico los 
franciscanos cobrarán un protagonismo singular.

7. El impulso misionero franciscano es la extensión de la actividad pastoral 
de los hermanos menores. Esta acción se fundamenta en su propia vocación y en 
su espiritualidad. En el siglo XVI tiene una raigambre profundamente espiritual 
y radical, en sintonía con otras reformas operadas desde el siglo XIV. Comunes 
en la búsqueda de la carga ética que supone la contemplación de Dios, el fran-
ciscano es esencialmente un apóstol y existencialmente un hombre configurado 
con Cristo, pobre y crucificado. San Francisco es hombre ante todo de oración. 
Primera Celano nos muestra el ejemplo paradigmático de Francisco de Asís (Cela-
no, 2000a, 184)8:

El varón de Dios, Francisco, había aprendido a no buscar sus intereses, 
sino a cuidarse de lo que miraba a la salvación de los demás; pero más que 
nada, deseaba morir y estar con Cristo. Por eso, su preocupación máxima 
era la de ser libre de cuanto hay en el mundo para que ni por un instante 
pudiera el más ligero polvillo empañar la serenidad de su alma. Permanecía 
insensible a todo estrépito del exterior y ponía toda su alma en tener reco-
gidos los sentidos exteriores y en dominar los movimientos del ánimo, para 
darse sólo a Dios.

Este texto recoge los fundamentos de la mística del recogimiento (Andrés, 
1975), una mística que traspasará el corazón de Pedro de Alcántara, el maestro 
espiritual de Teresa de Jesús, quien nos solo expresará la necesidad de la soledad 
de Dios («Solo Dios Basta»), sino el deseo del encuentro («Vivo Sin vivir en mí, 
/ y tan alta Vida espero / que muero porque no muero»). La acción apostólica 

7   Podemos comprobar esta dimensión tan solo mirando el catálogo de misioneros extreme-
ños en M. Andrés (1994b).

8   n. 71, cap. XVI.



60	 Manuel Lázaro Pulido

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

de san Francisco se fundamenta en una acción que necesita de la soledad, del 
encuentro y en el lugar: «escogía frecuentemente lugares solitarios para dirigir 
su alma totalmente a Dios» (Celano, 2000a, 184)9. Es allí donde el hombre solo 
se encuentra con el solo Dios. Pero Francisco no se satisface con la conformidad 
con la maldad del pesimismo antropológico. Sino que supera este pesimismo 
en la apertura a la extensión de la naturaleza humana y la capacidad de escapar 
de la soledad ontológica que nace de la precariedad esencial y existencial. De 
ahí que al contrario que ocurrirá en el proyecto del príncipe, san Francisco, el 
Poverello, «acostumbraba a salir de noche a solas para orar en iglesias abandona-
das y aisladas; bajo la divina gracia, superó en ellas muchos temores y angustias 
de espíritu» (Celano, 2000a, 184)10. Porque la soledad es lugar de encuentro. San 
Buenaventura (2000, 444) 11 lo expresa en la Leyenda mayor cuando señala cómo 
san Francisco cuando «quedaba solo y sosegado, llenaba de gemidos los bosques, 
bañaba la tierra de lágrimas, se golpeaba con la mano el pecho, y, como quien ha 
encontrado un santuario íntimo, conversaba son su Señor». Comentando este 
pasaje, inspirado en Segunda Celano (95. 94. 99), Fernando Uribe (2008, 265) 
lo sitúa en la lectura mística bonaventuriana del fundador, en el camino hacia la 
unificación divina. Se trata de un capítulo que «correspondería a otra dimensión 
de la vía iluminativa del santo de Asís». No es de extrañar que el inicio de la 
vida franciscana se destaque por que los menores «abandonan el mundo» (Esser, 
1976, 35), pero menos aún que desde el encuentro de la soledad del abandono 
con Dios (darse solo a Dios), se conforme desde el inicio una vida conforme al 
Evangelio en el que «se halla íntimamente unida desde el principio la predicación 
apostólica» (Esser, 1976, 294).

8. San Francisco de Asís es el héroe de la acción contemplativa, de la acción 
apostólica, un arquetipo de un nuevo caballero. No solo Francisco es un joven 
que desea ser caballero, sino que el inicio de su conversión se inicia en el cambio 
de modelo de la idea del caballero: frente al «caballero soberbio e inaguantable», 
Francisco muestra que la paciencia es superior. Si la soberbia lleva a la victoria 
vana, la paciencia nos proporciona la reconciliación, nos trasporta a las verdade-
ras virtudes del caballero (Celano, 2000b, 232)12. Será precisamente la visión del 
«caballero» la que inicia su conversión. En Segunda Celano, narrando la soledad 
del sueño en el tú a Tú, se muestra el verdadero objeto de servicio del caballero 

9  n. 71, cap. XVI.
10  n. 71, cap. XVI.
11 cap. X, n. 4. Aunque citamos la traducción española, esta obra esta en Buenaventura (1882-

1902).
12  n. 4, cap. I



Filosofía y Mística: de la soledad del príncipe al «solo dios basta» del apóstol...	 61

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

cristiano: «Francisco, empero, cambia las armas carnales en espirituales, y recibe, 
en vez de gloria de ser caballero, una investidura divina» (Celano, 2000b, 233)13. 
El caballero de Cristo, señala Buenaventura en la Leyenda mayor, es quien examina 
la perfección, y vencerse a sí mismo, y no va buscando tesoros sino que sale, en 
su segunda etapa (tras el sueño), al encuentro del leproso. El nuevo caballero 
no procura guerra, sino paz, pero como caballero no huye ante las dificultades, 
es caballero porque busca confrontarse con la exigencia de la virtud. Siendo 
caballero de Cristo surge la soledad: «Desde entonces buscaba la soledad, amiga 
de las lágrimas… Sucedió, pues, un día en que oraba de este modo, retirado en 
la soledad, todo absorto en el Señor por su ardiente fervor, que se le apareció 
Cristo Jesús en la figura de crucificado» (Buenaventura, 2000, 386)14. La cruz 
es la honra del caballero de Cristo, de san Francisco, el fruto de la soledad (del 
recogimiento) de quien sabe que «solo Dios basta».

9. Esta experiencia fontal franciscana recorre el espíritu de los menores, enri-
quecida en topos teológicos que van de la Escuela de San Víctor a la compilación 
halense, pasando por las formulaciones teológico-místicas de san Buenaventura 
(y el pseudo-buenaventura) y la configuración del caballero –de Ramón Llull y 
la trasformación de las virtudes en las cortes castellanas y portuguesas de la lite-
ratura del siglo XV: en el reflejo cristiano del Libro de la caballería cristiana 
de Jaime de Alcalá (1515), en el caballero transformado en Manresa (1522) que 
se deja ver en los Ejercicios espirituales de Ignacio de Loyola (1541; 1548), en 
el miles (militis christiani) como trasformación del caballero del Enchiridion de 
Erasmo (1503, impreso en Alcalá en 1525)–. A través de estas formulaciones la 
tradición filosófica aparece en su vertiente platónico-cristiana. No es de extrañar 
estas fuentes toda vez que la mística del Siglo de Oro es «una verdadera teología» 
(Andrés, 1983, 657). El grupo franciscano formado por Osuna, Laredo y san 
Pedro de Alcántara adquieren un protagonismo iniciático de la búsqueda del 
ideal del hombre nuevo, de la acción en la unión del hombre solo con el solo 
Dios que ilumina otros grupos no solo de místicos contemplativos, sino de mís-
ticos apóstoles. Y su cima apostólica descansa en el ardor apostólico de quince 
mil misioneros que se plantan en América (al inicio), no pocos irán también a 
Asia (posteriormente), nacidos de la miseria del hombre que se engrandece en la 
trascendencia. No se trata de grandes predicadores, de hombres de suma inteli-
gencia, sino de hombres nacidos de la mística del recogimiento, de observantes y 
descalzos. En la memoria de estos hombres, misioneros franciscanos, impulsados 

13 n. 6, cap. II.
14 cap. I, n. 5.



62	 Manuel Lázaro Pulido

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

por la mística del recogimiento, descansa la imagen de san Francisco, el caballero 
de Cristo. El fin de su acción no es la riqueza, ni el poder, ni el dinero. Pero como 
señalamos «admiran la trascendencia de los grandes descubrimientos» (Andrés, 
1994a, 100). Su señor es Cristo, su misión hacer comprensible la riqueza del 
encuentro del hombre con Dios. La cristianización de América es una misión 
de un nuevo hidalgo cuya virtud es la honra y cuyo último señor es Cristo. Esto 
es algo compartido por el apóstol y trasmitido al descubridor, quien tiene aún 
en la tentación de cubrir sus vanidades personales, y concomitante a ellas, la 
oportunidad de ser también apóstol, toda vez que su descubrimiento ayuda a 
cumplir una misión cuasi divina, la extensión de un orden nuevo en un mundo 
nuevo, la creación de un Orbe cristiano.

10. Con un poco de exageración, pero con un mucho de intuición, José 
Antonio Merino escribe en Don Quijote y san Francisco: dos locos necesarios 
(2003) una propuesta en la que presenta dos prototipos con los que quijotizar 
la sociedad y franciscanizar la cristiandad. Estas dos idealizaciones, sin embargo, 
pueden rastrearse en la Castilla (la España) del siglo XVI: dos caminantes, dos 
caballeros, a la vez medievales, pero prefigurando el nuevo hidalgo civil y fran-
ciscano (cristiano). Ambos revitalizados en el ardor de la acción de la construc-
ción de un nuevo proyecto: el descubridor cervantino y el apóstol franciscano. 
El franciscano verá así en América el proyecto de la construcción de una nueva 
humanidad cristiana, una ocasión de la edificación de un proyecto renovado 
donde la escatología –de espíritu franciscano-joaquinista (Potestà, 1991)– se hace 
presente y que tiene en el beato Amadeo da Silva y su obra Apocalypsis Nova 
un referente para el papado (Morisi, 2006) y para la corona de Castilla. Fray 
Martín de Valencia, provincial de la provincia de San Gabriel representa, junto 
a los misioneros que nacen inicialmente de las tierras extremeñas, el espíritu de 
estos valores franciscanos, que está alimentados por su fuerte espiritualidad y la 
radicalidad de los valores franciscanos, en el que todo entendimiento, toda volun-
tad, toda libertad se dedica solo a Dios (Lázaro, 2011, 153). La Nueva España 
es la ocasión de un Nuevo Mundo, de un nuevo Orbe cristiano. Sus acciones 
serán la extensión de la espiritualidad que se vivía en la Península. Se trata de una 
espiritualidad que culmina el proceso castellano de la lectura cristiana del nuevo 
caballero en una espiritualidad mística, de una totalidad del proyecto cristiano 
de la vida. «Vida cristiana fundamental, –escribe Melquiades Andrés (1994a, 
323)– vivida con ejemplaridad desde el principio. Les guiaba la experiencia con-
trastada, el curso de la evangelización en Canarias y el fracaso con los moriscos 
en Granada y en todo el reino, el recuerdo de los pósitos y hospitales de las villas 
castellanas y andaluzas, la Utopía de Tomás Moro y, sobre todo, el ideal que ardía 



Filosofía y Mística: de la soledad del príncipe al «solo dios basta» del apóstol...	 63

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

en su pecho». Un ideal que arde a quien está solo con Dios y solo Dios basta, tal 
como le sucede a san Francisco de Asís –y en la estela franciscana a autores como 
Ramón Llull en su Libro del Orden de Caballería de 1281 (2000)–, paradigma 
del nuevo caballero, en nuevos tiempos de crisis (de cambio).

11. El binomio hombre-solo / Dios-solo es la expresión mística de la antro-
pología teológica de la gracia que tiene una referencia especulativa en la Ultima 
solitudo escotista: la vivencia de la definición de la persona en el ámbito de la 
existencia más que en el ámbito de la esencia. La persona se define así por su 
incomunicabilidad en la esfera de las relaciones esenciales («en la cosa por la 
naturaleza de la misma cosa, de modo que en la razón de persona no hay nada 
que diga intención segunda»)15; pero en su razón de ser existente en cuanto 
existente, es comunicable. La persona se comunica proyectándose desde la inti-
midad del yo, desde lo que Escoto llama ultima solitudo (puesto que la persona 
requiere de una soledad última16), el repliegue sobre sí mismo en la reflexión 
que solo en su afirmación subjetiva existencial se abre a la existencia misma y a 
la comunicación intrapersonal: «la relación trascendental y necesaria que tiene 
la creatura respecto del Creador no puede fundamentarse en que es una esencia 
sino en cuanto connota la existencia» (Rivera de Ventosa, 1972, 309). La ultima 
solitudo en la lectura franciscana de escoto unida a su plano relacional influye 
en una teoría de la historia. Escribe el profesor Rivera de Ventosa (1984, 36): 
«La historia humana lleva consigo una inmensa responsabilidad que se inserta 
en la persona humana como “ultima solitudo”, como ineludible apropiación 
del propio quehacer». La soledad referencial en la comunicación de la existencia 
propicia el nacimiento del concepto moderno de persona17, en cuanto relación 
y en la acción referencial. «Solo Dios basta», la soledad del apóstol alimenta la 
decisión profunda de la acción del nuevo ciudadano del Orbe católico, de las 
decisiones más peliagudas. Hombre solo y Dios solo frente a un destino. Así se 
pregunta Melquiades Andrés (1994a, 101):

¿No habrá influido el binomio Dios solo-hombre solo, como gesto de 
exaltación personal exacerbada, en decisiones como quemar las naves, per-
manecer en Tenochtitlán, en el gesto de Pizarro en la isla del Gallo, en el 
de Bernardo Gálvez en Pensacola, en el de Orellana en el primer recorrido 

15  “in re ex natura rei, et ita nihil de ratione personae dicit intentionem secunda”. Ordinatio, 
I, d. 23, q. 1, n. 16 (Duns Escoto, 1959, 357). Véase Rivera de Ventosa, 1972.

16  “Ad personalitatem requiritur ultima solitudo”. Ordinatio, III, d. 1, q. I, n. 17 (Duns Escoto, 
1894, 45a).

17  Véase Bianco, 2012.



64	 Manuel Lázaro Pulido

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

del Amazonas, en el de Valdivia de ir a Chile, en el de López de Aguirre y 
en tantos más?.

Esta referencia a la fundamentación de la persona en el siglo XVI recorre las 
facultades, pero también las calles y los espíritus del entorno castellano a través 
de los grandes teológos, y con mayor difusión de la teología práctica de los predi-
cadores y los maestros de la vida espiritual, multiplicando el ámbito de difusión 
de la especulación castellana que no solo era una doctrina, sino también «una 
manera de afrontar la vida» (Pena, 2009, 89).

Conclusión

Sin duda alguna, nos encontramos con un cambio del punto de vista del 
sujeto en relación con el mundo circundante en comparación con el modelo 
clásico y medieval. Tanto en la soledad (involuntaria) de la modernidad del sujeto 
político de Maquiavelo como en la soledad (libre) del sujeto contemplativo de 
la mística castellana, el sujeto es central en la vivencia psíquica de las pasiones, 
donde a su vez se muestran como un motor (en cuanto a la capacidad de movi-
miento) de la actividad psíquica humana. Ambas posiciones realizadas para dar 
respuesta a cuestiones muy diversas de su época, asentadas en principios, como 
hemos visto muy distintos y, también de muy diferentes resultados, sin embargo 
son eminentes, porque trascienden el contexto de descubrimiento teórico para 
mostrarse en propuestas de validez universal. 

En el caso de la mística es más fácil de observar pues, como hemos dicho, el 
protagonismo recae en dos sujetos universales: el sujeto Yo (temporal y universal) 
y el sujeto Tú (que es la fuente del Yo y, por lo tanto, universal y atemporal). Se 
trata pues de un diálogo que realizado en un momento determinado supera el 
espacio y el tiempo, proyectándose y profundizando, como hiciera (y hace, cada 
vez que se lee) el diálogo socrático-platónico que se proyecta a toda la comunidad 
del logos. Por su parte, en Maquiavelo escapa de una mirada historicista porque, 
como también hemos señalado, el espacio (público-político) y el tiempo (la 
historia) son instrumentos hermenéuticos-existenciales para la realización de un 
proyecto nacido de la instancia psíquica que universaliza el sujeto. 

En este sentido, Leo Strauss en su obra Thoughts on Machiavelli (1958, 11) 
señala un planteamiento que supera las lecturas historicistas cuando afirma que 
«la sustancia de su pensamiento (el de Maquiavelo) no es florentina, ni siquiera 



Filosofía y Mística: de la soledad del príncipe al «solo dios basta» del apóstol...	 65

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

italiana, sino universal». La soledad del príncipe apuntará al sujeto moderno que 
encerrado en sí sabe del mecanismo de sus presupuestos pasionales, la del acuerdo 
nacido por la necesidad, un proyecto antropocéntrico revolucionario en contexto 
humanista para la nueva Europa que prepara el sujeto pensante como centro de 
la comunidad política constituida bajo la forma política de la monarquía abso-
luta. La soledad del apóstol, sin embargo, es la del sujeto intemporal, llamado a 
la tensión existencial, oscurecido por el sujeto pensante, en la pretensión de un 
nuevo mundo, llamado a un Orbe católico. Tras la crisis del Yo indicado en el 
siglo XIX, en la quiebra de la existencia del siglo XX, y la evidencia de la crisis 
del discurso parcial de finales del siglo pasado, la soledad del apóstol recupera 
su vigencia como la autonomía del hombre en su acción relacionada de forma 
existencial, dotando de referencia (ideal, mística, mítica, existencial, emocio-
nal…) una axiología que fundamente verdaderamente el nuevo orden humano 
con vocación universal y que procure superar la retórica disfrazada en forma de 
democracia dialógica, y dotando de corazón la cordialidad.



66	 Manuel Lázaro Pulido

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

Bibliografía

Alcalá, J. de (1515). Libro de la caballería cristiana. Valencia: Impr. Jorge Costilla.

Althusser, L. (1987). «Die Eisamkeit Machiavellis». En L. Althusser, Machiavelli, 
Montesquieu, Rousseau, (Schriften, vol. 2). Edición de P. Schöttler y F. O. Wolf, Ber-
lin: Argument, 1987, pp. 11-32. 

– (1993). L’Unique tradition matérialiste. Paris: Editions Hazan. 

– (1998). Solitude de Machiavel. Edición y presentación de Y. Sintomer, Paris: PUF.

– (2008). «Soledad de Maquiavelo». En L. Althusser, La soledad de Maquiavelo. Traduc-
ción de C. Prieto del Campo, Madrid: AKAL, pp. 331-346, 

Andrés, M. (1975),. Los recogidos. Madrid: Fundación Universitaria Española.

– (1983). «La teología española en el siglo XV». En M. Andrés (dir.). Historia de la teología 
española I. Desde sus orígenes hasta fines del siglo XVI. Madrid: Fundación Universi-
taria Española, 579-735.

– (1994a). Historia de la mística de la Edad de Oro en España y América. Madrid: BAC.

– (1994b). Misioneros extremaños en Hispanoamérica y Filipinas. Diccionario biográfico y 
bibliográfico. Madrid: BAC.

Bermudo, J. M. (1994). Maquiavelo, consejero de príncipes. Barcelona: Ed. Universitat 
de Barcelona.

Bianco, C. (2012). Ultima solitudo. La nascita del concetto moderno di persona in Duns 
Scoto. Milano: Franco Angeli.

Buenaventura (1882-1902). Legenda maior sancti Francisci. En PP. Colegii a S. 
Bonaventura (ed.), Opera omnia. Quaracchi: Ad Claras Aquas, vol. VIII, pp. 504-564.

Buenaventura (2000). Leyenda mayor. En J. A. Guerra (ed.), San Francisco de Asís. 
Escritos y Biografías. Documentos de la época. 8ª ed., Madrid: BAC, pp. 380-500.

Celano, T. de (2000a). Vida primera. En J. A. Guerra (ed.), San Francisco de Asís. Escri-
tos y Biografías. Documentos de la época. 8ª ed., Madrid: BAC, pp. 140-228.

Celano, T. de (2000b). Vida segunda. En J. A. Guerra (ed.), San Francisco de Asís. Escri-
tos y Biografías. Documentos de la época. 8ª ed., Madrid: BAC, pp. 229-359.

Duns Escoto, J. (1894). Ordinatio. Liber III. En Wadding (ed.), Opera Omnia. Vol. 
XIV, Paris: Vivès.

Duns Escoto, J. (1959). Ordinatio. Liber Primus. Distinctiones 11-25. C. Balić, M. 
Bodewig, S. Bušelić, P. Čapkun-Delić, B. Hechich, I. Jurić, B. Korošak, L. Modrić, S. 
Nanni, I. Reinhold y O. Schäfer (eds.). Opera omnia. Vol. 5, Città del Vaticano: Typis 
Polyglottis Vaticanis.



Filosofía y Mística: de la soledad del príncipe al «solo dios basta» del apóstol...	 67

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

Esser, K. (1976). La Orden franciscana. Orígenes e ideales. Burgos: Ed. Aránzazu.

Flannagan, T. (1976). «The Concept of Fortuna in Machiavelli». en A. Parel (ed.) The 
Political Calculus, Toronto: University of Toronto Press.

Fuertes, J. L. (2011). «La estructura de los saberes en la Primera Escuela de Salaman-
ca». Cauriensia, 6, 103-145 [También en (2012). «La estructura de los saberes en la 
Primera Escuela de Salamanca». En R. H. Pich, M. Lázaro y A. S. Culleton (eds.) 
Ideas sin fronteras en los límites de las ideas – Ideias sem fronteiras nos limites das ideias. 
Scholastica Colonialis: Status quaestionis. Cáceres: Instituto Teológico “San Pedro de 
Alcántara” – Diócesis de Coria-Cáceres, pp. 113-155].

Lahtinen, M. (2012). Philosophy and Politics: Niccolo Machiavelli and Louis Althusser’s 
Aleatory Materialism. Leiden: Brill.

Lázaro, M. (2011). «Scholastica Colonialis: el contexto curricular de los misioneros fran-
ciscanos extremeños». Cauriensia, 6, 147-167. [También en (2012). «Scholastica Colo-
nialis: el contexto curricular de los misioneros franciscanos extremeños». En R. H. Pich, 
M. Lázaro y A. S. Culleton (eds.) Ideas sin fronteras en los límites de las ideas – Ideias 
sem fronteiras nos limites das ideias. Scholastica Colonialis: Status quaestionis. Cáceres: 
Instituto Teológico “San Pedro de Alcántara” – Diócesis de Coria-Cáceres, 157-167].

Llull, R. (2000). Libro de la orden de caballería. Trad. L. A. de Cuenca. Madrid: Alian-
za.

López, D. (2009). «La soledad de Althusser. La lectura de Maquiavelo como clave de 
una renovación teórica». Sociohistórica, 25, 73-102.

Maquiavelo, N. (1989). El príncipe. Traducción de M. A. Granada, Madrid: Alianza.

Merino, J. A. (2003). Don Quijote y san Francisco: dos locos necesarios. Madrid: PPC.

Morisi, A. (2006). «Escatologia e gioachimismo nel Quattrocento: Beato Amadeo, 
Benigno, Galatino». En F. Troncarelli (ed.). Il ricordo del futuro. Gioacchino da Fiore 
e il gioachimismo attraverso la storia, Bari: Mario Adda Editore, 144-147.

Pena, M. A. (2009). La Escuela de Salamanca. De la Monarquía hispánica al Orbe 
católico. Madrid: BAC.

Potestà, G. L. (1991). Il profetismo gioachimita fra Quattrocento e Cinquecento, Genova: 
Marietti.

Renaudet, A. (1956). Machiavel : Étude d’histoire des doctrines politiques. Paris: Galli-
mard.

Rivera de Ventosa, E. (1972). «Doble plano metafísico de la persona en la filosofía 
de Duns Escoto y su interpretación en el pensamiento actual». En Deus et homo ad 
mentem J. Duns Scoti, Roma: Societas Internationalis Scotistica, pp. 293-315.



68	 Manuel Lázaro Pulido

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 35, 2015, pp. 49-68. UNED, Madrid

– (1984). «Visión de la historia en Duns Escoto». En C. Bérubé (ed.), Horno et mundus. 
Acta quinti Congressus Scotistici Internationalis. Salmanticae, 21-26 septembris 
1981. Roma: Societas Internationalis Scotistica, pp. 27-39.

Rodríguez, L. (2007). Maquiavelo y el maquiavelismo. Lección impartida en la Festivi-
dad de Santo Tomás de Aquino. Universidad de Salamanca y Universidad Pontificia de 
Salamanca. Salamanca: Universidad Pontificia de Salamanca.

Sanz, R. (1998). «San Pedro de Alcántara, Hombre Universal». En L. Blanco y S. 
Gacría (eds.), San Pedro de Alcántara, Hombre Universal. Guadalupe (Cáceres): Ed. 
Guadalupe, 83-111.

Skinner, Q. (1991). Maquiavelo. Madrid: Alianza Editorial.

Strauss, L. (1958). Thoughts on Machiavelli. Glencoe, IL: Free Press.

Uribe, F. (2008). El Francisco de Buenaventura. Lectura de la Leyenda Mayor. Salaman-
ca: Tenacitas.

Velázquez, J. (2006). Bajo el signo de Circe. Ensayos sobre le humanismo del Renacimien-
to italiano e imaginario político de Nicolás Maquiavelo. Buenos Aires: Ediciones del 
Signo.

Recibido: 7/01/2014

Aceptado: 14/05/2014

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 


