
EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

El amor filial como práctica intersticial:  
Una etnografía digital 

Filial love as an interstitial practice: A digital ethnography

Adrián Scribano
Investigador Principal del CONICET  

Instituto de Investigaciones Gino Germani (IIGG-FCS-UBA) 
adrianscribano@gmail.com (ARGENTINA)

Recibido: 21.12 2018 
Aceptado: 12.12.2019

RESUMEN

Frente a la normalización global del disfrute inmediato a través del consumo, 
la internacionalización del miedo y la ansiedad, el surgimiento de la «pos-ver-
dad» y la desconfianza respecto de la política, un análisis sistemático del amor 
como práctica intersticial se evidencia como una huella clara para comprender 
las sociedades contemporáneas. 

La felicidad, la reciprocidad y el amor como prácticas sociales permiten 
una visión diferente del proceso de estructuración social que en la actualidad 
da forma al mundo entero. La sociología se enfrenta hoy con cientos de miles 
de prácticas inscriptas en los intersticios, en los pliegues y grietas de unas eco-
nomías políticas de la moral que son desmentidas en tanto totalidad cerrada por 
esas mismas prácticas.

El artículo busca hacer visible un conjunto diverso y complejo de «prácticas 
del querer», asociadas al amor filial, que se presentan en América Latina como 
respuesta a la desaparición de personas, el femicidio, la discriminación, la vio-
lencia estatal y muchos otros nodos de las matrices de conflicto actuales. A tra-
vés de una etnografía digital en 6 países (México, Guatemala, Brasil, Uruguay, 
Chile y Argentina) se han podido registrar un conjunto de prácticas basadas en el 
amor que reconfiguran el mapa de las acciones colectivas y zonas de rechazo en 
contra de la normalización globalizada. 

El artículo finaliza enfatizando la necesidad de seguir indagando en torno a 
la reciprocidad y la confianza como otras prácticas intersticiales que pueblan las 
múltiples redes de respuesta a la planetarización capitalista.



130	 A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ....

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

PALABRAS CLAVE

Amor filial, prácticas intersticiales, política de las sensibilidades, matriz de 
conflicto.

ABSTRACT

Faced with the global normalization of immediate enjoyment through con-
sumption, the internationalization of fear and anxiety, the emergence of «post-
truth» and distrust of politics, a systematic analysis of love as an interstitial 
practice is evidenced as a clear footprint to understand contemporary societies.

Happiness, reciprocity and love as social practices allow a different vision 
of the process of social structuring that currently shapes the whole world. So-
ciology today faces hundreds of thousands of practices that are inscribed in the 
interstices, in the folds and crevices of a political economy of morality that is 
denied as a totality closed by those same practices.

The article seeks to make visible a diverse and complex set of «practices 
of wanting», associated with filial love, that are presented in Latin America in 
response to the disappearance of people, feminicide, discrimination, state vio-
lence and many other nodes of the current conflict matrices. Through a digital 
ethnography in 6 countries (Mexico, Guatemala, Brazil, Uruguay, Chile and 
Argentina) it has been possible to register a set of practices based on love that 
reconfigure the map of collective actions and areas of rejection against the glo-
balized normalization.

It ends by emphasizing the need to continue investigating around reciprocity 
and trust as other interstitial practices that populate the multiple networks of 
response to capitalist planetarization.

KEY WORDS

Filial love, interstitial practice, politics of sensibilities, conflict matrix.

1. � INTRODUCCIÓN

La impotencia, el dolor social y el desamparo arman el escenario mundial de 
la actualidad con millones de personas migrando, siendo objeto de la violencia 
física en guerras, y miles de millones experimentado la pobreza y el hambre. 

El miedo es una emoción globalizada que se inscribe en la dialéctica terror/ 
muerte que rodea al planeta. Existen numerosas explicaciones sobre cómo la 
muerte impregna los fantasmas y, además, cómo constituye una característica de 
la economía política de la moral (Mbembe 2011; Korstanje 2016). Información 



A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ...  131

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

cualitativa y cuantitativa valida estas interpretaciones y nos ofrece una manera 
de observar la forma múltiple del miedo.

El riesgo, la precariedad y la intemperie son vivencias de miles de millones 
de personas que viven la vida con miedo.

La estructura reticular de la expansión del miedo como una emoción “bási-
ca” se entrelaza de manera compleja e indeterminada con el disfrute a través del 
consumo como la estructura vertebral de las sociedades contemporáneas (Scri-
bano, 2017). Junto a la normalización global del disfrute inmediato a través del 
consumo, la internacionalización del miedo y la ansiedad, el surgimiento de la 
«post-verdad» y la desconfianza respecto de la política, un análisis sistemático 
del amor como práctica intersticial se evidencia como una huella clara para com-
prender las sociedades contemporáneas. 

La felicidad, la reciprocidad y el amor1 como prácticas sociales permiten 
una visión diferente del proceso de estructuración social que en la actualidad da 
forma al mundo entero. La sociología se enfrenta hoy con cientos de miles de 
prácticas que inscriptas en los intersticios, en los pliegues y grietas de unas eco-
nomías políticas de la moral que son desmentidas, en tanto totalidades cerradas, 
por esas mismas prácticas. (Scribano, 2018) 

Lo que presentamos aquí son resultados parciales de una investigación en 
curso en la que se relevan diversas prácticas colectivas estructuradas alrededor 
del amor filial en Latinoamérica. La indagación abarca un grupo de 110 prácti-
cas colectivas que tienen o han tenido presencia en Internet, y cuya experiencia 
social se ha instalado desde la década de 1970 hasta la actualidad (como por 
ejemplo las Madres de Plaza de Mayo). La estrategia metodológica diseñada 
se articula en torno al desarrollo de una etnografía digital basada en: a) elabo-
ración de tres tipos de registros: notas de campo virtuales, selección y análisis 
de momentos relevantes en la vida de los colectivos, y descripción de contenido 
y análisis de documentos disponibles en la Web. Las notas de campo virtuales 
son útiles para reconstruir las particularidades y diferencias en cada uno de los 
componentes de las páginas web y las noticias de las redes sociales sobre los 
colectivos investigados; b) etnografía digital llevada a cabo en seis países de 
América Latina: México, Guatemala, Brasil, Uruguay, Chile y Argentina2. Los 
registros se realizaron en dos tipos diferentes de tablas donde se sistematizaron, 
por década/año de creación del colectivo, la descripción de la práctica, el logoti-
po/imagen/dibujo utilizado como identidad social, los miembros, década y años.  
En este trabajo sólo referiremos a lo que va de la última década (2010 a 2017) 

Se trata de una interpretación que mapea geometrías de los cuerpos y gramá-
ticas de las acciones impulsadas desde el amor filial como práctica intersticial 

1  Es necesario aclarar que existen diferencias y tensiones entre felicidad, amor y reciprocidad 
dado el espacio y los objetivos de este trabajo proponemos al lector que consulte Scribano 2019, 
Scribano, A. (2009a) Scribano, A. (2009b) Scribano, A., Lisdero, P. y Bloch, B. (2014) Scribano, 
A.  (2014)  

2  Gracias a la colaboración de jóvenes colegas que nos han brindado su desinteresado apoyo: 
Melina Amao Ceniceros (México), Jeanie Herrera (Guatemala), Joziene Assis (Brasil), Sharon 
Diaz (Uruguay) y Rafael Ariaza Peña (Chile).



132	 A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ....

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

propiciatoria de acciones colectivas que desmienten la economía política de la 
moral.

En esta línea, el presente artículo busca hacer visible un conjunto diverso y 
complejo de “prácticas del querer” que se presentan en América Latina como 
respuesta a la desaparición de personas, al femicidio, a la discriminación, la 
violencia estatal y muchos otros nodos de las matrices de conflicto actuales. Para 
lograr el objetivo aludido se ha elaborado la siguiente estrategia expositiva: a) se 
sintetiza una mirada sobre el sentido de las prácticas intersticiales, b) se resumen 
algunos rasgos centrales de las miradas sobre el amor desde las Ciencias Socia-
les, c) se explicitan las conexiones entre “prácticas del querer”, intersticialidad 
y amor filial, d) se presentan las conexiones entre matrices de conflicto y amor 
filial, y e) se finaliza con una reflexión sobre las conexiones entre los rasgos de 
estas prácticas intersticiales y su carácter de amor filial.

1.1. � Prácticas intersticiales y destitución de la resignación

Desde hace tiempo estamos indagando sistemáticamente las consecuencias 
y efectos prácticos de lo que para nosotros constituye un diagnostico básico y 
estructural del estado actual de la estructuración del capitalismo en el Sur Glo-
bal: la depredación de bienes comunes, la metamorfosis de los mecanismos de 
soportabilidad social y los dispositivos de regulación de las sensaciones, y la 
existencia de un aparato represivo a escala planetaria. En dichas pesquisas he-
mos encontrado, descripto y analizado lo que hemos dado en llamar la configu-
ración de una “religión neo-colonial”, cuyos ejes centrales se constituyen (en y) 
a través del consumo mimético, el solidarismo y la resignación (Scribano, 2013). 
Como resultado de las observaciones realizadas hemos relevado, entre otras, un 
conjunto de prácticas performadas por los sujetos que en pocas ocasiones las in-
vestigaciones sociales dan cuenta de ellas: la felicidad, el intercambio recíproco 
y el amor. 

Las aludidas prácticas que hemos (compartido y) analizado fueron inscriptas 
en una red teórica y epistémica que involucra cruces y entramados entre algunas 
de las miradas sobre las acciones colectivas y el conflicto, la sociología de las 
emociones y de los cuerpos, y la crítica ideológica. Básicamente, el esquema que 
ha guiado nuestras investigaciones es el siguiente: 

Existen en la “vida de todos los días” de los millones de sujetos expulsados 
y desechados3 de Latinoamérica pliegues in-advertidos, intersticiales y ocluidos. 
Se efectivizan, así, prácticas de la vida vivida en tanto potencia de las energías 
excedentes a la depredación. En este contexto, aparecen en el horizonte de 
compresión prácticas para las cuales la sociología no tiene –usualmente–  un 

3  El informe de la Comisión Económica para América Latina y el Caribe (CEPAL) indica 
que durante el año 2017 el 30,2% de la población, alrededor de 184 millones, vivía en condiciones 
de pobreza, en tanto que un 10,2%, unos 62 millones, se encontraba en condiciones de pobreza 
extrema, el porcentaje más alto desde el año 2008. https://news.un.org/es/story/2019/01/1449412



A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ...  133

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

plexo crítico, conceptual y metodológico demasiado elaborado. Algunas de las 
prácticas aludidas son la felicidad, la esperanza y el disfrute que, de un modo u 
otro, emergen como contracara de los ejes de la religión neo-colonial enunciada 
arriba. 

En este marco, las prácticas intersticiales son aquellas relaciones sociales 
que se apropian de los espacios abiertos e indeterminados de la estructura capi-
talista, generando un eje “conductual” que se ubica transversalmente respecto a 
los vectores centrales que configuran las políticas de los cuerpos y las emocio-
nes (Scribano, 2017). Por lo tanto, no son prácticas orto-doxas, ni para-dóxicas 
ni tampoco hetero-doxas, en el sentido conceptual que les diera a éstas Pierre 
Bourdieu (1983). Entre las muchas maneras de entender conceptualmente qué 
significan las prácticas aludidas, mencionaremos tres de ellas: como pliegues, 
como quiebres y como partes “no esperadas” de un puzzle.  

Las prácticas intersticiales anidan en los pliegues inadvertidos de la super-
ficie naturalizada y naturalizante de las políticas de los cuerpos y las emociones 
que supone la religión neo-colonial. Son disrupciones en el contexto de norma-
tividad. Las prácticas a las que nos referimos se actualizan e instancian en los 
intersticios, entendiendo a éstos como los quiebres estructurales por donde se 
visibilizan las ausencias de un sistema de relaciones sociales determinado. Estos 
quiebres son espacios irregulares donde los sujetos construyen un conjunto de re-
laciones tendientes a soldar la estructura conflictual, pero con estaños diferentes 
y múltiples. Las prácticas intersticiales son partes “no esperadas” que aparecen 
asociadas, pero no son parte del puzzle en el que convergen el consumo miméti-
co, el solidarismo y la resignación.4  

Estas prácticas se constituyen en tensión con un conjunto de matrices de 
conflicto. Dichas matrices son modalidades estructurales de conflicto provenien-
tes de redes conflictuales diversas que les dan origen desde lo que implican las 
disputas iterativas sobre un bien (sean éstos objetos, procesos y/o identidades). 
Como se verá más adelante, la construcción de esas matrices se opera desde la 
información obtenida en la indagación etnográfica, y en los casos que aquí refe-
rimos implican la institucionalidad, la violencia social y la impunidad. 

El conjunto de prácticas que se analizan en este artículo constituyen una de 
las modalidades “más cotidianas” de prácticas intersticiales: el amor filial. Las 
aludidas prácticas se presentan siempre dialéctica y helicoidalmente. Desde ellas 
se liberan, no sin las contradicciones que implican, energías sociales y corporales 
que desmienten el régimen de verdad y la sensibilidad neo-colonial. Y en este 
sentido se convierten, para nosotros, en otro lado del riesgo. Es decir, son la cara 
opuesta al desafío lanzado por Beck (1986) en su mirada sobre la “sociedad del 
riesgo” que comprendía un conjunto de ejes problemáticos que marcaron los 
años finales del siglo XX: fiabilidad/confianza, amenaza/riesgo, individuación/
individualización, precariedad/incertidumbre, modernidad reflexiva, etc.

4  Para una aproximación más detenida a esta practicas CFR Scribano 2019, Scribano 2013, 
Scribano 2011



134	 A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ....

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

1.2. � El amor desde las Ciencias Sociales, una sintética aproximación

Desde las temáticas filosóficas asociadas a “Eros” y “Ágape” han existido 
reflexiones diversas sobre el amor, como así también desde los estudios de 
género(s), desde el psicoanálisis y la antropología. 

En últimos diez años puede observarse cómo se han abordado en revistas 
europeas y/o norteamericanas, y desde diversos campos disciplinares, temas 
en conexión directa con el amor: la relación entre amor y heterosexualidad en 
el cine para niños (Martin & Kazyak 2009), las formas culturales del riesgo y 
la salud desde la prevención del Sida (Esacove 2010), el amor como y desde la 
tecnología (Pettman 2009, Manghani 2009) y la violencia de género (Websdale 
2010), sólo por citar algunos de ellos.

En el ámbito de lo publicado en Latinoamérica, el amor y sus conexiones 
con lo público ha sido objeto de estudios históricos (Ramírez Méndez 2004), psi-
cosociales (Sangrador 1993), estudios migratorios (Marroni 2006), entre otros. 

Como es conocido, la temática del amor es abordada por los estudios sobre 
adolescentes y jóvenes. Por ejemplo, al estudiar los adolescentes dominicanos, 
Estrella (2009) encontró que el respeto es la palabra que ellos más eligen para 
definir el amor, señalando en la dirección de un nodo bien establecido sobre el 
amor como una relación social culturalmente marcada. 

Por su parte, Sawaia Burihan (2003) expone las razones históricas, psico-
sociológicas y ontológicas/pragmáticas por las cuales las conexiones entre felici-
dad y familia pueden entenderse en una renovada manera de ver lo ético-político 
en tanto “pasión por lo común”. Desde otra mirada, Antunes das Neves (2007), 
luego de revisar algunos de los abordajes del amor efectuados por las Ciencias 
Sociales y la visión de género, propone retomar, con intenciones críticas, el dis-
curso amoroso desde una mirada igualitaria y democrática. 

En un sentido contrario a los trabajos anteriores, para el caso nicaragüense 
post-revolucionario, Hagene (2008: 169) sostiene: “(…) se observa que las nor-
mas de género vigentes, y la división de trabajo entre mujeres y hombres en los 
campos discursivos de emociones y sexualidad respectivamente, constituyen 
una desventaja para las mujeres, pese a su agencia e independencia económica”.

Otra perspectiva la brinda el libro compilado por Camarena Luhrs y Gila-
bert (2010), titulado “Amor y Poder. Replanteamientos esenciales de la época 
actual”. Los nueve trabajos allí reunidos, elaborados desde diversas disciplinas, 
conducen a los coordinadores a afirmar que, frente a un “panorama desolador”, 
“sin desestimar los aspectos negativos, muestra por qué y cómo en el amor resi-
de la inteligencia y creatividad colectivas”.  (Camarena Luhrs y Gilabert 2010: 
8)

En la literatura reciente es posible observar una diversidad de investiga-
ciones empíricas, reflexiones teóricas y enfoques epistémicos y metodológicos 
sobre el amor. Dado su carácter pluri-semántico, las múltiples prácticas a las 
que alude y su dependencia geocultural, el amor es abordado de muy diversas 
maneras. En tal sentido, es indagado en asociación con la “familia” y toda forma 
de convivencia cotidiana, las sexualidades y los géneros, los vínculos afectivos, 



A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ...  135

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

sólo para mencionar algunos.  Cada una de estas modalidades alude a uno de los 
múltiples lados de una práctica social con una geometría contingente y variable. 

Entre los muchos que se pueden mencionar: el amor en línea de estudiantes 
universitarios (Steers, Øverup, Brunson & Acitelli 2016), una mirada crítica so-
bre el amor como un “encuentro” (Lamy 2016), una mirada psicoanalítica sobre 
los objetos de amor (Pellegrini 2016), una aproximación neurocognitiva al lugar 
de las lágrimas (llanto) de niños y adultos en relación al amor materno (Riem et 
alt. 2017), al amor romántico (Esteban, 2011; Herrera Gómez, 2011) el lugar del 
amor en los juicios morales (Magid & Schulz 2017), el amor como motor del 
cuidado (Pulcini 2017), y la investigación sobre la influencia del riesgo percibido 
de terminar una relación romántica en la intensidad del afecto romántico (Sciara 
& Pantaleo 2018).

Más allá de las evidentes diferencias, un punto en común entre estas búsque-
das es el abandono de una mirada “abstracta” y/o romántica del amor para reto-
marlo como una práctica que atraviesa la compleja trama de interacciones entre 
los seres humanos. El amor implica acción y demanda respuestas, no substancia-
les, no dogmáticas; pero sí abre el campo de la posibilidad de la reciprocidad (o 
no) de las conexiones entre las personas.  

2. � PRÁCTICAS DEL QUERER, INTERSTICIALIDAD Y AMOR 
FILIAL

2.1. � Prácticas del querer

En este marco, comprendemos al amor como un estado afectivo que conecta 
la relación yo-tú-otro transformando a la misma en una preferencia primera, en 
objeto de deseo y en meta principal. Esto implica que en esa relación yo-tú-otro 
se condensan los cortes que hay en la dominación entre necesidad y reproduc-
ción. Es decir, la necesidad como tal, como base de la estructura de lo cotidiano; 
de lo que están hechos los cuerpos, de esa capacidad energética de (re)construir-
se –desde lo genético hasta lo discursivo– pone a la relación yo-tú-otro como 
preferencia frente la necesidad. En este sentido, el amor irrumpe desde la rela-
ción yo-tú-otro en los quiebres que producen el extrañamiento y la alienación. 

El amor es un pliegue que disputa la resignación en tanto convierte a la rela-
ción yo-tú-otro en objeto de deseo. Nuestra mirada aquí se funda en el enfoque 
sociológico de W. I Thomas sobre el deseo como estructurador de las relaciones 
sociales. Desde esta perspectiva, cuando la relación yo-tú-otro está inscripta en 
la “energía” del deseo, lo que aparece es la lógica del reconocimiento. La lógica 
del reconocimiento como un deseo estructurante, como una acción de querer ser 
reconocido. Ese deseo de ser reconocido es parte de una lógica que tiene que ver 
con la reproducción de sí mismo y la reproducción de su entorno. La clave del 
reconocimiento como resultado de la energía del deseo es la potencialidad que se 
origina en la ruptura con el abandono. La sociodicea de la frustración implica la 



136	 A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ....

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

impotencia como rasgo de lo social; el amor como práctica intersticial involucra 
la energía de saberse con otro en el mundo en tanto trampolín para la acción.

La resignación tiene una contracara en el amor en tanto estado afectivo que 
hace de la relación yo-tú-otro una meta principal. Esto es, cuando el “estar-con-
otro(s)” se convierte en el objetivo de la producción y reproducción de la vida 
cotidianamente de modos no solamente reflexivos sino también (y principalmen-
te) como componente “desapercibido” de la vida vivida todos los días. 

Revisemos ahora, de modo preliminar y esquemático, en qué consisten el 
amor filial, conyugal y cívico en tanto prácticas intersticiales.

Las relaciones complejas y contradictorias entre padres e hijos son el primer 
escenario donde los agentes aprehendemos y reproducimos las “prácticas-del-
querer”. Cuidado, protección, seguridad y continuidad son algunas manifes-
taciones de dichas prácticas. La asimetría entre hijos y padres instala, entre 
muchas cosas, los mandatos sociales y genéticos de reproducción de la especie. 
En el contexto de estructuración actual debemos enfatizar que las prácticas que 
queremos conceptualizar no dependen únicamente de lo consanguíneo ni de lo 
genético. El cuidado es una de las más básicas prácticas del querer en las que 
se relacionan el atender y el asistir. La protección se vincula con el amparo y 
el resguardo. La continuidad, con la persistencia y la prolongación. Es en este 
sentido que, en el contexto de la religión neo-colonial que involucra la vivencia 
por parte de millones de sujetos de la sociodicea de frustración y el mundo del 
No, lo único que les (nos) “queda” es la familia. No debemos dejar de insistir 
que entendemos a esto como una “trinchera”, como un pequeño punto de fuga 
donde no cierra ni se estructura la totalidad opresora: las “prácticas-del-querer” 
son un refugio desde donde se ejercita cotidianamente la esperanza. Porque jus-
tamente amor filial significa cuidado, protección, seguridad y continuidad eso es 
lo que nos damos entre padres e hijos, incluyendo, claro está, a padres e hijos no 
consanguíneos, es decir, a todos aquellos entre los que practican roles de padres 
y roles de hijos.

El cuidado tiene mucho que ver con lo que significa futuro. ¿Qué es lo que 
cuidamos?; ¿cuál es la lógica burguesa? El despilfarro y el consumo acético. En 
este marco, ¿qué significa cuidar en la relación yo-tú-otro? Significa contener(se) 
para que no sea(mos) dañado(s); es ese poro que “queda ahí” y que la resigna-
ción no logra traspasar “del todo”. Es decir, hay un punto donde la constitución 
del amor filial es un pivote, una plataforma donde la relación “salta” a otro esta-
do en tanto “práctica-del-querer”

 Desde otra modalidad el amor aparece en su faceta conyugal, entre todas las 
modalidades existentes, entre todas las posibilidades de géneros, entre todas las 
pluralidades de ser vivido. En este sentido queremos recordar a Fourier, porque 
para él hay una atracción apasionada que hace que los seres humanos estemos 
juntos. Y también es necesario tener presente que nadie puede amar sin experi-
mentar la contradicción entre poder y querer; poder sobre y poder de. Desde la 
perspectiva aquí asumida la constitución del amor conyugal tiene que ver con la 
relación de “estar-en-vida”, es decir, con las energías que atraviesan la “jaula de 
hierro” que implica la atomización de un cuerpo mercantilizado y encerrado en 



A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ...  137

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

sí mismo. El amor, así entendido, es catapulta hacia una gramática de la acción 
donde la relación yo-tú-otro ocupa el lugar de sujeto. 

Entendidas como prácticas intersticiales, las conexiones entre amor filial 
y amor conyugal se relacionan directamente con el amor cívico. Esto es así en 
tanto los escenarios que potencian las conexiones entre amor filial y conyugal se 
edifican justamente en la aparición de una lógica de las prácticas posibles de co-
munidad, de los pliegues y des-pliegues de un nosotros. El amor cívico se conec-
ta con las prácticas de identidad que implican las configuraciones sociales donde 
la relaciones yo-tú-otro se posicionan en las múltiples maneras de constitución 
de un nos-otros. Como formas contingentes y plurales basadas en la diferencia, 
las identidades colectivas han encontrado –no exentas de contradicciones– en los 
largos y sinuosos caminos de las repúblicas y las democracias latinoamericanas 
su contexto de producción y multiplicación.  

 Por esta vía, amor filial, conyugal y cívico configuran un reservorio de 
energías corporales y sociales que activan las concreciones de las continuidades 
y discontinuidades que dan lugar a la confianza y la fiabilidad que implica la 
presencia intersticial de la esperanza. Son cintas de moebio que, al correrlas y 
recorrerlas, abren y despliegan las múltiples bandas de un futuro des-colonizado 
por la mercantilización.

El amor filial proviene de los lazos familiares. El amor en un contexto fami-
liar involucra vínculos multidireccionales: padres a hijos, hijos a padres, herma-
nos a hermanos porque estos lazos complejos proporcionan el lugar central desde 
el cual aparece la energía especial para construir prácticas colectivas. De esta 
manera, el grupo de prácticas que llamamos amor filial es la consecuencia de un 
conjunto de relaciones que emergen de la dialéctica de «philial» (con significa-
dos de amistad, relaciones familiares cercanas y solidaridad humana) y «storgē» 
(un término más literario para amor familiar o afecto de los padres)

Así, entendemos al amor filial como una práctica intersticial que “se mueve” 
hacia una práctica colectiva, en conexión con lo que Goffman llama “giro” en las 
experiencias dramatúrgicas de vida. En esta línea, Yves Winkin, en su estudio 
introductorio de «Momentos: Erving Goffman y sus hombres», sostiene que el 
amor es uno de los eventos utilizados por Goffman para ejemplificar su concepto 
de “punto de inflexión”: «el amor interviene en un momento de crisis de la gente 
y «redirige» toda su conducta (…) la reorientación al que el amor conduce puede 
ser llamado ‘giro’” (Winkin 1991: 45) 

 La mayoría de las madres, padres, esposas, parientes y amigos a quienes nos 
referimos en los estudios mencionados en este trabajo, expresan que sus situacio-
nes de pérdida «han cambiado sus vidas»: sus interacciones cotidianas, sus hexis 
corporales, las formas materiales de reproducir su existencia han cambiado, en 
algunos casos, radicalmente. Las situaciones de “pérdida” se disponen de diver-
sas maneras: el perder a la persona querida y el cariño que ella nos dispensaba, 
la pérdida de miedo ante la situación de injusticia/indignidad que implica dicha 
pérdida, y pérdida de sentido de la vida de todos los días organizada en torno a 
las sensibilidades con otros. En este contexto, es posible advertir cómo una au-
sencia deviene presencia y energía.  



138	 A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ....

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

El amor filial es un excedente de energía que se manifiesta como resultado 
de las tensiones entre las características instituidas de la familia: la legitimidad 
del tráfico desigual de géneros, la reproducción de la propiedad privada, el pro-
ceso de introducción de los componentes básicos de la economía política de la 
moral y la reproducción material de los cuerpos/emociones.

Lo intersticial de la energía filial lleva, en sus acciones “imprevistas”, el 
poder de negar la totalización de los contenidos hipostasiados de la familia 
como una institucionalidad desgarrada. Las prácticas colectivas analizadas aquí 
señalan claramente las distancias que, día tras día, imponen la impunidad, la in-
movilización y la expulsión que tienen su negación en los espacios intersticiales 
del amor.

De este modo, el amor filial, conyugal y cívico configuran un reservorio de 
energías corporales y sociales que activan las especificaciones de las continuida-
des y discontinuidades que dan lugar a la confianza y confiabilidad que implica 
la presencia intersticial de la esperanza. Son bandas de moebius que, al dar la 
vuelta, abren y despliegan las numerosas tiras de un futuro descolonizado de la 
mercantilización de lo familiar.

2.2. � Amor Filial

El amor filial, tal como lo entendemos en la investigación que da origen al 
presente trabajo, puede ser comprendido mejor si se señalan las tramas de dicho 
concepto que surgen desde una mirada pluridisciplinar (filosofía, antropología, 
psicología, etc.). 

El amor filial es un vínculo que puede ser comprendido desde la relación 
padres-hijos. Por su lado, De Cock et al. han reconstruido una noción de vínculo 
como estado emocional: 

Usaremos el término vinculación para referirnos al vínculo entre padres e 
hijos. La vinculación de los padres incluye componentes mentales y de com-
portamiento (Condon, 1993; Feldman, Weller, Leckman, Kuint y Eidelman, 
1999). De acuerdo con el modelo teórico de Condon (1993), el núcleo de la 
vinculación es un estado emocional (es decir, “amor”) que se relaciona con 
un conjunto de necesidades o disposiciones, incluido el saber, estar con, evi-
tar la separación y la pérdida, proteger, y gratificantes necesidades del niño. 
Estas necesidades y disposiciones de los padres pueden, a su vez, provocar la 
expresión de conductas dirigidas por los niños. (De Cock et al.  2015: 125; la 
traducción es mía).

Retomando la sociología clásica, Elena Pulcini sostiene, siguiendo a Sim-
mel, que el amor debe ser comprendido: “(…) as a synthesis of these three di-
mensions [agape, eros y philia): namely love as that special form of interaction 
which relates two subjects who are ready to expose themselves to the risk of a 
relationship with the other, without falling into the trap of forgetting themselves 
or cancelling the other.” (Pulcini 2017:66)



A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ...  139

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

El amor como una práctica de riesgo por el otro es posible de ser observado 
en las experiencias de amor filial que hemos indagado: hacer visibles las “fallas” 
del Estado, denunciar a las policías, arrojar luz sobre criminales, etc. son todas 
acciones en las cuales las personas “se saben en riesgo” y se instalan “del otro 
lado”.  

Ha sido Mounier quien ha descripto de modo muy interesante la comunali-
dad que implica el amor y las implicancias que ello tiene sobre la constitución 
de las personas:

Esta comunión de amor, al liberar al que responde, también libera y 
tranquiliza a quien lo ofrece. El amor es la certeza más segura que conoce 
el hombre; el único cogito irrefutable, existencial: yo amo, luego soy; por lo 
tanto, ser es, y la vida tiene valor (vale la pena el dolor de vivir). El amor no 
me tranquiliza simplemente como un estado de ser en el que me encuentro, 
porque me lo da a alguien más” (Mounier 1962:23; la traducción es mía). 

“Yo amo, luego soy” se propone como una huella nodal para comprender 
cómo la energía del amor filial impulsa lo colectivo y reconstruye identidades. 
Es la tensión existencial del dolor en la vida y de los riesgos que ello implica.

Levinas en su libro Totality and Infinity. An Essay on Exteriority (1979) se 
aproxima a una mirada del amor como preocupa-ción por el otro que se articula 
estrechamente con la modalidad del amor filial, tal como la estamos describien-
do. 

“El amor apunta al Otro; lo apunta en esta fragilidad [faiblesse]. La fra-
gilidad aquí no representa el grado inferior de ningún atributo, la deficiencia 
relativa de una determinación común a mí y al otro. Antes de la manifestación 
de atributos, califica la alteridad en sí misma. Amar es temer a otro, acudir en 
ayuda de su fragilidad (Levinas   1979:256; la traducción es mía). 

El amor se orienta hacia el otro procurando asistirlo en esa cualidad tan hu-
mana como es la fragilidad; rasgo que demanda e interpela a los otros y al “yo” 
respecto a esos “otros”. 

En una línea similar, en la siguiente afirmación de Gabriel Marcel sobre las 
conexiones entre deseo, amor, tener y ser encontramos unas pistas más que inte-
resantes para pensar la energía del amor filial: 

La oposición del deseo de amar es una ilustración muy importante de la 
oposición de Tener al Ser. El deseo es, de hecho, tener y no tener. El deseo 
puede ser considerado como autocéntrico y heterocéntrico a la vez (la pola-
ridad de la misma y de la otra). Pero el amor trasciende la oposición de lo 
mismo al otro plantándonos en el Ser (Marcel 1949:152; la traducción es mía)

En primer lugar, la energía del amor filial es un “estar-siendo”; transciende 
ese ser-estar con esta capacidad de estar ocurriendo como rasgo de su presencia. 
En segundo lugar, es un más acá del tener dado que no es posesivo. Y, en tercer 
lugar, el amor filial es un “entre”; adviene “en-un-medio” del yo-tú. 

De esta forma, el amor filial destituye la sacralidad del miedo a las conse-
cuencias del riesgo como mecanismo de resignación a una vida sin autonomía. 



140	 A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ....

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

En lo que sigue veremos cómo el amor filial deviene práctica colectiva y en ello 
desmiente el régimen de verdad de una política de la sensibilidad anclada en el 
miedo y en la resignación  

3. � MATRICES DE CONFLICTO Y AMOR FILIAL

Las prácticas colectivas relevadas que tienen al amor filial como energía 
constitutiva pueden clasificarse, al menos preliminarmente, de acuerdo a las 
emociones que prevalentemente evocan, en orden al lugar que ocupa el amor 
filial en su constitución y según la matriz de conflicto a la que responden. 

Las emociones que disparan, evocan y se gestionan en y “por medio de” las 
prácticas colectivas, asociaciones y/o grupos a los cuales nos hemos acercado a 
través de la etnografía digital permiten armar una geometría contingente de sus 
formas y objetivos. No es lo mismo que el amor filial se vincule fundamental-
mente con la tristeza de la pérdida del ser amado, como es el caso de muchas 
asociaciones de búsquedas de desaparecidos, a que se trame con el miedo que 
prevalece en aquellas organizaciones que disputan con el crimen organizado la 
captura de sus personas cercanas y/o que sea atravesado por el dolor o la ira. 

Otra modalidad de dibujar la geometría variable de estas prácticas es según 
el amor filial haya sido el origen de la constitución de la misma, o si las personas 
que portan el amor filial hayan sido convocadas por otras prácticas colectivas, o 
si la organización observada es el resultado de un conjunto de conexiones entre 
personas, colectivos y prácticas colectivas basadas en el amor filial.

Como se ha adelantado, en este trabajo nos hemos propuesto mostrar, al me-
nos de manera provisoria, aquellas formas de prácticas de amor filial de acuerdo 
a las matrices de conflicto a las cuales refieren. 

Dado que toda matriz de conflicto responde a un conjunto de redes de con-
flicto, es pertinente enfatizar que las políticas de las sensibilidades implican, 
entre otros procesos, la estructuración del control y reproducción social (Scriba-
no, 2018). Las prácticas que aquí analizamos en base al amor filial se articulan/
responden a unas particulares matrices de conflicto y éstas, a su vez, influyen 
directamente en el flujo de la vida y la estructuración social. Una de las maneras 
conectar redes conflictuales y prácticas intersticiales es analizando de qué modo 
estas últimas implican mensajes, síntomas y ausencias cuando se configuran 
como “disparadores” de acciones colectivas.  La presencia de estas prácticas co-
lectivas supone ausencias que dejan al descubierto la imposibilidad de la socie-
dad y el Estado de proveer mecanismos de resolución de conflictos y/o recursos 
de satisfacción de necesidades.

Las diversas formas que pueden tomar las matrices conflictuales pueden sin-
tetizarse en las siguientes tres: institucional, violencia social e impunidad:

●	 Matriz Institucional implica que las demandas que han devenido 
colectivas se registran en una superficie de inscripción donde el Estado 
y/o el mercado están ausentes o producen desequilibrios en términos 



A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ...  141

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

de sus cualidades normativas y compensatorias. De este modo, sea por 
presencia, ausencia o inequidad, el Estado y el mercado dañan a las 
personas, siendo las energías filiales las que asumen las consecuencias 
de dichas prácticas. 
Las “respuestas” desde el amor filial asociadas a matrices 
institucionales construyen/renuevan sociabilidades y vivencialidades 
que dan lugar a organizaciones y/o colectivos institucionalizados. La 
ausencia del mercado y del Estado moviliza energías que conllevan la 
necesidad de formación/capacitación, agregación de recursos humanos 
y materiales, etc., lo que hace de la iteratividad institucional un 
imperativo. Un ejemplo son las redes de conflicto en torno a la 
salud y el “cuidado” que se erigen como sociabilidades alternativas 
conectadas a modalidades de vivencialidades “otras” respecto a la 
falta institucional. Los amigos, familiares y compañeros de trabajo 
ocupan un lugar que el Estado no cubre o que el mercado mercantiliza 
pornográficamente.

●	 Matriz de Violencia Social involucra las consecuencias de las 
desapariciones, la acción de la criminalidad, los femicidios, la trata 
de personas y las ofensas sexuales. Las redes de conflicto que traman 
las matrices conflictuales provocan la reacción de la energía del amor 
filial y, a la vez, son redefinidas por la intervención de las mismas. 
Un ejemplo claro son las redes de conflicto sobre la desaparición de 
personas en las matrices de violencia social. Las prácticas colectivas 
que se desenvuelven en la búsqueda, identificación, petición y litigio 
policiales/administrativos/legales de familiares, amigos o compañeros 
desaparecidos son “producidos” por la desaparición, pero a la vez: a) 
el estatus de desaparecido cambia con la búsqueda y b) los que buscan 
tienen en dicha acción la experiencia de un punto de inflexión que los 
transforma a ellos mismos. El Estado, el mercado, las organizaciones 
criminales, los delincuentes individualmente son transformados sólo por 
la existencia misma de un contendiente que le disputa la no-verdad sobre 
la situación de los desaparecidos.

●	 Matriz de la Impunidad está conectada con falta de enjuiciamiento, 
pena y/o castigo a los sujetos, instituciones y organismos estatales 
causantes de daño, dolor y/o sufrimiento. La corrupción estatal, la 
represión policial y militar, la segregación racializante, la delincuencia, 
la barbarie ciudadana genera un sinnúmero de experiencias de 
impunidad. Padres, madres, tíos, primos, amigos y compañeros deben 
producir cotidianamente interdicciones colectivas para: a) visibilizar la 
impunidad, b) disputar la mentira y c) defenderse de las consecuencias 
de sus propias acciones. El abuso de poder, la irresponsabilidad, la 
complicidad administrativa y la indolencia burocrática son algunas de 
las prácticas que devienen observables desde el amor filial que responde 
a la impunidad. 



142	 A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ....

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

En las matrices institucionales, sobre todo en Uruguay y Chile, es palpable 
que la energía del amor filial señala y “sustituye” la falta de Estado y/o mercado 
en la salud, siendo éste el eje de una matriz conflictual clave en la política y ges-
tión de las geometrías de los cuerpos. 

En este sentido, un ejemplo interesante en Uruguay es Amigos y Familias de 
personas con Autismo de la Costa (AUFACO), una “asociación civil sin fines de 
lucro de Ciudad de la Costa, Costa de Oro y Costa Este, desde el Arroyo Carras-
co hasta el Arroyo Solís Grande, Canelones, Uruguay”5. En esta organización es 
posible encontrar dos tipos de registros: el blog y la página de Facebook. Mien-
tras que el primero está discontinuado, en el segundo se puede observar “mayor 
presencia”.  

En el blog se puede leer la siguiente definición del “Nosotros”: 

“AFAUCO es una asociación conformada por familiares (en el más amplio 
sentido de la palabra: padres, hermanos, tíos, abuelos, primos, amigos, profe-
sionales comprometidos y todo aquel que solidariamente nos ayuda a ser una 
realidad) de personas con Autismo que residen en la Costa del departamento 
de Canelones, Uruguay.”6 

Dos rasgos distintivos de dicho “nosotros” es la cualificación de que “fami-
liares” es entendido “en el más amplio sentido de la palabra” y la referencia a 
la noción de “ayuda”. Por un lado, la autopercepción se conecta directamente 
con nuestra idea de “amplitud” del amor filial en términos de cualificarlo por la 
proximidad/energía y no por la consanguinidad. Por otro lado, la apelación al 
“aiutare” (que etimológicamente se conecta con respaldo, fuerza, acudir, prestar 
asistencia) abre una ventana más que interesante para comprender el amor filial 
tal como se entiende aquí. 

De su “Descripción” en Facebook es posible destacar la vinculación de su 
trabajo con una narrativa de derechos y su lenguaje inclusivo: 

“(…) trabajamos para atender las necesidades especiales de las personas 
con autismo para que puedan acceder y gozar de todos sus derechos.” 

“Agradeceremos responsabilidad al publicar para poder abrir el grupo a 
todos y todas las personas con cuenta en Facebook e interesadas por el tema 
que nos convoca. Agradeceremos también que respetes nuestro trabajo para 
con las familias y centros educativos de la zona.” ¡Bienvenidx!”7

Este “cierre” de la bienvenida y presentación del grupo, apelando a la res-
ponsabilidad y respeto como claves de la energía invertida, señala claramente 
cómo en la matriz institucional el amor filial disputa reemplazando y sustituyen-
do al Estado y el Mercado. 

En Chile la “Agrupación Florencia” es un colectivo asociado a la disputa 
en el campo de la salud por la atención de los niños con síndrome down. En su 
Facebook se describen del siguiente modo

5  https://www.facebook.com/groups/teacostadeoro/ 
6  https://buscandotumirada.wordpress.com/acerca-de/ 
7  https://www.facebook.com/groups/teacostadeoro/ 



A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ...  143

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

“La Agrupación Florencia surge de la iniciativa de unos padres que co-
nocieron y debieron enfrentar las deficiencias del sistema de salud público, 
ya que la menor de sus hijas, Florencia, nació con una cardiopatía congénita 
y requería de una operación urgente para poder mejorar su calidad de vida”. 

Florencia antes de nacer fue diagnosticada con síndrome de Down, una 
condición hasta entonces ajena para estos padres quienes han debido aprender 
y luchar para entregarle el mejor bienestar a su hija”.8  

La ausencia del Estado y la ineficiencia del mercado constriñe a la disputa 
por la atención y la visibilización. En esos pliegues entre sutura y necesidad el 
amor filial aparece como una práctica intersticial construyendo un “más acá”. En 
este sentido, son los padres, abuelos, familiares y amigos los que, tramados en 
prácticas colectivas, desmienten el mundo del No de la desatención. 

En el marco de lo descripto son justamente estas prácticas colectivas que 
emergen de los “quiebres” institucionales las que despliegan un sinnúmero de 
actividades: 

“Coordinar y gestionar apoyo consistente en: Horas de atención médica 
y/o realización de exámenes y medicamentos a menor precios, ayudamos a 
importarlos si es necesario 

“Asesorías en el ámbito de salud, educación”.
“Planificar y ejecutar actividades que contemplen el área deportiva, re-

creacional, educativa, social, medioambiental, de seguridad, entre otras.”9

Esta asociación, cuya página de Facebook fue creada hace aproximadamente 
4 años (con 6.537 miembros, 38 en los últimos 30 días y con 99 publicaciones en 
el último mes) se visualiza como un “espacio” donde llegan “otros usuarios” a 
postear sobre problemáticas de la misma matriz institucional: Centro de Psicolo-
gía Ser Familia (Perú), Deudores de Créditos Universitarios (Chile), etc. 

Por su parte, México y Brasil son claros ejemplos de cómo las redes de 
conflicto en torno a la desaparición de personas constituyen las matrices de vio-
lencia social donde el amor filial instancia un conjunto de energías en torno a la 
trata de personas, el crimen asociado al narcotráfico, al femicidio, la violencia 
policial, etc. Un espanto recorre estos dos países: las desapariciones y muerte 
de miles de personas. Es en este contexto que emergen las prácticas colectivas 
desde y a través del amor filial. 

Por ejemplo, en Brasil, una de las tantas prácticas contra la muerte y des-
aparición es Cadê o Amarildo?10 ¿Dónde está Amarildo? es la búsqueda de la 
familia de “Amarildo de Souza, 47 Anos, Pai de 6 Filhos, Pedreiro e Morador da 
Favela da Rocinha: Desaparecido Político da ‘Democracia Brasileira’”11

La búsqueda de esta familia de Río de Janeiro se nacionalizó e internacio-
nalizó con el lema “Abajo el terrorismo de Estado ayer y hoy”; frase que se 

8   https://www.facebook.com/groups/www.vamosflorenciatupuedes.cl/about/ 
9  https://www.facebook.com/groups/www.vamosflorenciatupuedes.cl/about/ 
10  https://www.facebook.com/Cad%C3%AA-o-Amarildo-418832998237714/ 
11  https://www.facebook.com/pg/Cad%C3%AA-o-Amarildo-418832998237714/

about/?ref=page_internal



144	 A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ....

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

muestra en el centro de la imagen que abre el muro de Facebook, al tiempo que 
arriba y debajo del mismo se pueden observar collages de fotos que muestran la 
represión, muerte y tortura causada por las fuerzas de seguridad. 

Amarildo, un albañil que ganaba 300 reales al mes, fue arrestado por 12 
Policías Militares, llevado a la cárcel, torturado seguido de muerte. Su cuerpo 
fue ocultado y se fraguó el procedimiento. La página de Facebook muestra a 
su mujer y su hija con un precario cartel en el que puede leerse “¿Dónde está 
Amarildo?” Al lado y detrás de ellas, aparecen amigos y familiares. La imagen 
compone una fuerte escena de intemperie.   

En el muro, el mismo cartel es sostenido por el autor de los WikiLeaks, Ju-
lian Assange, y otras personas, lo que hace visible la “internacionalización” de la 
demanda y la problemática. Tan es así que en Wikipedia se atestigua: 

O caso de Amarildo virou um símbolo de desaparecimentos não escla-
recidos pela polícia.[1] A campanha “Onde está o Amarildo?” foi iniciada 
nas redes sociais, especialmente pelo Facebook, com o apoio de movimentos 
como o Rio de Paz, as Mães de Maio e da Rede de Comunidades e Movimen-
tos contra a Violência.[18] Foram organizados atos por moradores da Rocinha, 
contando com a participação da sociedade civil.[19][20][21] A repercussão 
aumentou, artistas como MV Bill[18], Wagner Moura[22] e Caetano Velo-
so[23] manifestaram-se publicamente, assim como a Comissão da Verdade 
fluminense[24] O desaparecimento também passou a ser conhecido interna-
cionalmente[25], desde a Anistia Internacional[26] ao Financial Times[27]12

La contundente pregunta ¿Dónde está? inaugura el campo narrativo de las 
desapariciones en general: dar por supuesto que las víctimas están vivas. Energía 
que se entrelaza con la práctica filial de poner al otro en primer lugar.  

Tal vez sea México el país con la más larga historia reciente de violencia 
social prolongada. El narcotráfico, la corrupción estatal y el crimen organizado 
en general advienen concurrentemente como elementos multicausales del rapto, 
trata, asesinato y desaparición de personas. En dicho contexto se ha efectivizado 
la expansión del fenómeno del desaparecido y, con ello, el surgimiento de un 
gran número de organizaciones, prácticas colectivas, movilizaciones y protestas 
basadas en el amor filial. 

Un ejemplo de lo afirmado es el “Movimiento por la paz con justicia y dig-
nidad” que tiene como contendiente al Estado, y que en su página web se define 
como: 

“(…) una respuesta de la sociedad civil de México a la violencia que se 
vive en ese país como consecuencia de la guerra contra el narcotráfico”13. 

El Movimiento nace en el contexto de la convocatoria que realizó el 26 
de abril de 2011 el poeta Javier Sicilia14 para expresarse en contra la violencia 

12  https://pt.wikipedia.org/wiki/Caso_Amarildo
13   http://www.mpjd.mx/historia/ 
14  Cuyo hijo fue asesinado por personas vinculadas a la delincuencia organizada. 



A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ...  145

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

ejercida tanto por parte de la criminalidad como de los cuerpos de seguridad del 
Estado mexicano. 

En la citada web el Movimiento revela sus objetivos asociados a lo que ellos 
denominan “exigencias al gobierno mexicano”:

• “Esclarecer asesinatos y desapariciones y nombrar a las víctimas”.

• “Poner fin a la estrategia de guerra y asumir un enfoque de seguridad 
ciudadana”.

• “Combatir la corrupción y la impunidad”.

• “Combatir la raíz económica y las ganancias del crimen”.

• “Atención de emergencia a la juventud y acciones efectivas de 
recuperación del tejido social”.

• “Democracia participativa”.	

Miles de muertos se transforman en la consecuencia de acciones e inaccio-
nes, prácticas intencionales y no intencionales del Estado, el Mercado y la Cri-
minalidad. Son justamente los efectos y resultados de las aludidas prácticas los 
que disparan/motivan el despliegue de la energía filial. 

Las matrices de impunidad que están asociadas a redes de conflicto origi-
nadas en el maltrato militar/policial, en el arresto y encarcelamiento, la falta de 
castigo a femicidas, violadores y asesinos seriales, a las consecuencias de las 
corrupciones, a las malas praxis profesionales, etc., son claramente observables 
en Argentina y Guatemala. 

En esta oportunidad queremos mostrar dos procesos colectivos cuyo punto 
de partida son un femicidio y un travesticidio como ejemplos de cómo opera la 
energía del amor filial contra la impunidad interseccional. 

En Guatemala, uno de los países con mayor cantidad de femicidios, el caso 
de Gabriela Barrios ha conmocionado a la sociedad, entre otras cosas, porque 
su madre fue testigo del crimen, por ser ella una joven universitaria y escritora, 
y por el tipo de performance que ha organizado su novio como instrumento de 
visibilización. Así, surgen protestas para exigir justicia para la estudiante uni-
versitaria encontrada muerta en Quetzaltenango. Se realizaron acciones en la 
Ciudad de Quetzaltenango y en la Ciudad Capital. El femicidio tuvo lugar en 
Febrero de 2017 y los familiares y el novio15 de Gabriela comenzaron a movili-
zarse y protagonizaron una acción colectiva a favor de esclarecer su muerte. En 
ese marco se constituyó el “Movimiento Gritemos Justicia” cuyo objetivo central 
era denunciar, hacer capturar y enjuiciar al asesino16. 

Vilma Gabriela Barrios López (25/05/1991), estudiante de arquitectura en la 
Universidad Mariano Gálvez, trabajaba como locutora en la radio Génesis Radio 
99.5 FM; también había participado en varios eventos de poesía en la ciudad 

15  https://www.prensalibre.com/ciudades/quetzaltenango/novio-de-gaby-barrios-lleva-su-
peticion-de-justicia-a-la-capital

16  https://www.facebook.com/pg/GritemosJusticiaa/ads/?ref=page_internal



146	 A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ....

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

de Quetzaltenango y era autora del libro “Versos Incompletos”. Participaba en 
el colectivo PoetrySlamXela17 y asistía al Taller de Escritura Creativa; en este 
contexto ganó el primer lugar en la Inauguración del Segundo Ciclo del Slam, 
involucrándose  en competencias callejeras18. 

En marzo del 2017, en las actividades referentes al #DíaInternacionalDeLa-
Mujer, la Escuela Municipal de Danza de la ciudad de Quetzaltenango recordó a 
Gabriela Barrios y Stephanie Estrada. En el acto, Glenda Gallardo, directora de 
la Escuela, leyó poesía de Gabriela, parte de la cual transcribimos aquí:

Amanecer
Sentir el aroma de las fragancias del ocaso brindándonos una elegante 

despedida y las cenizas que quedan del día es el resplandor de la lumbrera 
nocturna después de un lapso 

Las golondrinas con un canto de diversas sinfonías van desnudando mi 
adormecida mirada al contemplar la belleza del alma…

y van burlando a cada instante al saber que el estío va empezando 
Con ímpetu mis párpados abren la puerta de mi mirada como un destello 

que hay en mi sin igual belleza contemplando así el amanecer 
Que dicha poder disfrutar la belleza del alba y del ocaso.19

En Argentina, por ejemplo, encontramos a Justicia por Amancay Diana 
Sacayan20 – Comisión de Familiares, Amigos y Compañeras como un ejemplo 
claro de la disputa contra la impunidad y obtención de resultados judiciales 
ejemplificadores donde el amor filial es uno de sus pilares fundamentales. 

Diana Sacayán fue asesinada a puñaladas en la madrugada del 11 de octubre 
de 2015 en el departamento del barrio porteño de Flores: su cuerpo tenía más de 
veinte cortes. Diana nació en 1975, lo que significa que había sobrevivido cuatro 
años al promedio (35) de vida de travestis y trans en América Latina. Trabajó 
por los derechos trans, de los más violentados y criminalizados. Sobresalió en 
su militancia:  impulsó la ley de identidad de género, gestó la práctica del cupo 
laboral travesti-trans en la provincia de Buenos Aires, fue parte del Programa de 
Diversidad Sexual del INADI, secretaria de Asociación de Lesbianas, Gays y 
Bisexuales para América Latina (ILGA-LAC) y líder del Movimiento Antidis-
criminatorio de Liberación (M.A.L).

También, “era periodista y escribió para “El Teje” –el primer periódico 
trans– y para el suplemento Soy de Página/12. Colaboró en los informes sobre la 
situación de vida de las personas travestis, transexuales y transgénero: “La Gesta 
del Nombre Propio” (2006) y “Cumbia, competeos y lágrimas” (2008). Nació en 
Tucumán y era descendiente de diaguitas. De muy pequeña su familia se mudó a 
La Matanza en la provincia de Buenos Aires.”21

17  https://medium.com/@elpapelmay/versos-incompletos-sin-vos-gaby-996c99264d07
18  https://www.youtube.com/watch?v=I9V43mihgYM&feature=youtu.be
19  https://www.youtube.com/watch?v=pOcJJ2fakaU&feature=youtu.be
2 0  h t t p s : / / w w w. f a c e b o o k . c o m / p g / J u s t i c i a - p o r - A m a n c a y - D I A NA - S a c a -

yan-1644890515771120/about/?ref=page_internal
21  https://www.laizquierdadiario.com/Un-ano-sin-Diana-Sacayan-su-lucha-continua-mas-

viva-que-nunca



A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ...  147

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

Un texto muy difundido de esta militante es buen indicador de sus luchas y 
emociones: 

 Cuando yo me vaya no quiero gente de luto. Quiero muchos colores, bebi-
das y abundante comida, esa que de niñx me hacía falta. Cuando yo me vaya 
no aceptaré críticas; más razonable y serio sería que me las hagan en vida. 
Cuando yo me vaya desearía una montaña de flores. Cuando yo me vaya sé 
que en algunas cuantas conciencias habré dejado la humilde enseñanza de la 
resistencia trava, sudaca, originaria…”. (Amancay Diana Sacayán, domingo 
11 de mayo de 2014.)22

Un punto central en común de estas dos experiencias es que hacen evidente 
cómo el amor filial opera interseccionalmente en un espacio de prácticas más 
acá del género, la raza, la edad, etc. Son dos jóvenes, son dos personas que viven 
su sexualidad y su posición de género de modo bien diverso, están vinculadas 
a prácticas de escrituras, se presentan a sí mismas con fuerte vínculos con sus 
“vocaciones” y deseos. 

En ambos casos, la impunidad fue el telón de fondo: uno, siendo el juicio 
paradigmático de castigo al transvesticidio; el otro, impulsando la búsqueda y 
enjuiciamiento de un “famoso” devenido femicida. 

Son dos prácticas de los cercanos, de los amigos y familiares que hacen 
ver de modo transparente lo que hay de poder en la no sanción de los crímenes 
cometidos: uno, porque la víctima “era una travesti”, y el otro porque el victi-
mario es un conocido jugador de fútbol. Los dos casos nos muestran cómo la 
impunidad se reviste de naturalización de la animalizacion de la víctima y de la 
sacralizacion del victimario. 

Ambas víctimas deben probar, muertas ya, que no “se merecían” el castigo, 
y en ese lugar nace la energía del amor filial para desmentir y exigir.

4. � A MODO DE APERTURA FINAL

El análisis precedente nos hace reparar en cómo el amor filial, en tanto prác-
tica intersticial, permite comprender los procesos de estructuración social en la 
actualidad. 

Como “resultado” de las experiencias reseñadas, y retomando lo que había-
mos enunciado arriba sobre el significado de las prácticas intersticiales, podemos 
mirar el amor filial como pliegues, como quiebres y como partes “no esperadas” 
de un puzle.

22  https://potenciadoresdeimagen.wordpress.com/2015/10/17/viernesqueer-amancay-diana-
sacayan/ 



148	 A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ....

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

Figura 1: Amor filial como pliegue, quiebre y parte no esperada

DPI

Matriz
PLIEGUE QUIEBRE NO ESPERADA

INSTITUCIONAL DESAMPARO-
INTEMPERIE

DEMANDA-
EXIGENCIA ORGANIZACIÓN

VIOLENCIA 
SOCIAL

MIEDO - 
DOLOR BRONCA – ENOJO COLECTIVO

IMPUNIDAD IMPOTENCIA-
INCAPACIDAD

PERSISTENCIA-
RESTITUCIÓN RECONOCIMIENTO

Fuente: Elaboración propia.

Como práctica intersticial, el amor responde –en los pliegues, quiebres y en 
lo no esperado de las políticas de las sensibilidades que encarnan una economía 
política de la moral– a las matrices de conflicto que lo provocan como energía 
colectiva. 

De esta forma, vivencialidades y emociones se traman desde la energía filial 
como respuesta a las disputas que demanda cada matriz: 

●	 Institucional: una trama helicoidal dispone al amor filial en tanto pliegue 
que encarna el desamparo y la vivencia de “estar-a-la-intemperie” en la 
cual el Estado/Mercado deja a los vivientes del Mundo del No quienes, 
con y desde sus próximos, familiares y amigos, instancian prácticas en 
los mismos quiebres que esas desatenciones producen en formas “no 
esperadas” de sociabilidades organizativas “otras”. 

●	 Violencia Social: la tensión experimentada en los pliegues del miedo 
y dolor que produce la violencia involucra un conjunto de prácticas de 
quiebre. Éstas reconocen en la bronca y el enojo frente a la situación del 
sufrimiento de las víctimas y sus familiares un escenario en el cual se 
configura la aparición de prácticas colectivas de denuncias y protestas.

●	 Impunidad: la vivencialidad “del no poder hacer nada”, en los 
pliegues de la ofensa, que cala en los cuerpos como impotencia, y la 



A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ...  149

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

imposibilidad de acción experimentada como incapacidad resultan en 
quiebres que persisten en el pedido de castigo y restitución en términos 
de inesperada exigencia de reconocimiento por parte las víctimas a 
través de sus familiares.  

Estas pistas del amor filial como energía colectiva que, en tanto práctica in-
tersticial, desmiente el pretendido carácter de totalidad de una economía política 
de la moral globalizada implican, al menos, una llamada de atención sobre dar 
por sentado el estatuto de consagración cuasi religiosa de la sociedad del riesgo: 

“Si suponemos al hombre como hombre y a su relación con el mundo 
como una relación humana, sólo se puede cambiar amor por amor, confianza 
por confianza, etc. Si se quiere gozar del arte hasta ser un hombre artística-
mente educado; si se quiere ejercer influjo sobre otro hombre, hay que ser un 
hombre que actúe sobre los otros de modo realmente estimulante e incitante. 
Cada una de las relaciones con el hombre –y con la naturaleza– ha de ser una 
exteriorización determinada de la vida individual real que se corresponda con 
el objeto de la voluntad. Si amas sin despertar amor, esto es, si tu amor, en 
cuanto amor, no produce amor recíproco, si mediante una exteriorización vital 
como hombre amante no te conviertes en hombre amado, tu amor es impoten-
te, una desgracia.”

(Marx 1974:183)

5. � BIBLIOGRAFÍA

ANTUNES DAS NEVES, A. S. (2007): “As mulheres e os discursos genderizados sobre 
o amor: a caminho do «amor confluente» ou o retorno ao mito do ‘amor românti-
co’?”, Revista Estudos Feministas, pp. 609-627. 

BECK, U. (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt, 
Suhrkamp.

BOURDIEU, P. (1997) Razones prácticas. Ed. Anagrama, Barcelona. 
CAMARENA LUHRS, M. y GILABERT,C. (Coord.) (2010):  Amor y Poder. Replant-

eamientos esenciales de la época actual, Universidad Intercultural de Chipas, 
México.

De COCK E.S. de; HENRICHS, J.; VREESWIJK, CM. MAAS,AJ.; RIJK, CH & Van 
BAKEL, HJ.  (2016): “Continuous Feelings of Love? The Parental Bond From Preg-
nancy to Toddlerhood”, Journal of Family Psychology, 30 (1),pp. 125–134.

ESACOVE, A. W. (2010): “Love Matches: Heteronormativity, Modernity, and AIDS 
Prevention in Malawi”, Gender & Society, 24 (1), pp. 83-109.

ESTEBAN, M.L. (2011) Crítica del Pensamiento amoroso. Temas contemporáneos. 
Edicions Bellaterra, SGU.

ESTRELLA, R. N. (2009): “El concepto del amor en adolescentes dominicanos”. Ca-
ribbean Studies, 37 (2), pp. 155-166.

HAGENE, T. (2008): “Amor, género, y poder: un caso de la Nicaragua posrevoluciona-
ria”, Latinoamérica. Revista de Estudios Latinoamericanos, Nº46, pp. 169-206. 

HERRERA GÓMEZ, C. (2011). Amor romántico y desigualdad de género. Revista Casa 
de la Mujer; Vol 20, No 2 (2011); 79-95



150	 A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ....

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

KORSTANJE, M.. (2016): The Rise of Thana-Capitalism and Tourism, Abingdon, Rout-
ledge.

LAMY, L. (2016): “Beyond emotion: Love as an encounter of myth and drive”, Emotion 
Review, 8(2), pp. 97–107.

LEVINAS, E. (1979): Totality and Infinity. An Essay on Exteriority, The Hague, Martin 
Nijhoff Publishers.

MAGID, R. & SCHULZ, L. (2017): “Moral alchemy: How love changes norms”, Cog-
nition 167, pp. 135–150.

MANGHANI, S. (2009): “Love Messaging: Mobile Phone Txting Seen Through the 
Lens of Tanka Poetry”, Theory, Culture & Society, 26, pp. 2–3.

MARCEL, G. (1949) Being and Having, The University Press Glasgow.
MARRONI, M. da G. (2006): “Migrantes mexicanas en los escenarios familiares de las 

comunidades de origen: amor, desamor y dolor”, Estudios Sociológicos, XXIV, pp. 
667-669. 

MARTIN, K. A. & KAZYAK, E. (2009) “Hetero-Romantic Love and Heterosexiness in 
Children’s G-Rated Films”, Gender & Society, 23 (3), pp. 315-336.

MARX. K.   (1974 [1844])  Manuscritos: economía y filosofía, Madrid, Alianza Edito-
rial.

MBEMBE, A. (2011) Necropolítica, Madrid, Melusina.
MOUNIER, E. (1962): “Personalism”, London, Routledge & Kegan Paul Ltd London.
PELLEGRINI, A. (2016): “Love Objects Beyond Measure: Experiments in Wild Inven-

tion”, Psychoanalytic Psychology, 33 (1), pp 186–197.
PETTMAN, D. (2009) “Love in the Time of Tamagotchi”, Theory, Culture & Society, 

26, pp. 189-208.
PULCINI, E. (2017): “What Emotions Motivate Care?, Emotion Review, 9 (1) pp. 64–

71.
RAMÍREZ MÉNDEZ, L. A. (2004): “Amor honor y desamor en Mérida colonial”, Otras 

Miradas, 4 (2), pp. 76-91.
RIEM, M; VAN IJZENDOORN,M; DE CARLI, P; VINGERHOETS, A. & BAKER-

MANS-KRANENBURG, M.  (2017): Behavioral and Neural Responses to Infant 
and Adult Tears: The Impact of Maternal Love Withdrawal, Emotion, 17 (6), pp. 
1021–1029.

SANGRADOR, J. L. (1993): “Consideraciones psicosociales sobre el amor romántico”, 
Psicothema, 5, pp. 181-196. 

SAWAIA BURIHAN, B. (2003): “La comunidad como principio y como entidad cívica: 
Una discusión sobre democracia y felicidad centrada en la familia”, Fundamentos en 
Humanidades, IV (7-8), pp. 9-17. 

SCIARA, S. & PANTALEO, G. (2018): “Relationships at risk: How the perceived risk 
of ending a romantic relationship influences the intensity of romantic affect and re-
lationship commitment”, Motivation and Emotion, 42, pp. 137–148. 

SCRIBANO, A. (2019) Love as a Collective Action: Latin America, Emotions and In-
terstitial Practices Routledge UK

SCRIBANO, A. (2018): Politics and Emotions, Houston, Studium Press.
SCRIBANO, A. (2017): Normalization, Enjoyment and Bodies/Emotions. Argentine 

Sensibilities, New York, Nova Science Publishers. 
SCRIBANO, A.  (2014)  “El don: entre las practicas intersticiales y el solidarismo”. 

Sociologias, Porto Alegre, Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Instituto de 
Filosofía e Ciencias Humanas. Programa de Pós-Graduaçao em Sociologia Porto 
Alegre. Brasil, ano 16, no 36, mai/ago  p. 74-103



A. SCRIBANO� EL AMOR FILIAL COMO PRÁCTICA INTERSTICIAL: ...  151

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 129-151.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27427

SCRIBANO, A. (2013) “La religión neo-colonial como la forma actual de la economía 
política de la moral.” De Prácticas y Discursos. Cuadernos de Ciencias Sociales 
Universidad Nacional de Nordeste. CES-UNNE, Resistencia.

SCRIBANO, A. (2011) “Teorías sociales del sur: hacia una mirada post-independentis-
ta” Estudos de Sociologia Vol. 16, N° 2 Julho a Dezembro, p.p 115-134,  Editora 
Universitária da UFPE, Recife, Brasil  

SCRIBANO, A. (2009a) Reciprocidad, Emociones y Prácticas Intersticiales en América 
Latina e Brasil em Perspectiva. Paulo Herique Martins y Rógerio de Souza Medeiros 
(Comp.)  Editora Universitária UFPE Recife, Brasil ISBN 978-85-7315-605-5 p.p 
189-204 2009

SCRIBANO, A. (2009b) «Sociología de la felicidad: el gasto festivo como práctica in-
tersticial», Yuyaykusun. N° 2, Departamento Académico de Humanidades de la 
Universidad Ricardo Palma, Lima, Perú pp. 173-189

SCRIBANO, A., LISDERO, P. Y BLOCH, B. (2014) “Sensibilités en conflit: Travail, 
protestation et expressivité dans une expérience de récupération d’entreprise en Ar-
gentine.  Teme 2/2014  Časopis za društvene nauke.  niš april - jun 2014.  udk: 1+3  

STEERS, M; ØVERUP, C; BRUNSON, J. & ACITELLI, L.  (2016): “Love Online: 
How Relationship Awareness on Facebook Relates to Relationship Quality Among 
College Students”,  Psychology of Popular Media Culture,  5 (3), pp. 203–216.

WEBSDALE, N. (2010): “Of Nuclear Missiles and Love Objects: The Humiliated Fury 
of Kevin Jones”, Journal of Contemporary Ethnography, 39(4), pp. 388–420.

WINKIN, Yves. (1991): Erving Goffman. The moments and their men, Barcelona, 
Paidós.




