
EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

Surgimiento y expansión de los “Death-Seekers” 
The rise and expansion of death seekers

Maximiliano E Korstanje
Universidad de Palermo  

mkorst@palermo.edu (ARGENTINA)

Recibido: 21.12 2018 
Aceptado: 16.12.2019

RESUMEN

En el presente artículo discutimos críticamente el fin de la sociedad del ries-
go como modelo analítico para sentar las bases que nos permitan comprender los 
cambios recientes en materia de cultura, política y economía. La sociedad del 
riesgo tal y como fue imaginada por Beck, Giddens y los sociólogos postmoder-
nos ha desaparecido, dando lugar a una nueva y más refinada versión, el capita-
lismo mortuorio. A diferencia del riesgo (,) que ponía a los ciudadanos en igual-
dad de condiciones, en el capitalismo mortuorio el valor cultural fundacional es 
el sufrimiento de otros como condición para maximizar el placer. El terrorismo, 
en este contexto, provee la materia prima esencial al sistema y crea una situación 
paradojal (,) ya que las audiencias globales se consternan con las imágenes que 
invaden sus hogares sobre guerras civiles, ataques terroristas y miseria en todo el 
mundo, pero adictivamente no pueden resistirse a seguir consumiéndolas. 

PALABRAS CLAVE

Miedo, Terror, Terrorismo, Capitalismo Mortuorio, Consumo, Riesgo.

ABSTRACT

Moved by the goal of paving the ways of a new theory which would be 
helpful to expand the current borders of modernity, we discuss critically the 
end of the risk society. As it was formulated by Beck, Giddens and other senior 
sociologists, the theory of risk theory has gone forever, resulting a more refined 
version of global capitalism, we have dubbed as Thana Capitalism. Unlike what 
Beck noted, that risk equaled the levels and status of citizens, in Thana Capita-
lism the suffering of others (death) is commoditized as the mainstream cultural 



22	 M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”.

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

value. This not only seems to be the key factor towards pleasure maximization, 
but terrorism in this context provide with the necessary commodity in order for 
productive system to be buttressed.  However, it creates a paradoxical situation 
simply because while global audiences are terrorized by the media coverage or 
the rise of radical groups, they cannot stop consuming death-related news. 

KEY WORDS

Fear, Terror, Terrorism, Thana Capitalism, Consumption, Risk.

1. � INTRODUCCIÓN

Nuestros propios estudios sobre Jean Baudrillard y Zygmunt Bauman, a 
quienes consideramos dos grandes exponentes de la filosofía crítica del capita-
lismo, hace un tiempo atrás, nos fueron llevando lentamente en una dirección por 
demás particular -contraria si se quiere a sus discursos dominantes en sociología 
y antropología. El capitalismo clásico, tal y cual fue formulado por Max Weber, 
tenía una fuerte raigambre “nórdica”, y no tan vinculado a la Reforma (Korstanje 
2015). En otras palabras, lo que quiere decir que la figura de la predestinación 
observada ya por Weber se encontraba presente en la mitología de origen nórdi-
na y, que de alguna forma se ha perpetuado hasta nuestros días. A diferencia de 
la mitología grecolatina en la que la suerte de la batalla no estaba determinada 
sino combatiendo, en las sagas germánicas, las valquirias (hijas de Odín cuya 
función era recoger a los guerreros caídos en combate), ya sabían de antemano 
la suerte del combatiente. Es y fue por ese motivo que Holanda no se desarrolló 
capitalista por protestante (lo que representaba una de las críticas más severas al 
argumento de Weber), sino por germánica (Korstanje 2015). Particularmente, el 
capitalismo moderno mantiene ciertas bases de la filosofía bio-técnica que, con 
el paso del tiempo, se ha transformado en la bio-política (Rajan 2007). En lo 
particular, nuestro argumento estaba en consonancia con Baudrillard, Foucault 
y Bauman, pero en los últimos años, diversos indicadores me terminaban de 
convencer que estábamos en presencia de un nuevo capitalismo. Uno no precisa-
mente apoyado en la vida sino en su contrario, la muerte. De hecho, aun cuando 
las noticias asociadas a la muerte estaban anteriormente presentes en la literatu-
ra, las instituciones, y hasta en los medios de comunicación, no menos cierto es 
que en las últimas décadas en un contexto posterior al 11 de septiembre de 2001, 
dicho espectáculo del desastre, como anticipaba Baudrillard, se había enquistado 
en el seno de la sociedad. Si los terroristas de décadas anteriores perpetraban sus 
ataques sobre altos funcionarios o jefes de policía, los grupos modernos como 
al-Qaeda o ISIS documentan sus violentas torturas vía internet para producir la 
mayor consternación e impacto posibles. Empero aquí es donde surge una cues-
tión por demás pertinente: hasta qué punto esa preocupación se ha transformado 
en una fascinación. 



M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”  23

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

El capitalismo no produce pseudo-imágenes como argumentaba Baudrillard 
(1985; 1996; 1995ª, 1995b), sino que hace de la muerte un espectáculo para go-
bernar a una clase obrera cada vez más precarizada y explotada. Esta suerte de 
capitalismo mortuorio, no hubiese sido posible sin el surgimiento de una clase 
social que acorde a sus intereses hiciera de la “muerte” su razón central de exis-
tencia, los death-seekers (o consumidores morbosos, abiertos a consumir o cap-
tar el sufrimiento ajeno como una forma de refuerzo moral para su propia vida). 
En el presente artículo teórico, discutimos críticamente cuáles son las causas y 
los factores preponderantes en el nacimiento de una nueva forma productiva ca-
pitalista, que aún no ha sido observada por la sociología moderna: el capitalismo 
mortuorio. La tesis central del presente ensayo apunta al nacimiento de un nuevo 
capitalismo donde la muerte se ha transformado en el valor cultural fundacional. 

1.1. � El nacimiento de los Death Seekers

El nuevo milenio ha traído consigo una serie de novedosos eventos trágicos, 
catastróficos que fueron desde el terrorismo internacional hasta los desastres na-
turales o brotes de virus que amenazaban con asolar a toda la humanidad  (Klein 
2007; Coulter 2012; Solana & Innerarity, 2012). Aun cuando  el tema de los 
desastres y las películas estaba históricamente ligados (Quarantelli 1960; 1980; 
Bursma & Picou, 2008), el ataque a las torres Gemelas ha establecido una nue-
va forma de comprender la seguridad. El hecho de que un puñado de personas 
manipularan a voluntad cuatro aviones con el fin de estrellarlos contra blancos 
civiles que han sido un icono cultural del país más poderoso del planeta sugiere 
que desde entonces nadie puede estar seguro en ningún punto del globo (Kell-
ner 2003, 2004) (Zizek 2006) (Dunmire 2009) (Archetti 2010) (Randall 2011) 
(Howie 2010; 2012) (Korstanje 2017). Sin lugar a dudas, el terrorismo ha trans-
formado la forma en que Occidente concibe su seguridad ontológica (Solana & 
Innerarity 2012), pero también a ese otro diferente (Semati 2010) (Alam & Hus-
band, 2013) (Helbling, 2013) (Korstanje 2017). Puede agregarse, sin miedo al 
error, que el nacimiento de los estudios de riesgo que ya tenían una gran influen-
cia en la psicología moderna tomaron mayor resonancia con el ataque a Nueva 
York (Giddens 1991; 1999) (Mythen & Walklate, 2006) (Goodwin & Strang, 
2012) (Skoll 2010) (Burgess, 2010; 2011) (Korstanje 2015). Ulrich Beck, en este 
sentido, enfatizaba en el problema del riesgo como una derivación del declive 
de la confianza entre los ciudadanos, situación producida y acelerada por la mo-
dernidad (Beck 2002).  En su mayoría descriptivos, pero poco explicativos, los 
estudios del riesgo obscurecían más de lo que aclaraban. Si bien se enfocaban 
hacia un diagnóstico exacto de la sociedad, no daban mayores precisiones sobre 
los factores que coadyuvaban en la “multiplicación de las incertidumbres” sin 
apelar al mundo de las paradojas y la complejidad (Douglas & Wildavky, 1983). 
Precisamente, una de las paradojas del riesgo como categoría analítica es que, al 
estar subjetivamente condicionada, su operacionalización en términos de investi-
gación aplicada se hace difícil de instrumentalizar. La concepción culturalista en 



24	 M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”.

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

los estudios de riesgo ha demostrado convincentemente que cada cultura y grupo 
humano desarrolla sus propias categorías, acorde a una matriz que le precede 
(Lash & Urry 1993) (Sunstein 2002; 2005) (Stankiewicz, 2008). 

La sociedad del riesgo tal y como fue conceptualmente imaginada no con-
vencía a todos los sociólogos y filósofos por igual. Desde el momento en que 
Beck hablaba sobre la posibilidad de que el riesgo mediase entre los ciudadanos 
y sus instituciones promoviendo climas de mayor igualdad, Harvey (1999) es-
grimía una ácida crítica hacia  lo que bautizaba como la “condición de la posmo-
dernidad”, y Paul Virilio (2010) enfatizaba la multiplicación de las incertidum-
bres, la cual subordinaba los intereses proletarios a una elite global y financiera, 
relativo interés se le daba a lo que Geoffrey Skoll (2010) llamaba “la cultural 
del miedo”. Este sentimiento de temor no sólo cumplía una función paralizante, 
sino que como veremos en este trabajo conceptual, ha sentado las bases para la 
configuración del capitalismo mortuorio. 

Siguiendo este mismo argumento, Korstanje (2016) argumenta que el mito 
fundador del capitalismo mortuorio deriva, sin lugar a dudas, del mito de Noé y 
el diluvio universal. Cuenta la leyenda que a Noé, Dios le encomienda la cons-
trucción de un arca agrupando a dos animales, macho y hembra, por especie.  
Resultado de la falta de arrepentimiento y de la corrupción humana el Señor de 
Israel dispone de un gran diluvio purificador con el objetivo de comenzar nue-
vamente la vida de una forma si se quiere más harmónica. El resto de la historia 
es conocida, Noé no sólo acepta el reto sino que construye un arca en donde 
clasifica toda la creación por pares y en ella se dispone junto a su familia a em-
barcarse en una gran odisea donde queda a la deriva durante meses. El resto de la 
humanidad que no ha sido seleccionada por Noé y por Dios simplemente perece. 

Aquí dos distinciones son pertinentes. Además de una estructura mitológi-
ca que condiciona la forma en que Occidente concibe a la muerte, el Diluvio 
Universal aduce a explicar el primer genocidio, el cual juega un rol importante 
y fundante de la cultura judeo-cristiana. Este acto de exterminación masiva 
puedo llevarse a cabo por medio de la figura de la selección, lo cual denota un 
“criterio” específico para determinar quien vive y quien muere. Desde el Diluvio 
en adelante, Europa se ha visto influida por una idea de “selección” que luego 
acompañaría el mundo darwinista hasta nuestros días. No obstante es importante 
reparar en el hecho que la selección abre la puerta a otro elemento constituyente 
del capitalismo mortuorio, el secreto. Al igual que el retrato escrito por Hannah 
Arendt (1963) sobre Adolf Eichmann, quien influenciado por un mal banal dis-
ponía de los trenes de la muerte, Noé tiene conocimiento sobre el trágico destino 
de la humanidad. Si bien él se considera sólo un instrumento de la voluntad divi-
na, su posición es renunciar a la ética. En efecto, Noé sabe que la humanidad va 
a ser aniquilada pero en su complicidad con el plan de Dios calla y no dice nada 
al respecto. En consecuencia, la humanidad que desconocía dichos planes queda 
sujeta a su propio destino. Empero si el pecado es visto como un signo humano 
de imperfección, podemos asumir que (al igual que los nazis) los genocidas 
siempre buscan la perfección por medio de la articulación de la muerte masiva. 
El proceso de selección que ha comenzado con la adopción del darwinismo so-



M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”  25

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

cial, fundamenta las bases ideológicas del capitalismo-mortuorio donde mucho 
tienen poco y pocos monopolizan todo. Ningún proceso de selección puede fun-
cionar si no existe muerte y destrucción. El hecho de seleccionar implica separar, 
dividir y clasificar acorde a un valor quienes siguen jugando y quienes deben 
abandonar el juego. Empero, ¿Cuál es el motivo por el cual se ha expandido tan 
rápido la idea del darwinismo social incluso en sociedades democráticas?

El capitalismo mortuorio se ha replicado en forma rápida y casi global por 
dos elementos nuevos que ameritan ser discutidos, la necesidad de sentirse dife-
rente, y de estar protegido. Mientras el primero adquiere una lógica exclusiva, 
el segundo cierra las puertas a ese otro diferente para una civilización occidental 
que ha visto en la posibilidad de crear murallas su posibilidad de supervivencia 
cultural (Korstanje 2017). 

Por lo expuesto, asumimos que la sociedad del riesgo, como construcción 
explicativa del capitalismo, ha cedido frente a una nueva sociedad centrada en 
el consumo de la muerte (siempre de otros) como forma para reforzar la propia 
superioridad. Cuando leemos los periódicos, consumimos muerte, cuando abri-
mos las páginas de una novela consumimos muerte, cuando vemos los noticieros 
hacemos lo mismo. La razón final de esta suerte de gusto morboso radica en 
que “la muerte de otros” nos confiere un estatus de seguridad porque en la larga 
lucha que implica la vida seguimos en carrera. La desgracia que recae sobre ese 
otro (que no soy yo) no sólo revitaliza un sentimiento de excepcionalidad para 
quienes no han muerto sino reivindica que Occidente se encuentra por el camino 
correcto, o lo que es peor que al igual que la democracia puede y debe ser consi-
derado el mejor de los mundos posibles. Otro indicador claro de la presencia del 
Capitalismo Mortuorio muestra un cambio radical en los parámetros y prácticas 
que hacen al ocio y al tiempo libre. Si nuestros abuelos viajaban a playas hermo-
sas y paradisiacas para disfrutar de sus vacaciones, en la actualidad, los viajeros 
globales se encuentran interesados en estar en contacto con el sufrimiento, la po-
breza, el turismo oscuro en zonas de desastre etc (Korstanje 2016; Stone 2012). 
Ello sugiere que el propio concepto de belleza ha cambiado de manera radical 
y ya que no es ese criterio apolíneo lo que nos atrae, sino la muerte misma.  No 
obstante cabe preguntarse, ¿porque se habla de un capitalismo mortuorio cuando 
los avances en medicina sugieren que los límites de expectativa de vida se corren 
año a año? 

Existe una tendencia cultural y psicológica en ponderar la vida como un 
activo, como un tipo ideal a seguir, retardando aquellos factores que marca el 
envejecimiento. Ello se debe no sólo a un miedo manifiesto a la muerte, sino al 
declive de la religión. Este tema será ampliado en las secciones próximas. 

2. � EL CAPITALISMO MORTUORIO

El término Capitalismo Mortuorio (Thana-Capitalism) fue acuñado por 
Maximiliano Korstanje en el libro The Rise of thana Capitalism and Tourism 
(2016), el cual deriva de una readaptación del vocablo Thanaptosis originalmen-



26	 M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”.

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

te acuñado por el poeta americano, William Cullen Bryant (1948) en lo que el 
escritor se plantea la idea de cuestionarse la vida por medio de la muerte. En el 
universo, lo vivo muere a cada instante, y la muerte puede hacerse presente para 
que otros vivan. Esta suerte de ciclos alternativos, llevan a pensar que se dan 
ciertas tendencias en donde la vida y la muerte confluyen. No obstante a ello, 
como bien argumenta Phillipe Aries, en la Edad Media, las personas estaban fa-
miliarizadas con la posibilidad de morir. Con el avance médico y tecnológico, la 
muerte ha quedado regulada a excepciones que cuando se dan generan un efecto 
de shock en la sociedad. Ello sugiere que, si bien morimos menos que nuestros 
antepasados, el efecto antropológico de la muerte en la sociedad ha quedado fue-
ra de control (Aries, 2013). En un sistema económico de grandes desigualdades 
presenciar la muerte de otros permite crear un sistema de exclusión, por medio 
del cual, quienes viven se sienten superiores, virtuosos, tocados por los mismos 
dioses que les han perdonado la vida (Korstanje 2016). El desastre en Bangla-
desh no sólo nos da un mensaje respecto a que tan excepcionales somos, sino 
nuestra civilización toda. Este es el motivo, como infieren muchos especialistas 
por el cual, miles de turistas viajan anualmente a lugares de extrema pobreza 
como Sudáfrica, Brasil o India, para estar en contacto con el sufrimiento y la 
muerte (Tumarkin, 2005) (Bowman & Pezzullo, 2009) (Reijinders 2009) (Suzuki 
2010) (Kaelber 2010) (Frenzel & Koens, 2012) (Dyson, 2012) (Freire Medeiros 
2014) (Tzanelli 2015; 2016).  Una de las cuestiones entre el turismo en lugares 
de pobreza, y en espacios de destrucción masiva consisten en que en ambos 
casos no hay una respuesta por parte de los estados que han sido cómplices en 
el colonialismo (proceso que empobreció al mundo entero), sino que confiere 
a los visitantes un aura de superioridad paternalista en consonancia con el ar-
quetipo del viajero europeo del siglo 19 (Tzanelli 2016; Korstanje 2016). Por el 
contrario, otras voces sugieren que el turismo oscuro (Dark-Tourism) permite 
una comunión sagrada entre personas que se encuentran unidos por el dolor y la 
necesidad de comprender su vida, a través de las desgracias ajenas (Seaton 1996) 
(Lennon & Foley, 1999) (Stone 2012) (Collins-Kreiner 2010) (Cohen 2011). 
Algunos estudios empíricos sugieren que una vez retornados a sus respectivas 
sociedades los vínculos tejidos entre huésped y anfitrión se destruyen (Korstanje 
2016). Ello demuestra lo que a grandes rasgos ha sido discutido por Zygmunt 
Bauman (1999) que en tiempos de la modernidad liquida, los lazos sociales tien-
den a hacerse temporales, selectivos y débiles fácilmente adaptables no sólo a 
las necesidades de consumo del mercado moderno, sino a la voluntad individual 
(Bauman, 1999, 2000, 2005). El gran dilema ético del mundo liquido en Bau-
man, de hecho, no parece radicar en lo efímero de la naturaleza de las relaciones, 
sino en la forma en la cual el capitalismo desorganiza la reciprocidad para hacer 
de las personas commodities, que compiten con otros commodities para ser con-
sumidos (Bauman, 2013). Sus contribuciones son de capital importancia para 
comprender que el capitalismo se erige sobre formas desiguales de explotación 
económica, donde pocos concentran mucho mientras el resto se contenta con 
poco. Las desigualdades producidas por el sistema capitalista, lejos de resolver-
se, se amplían hasta el punto de enfrentar a los trabajadores entre sí.  ¿Empero 



M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”  27

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

queda irresuelta la conexión del turismo oscuro con Bauman?, ¿si partimos de 
la base que el turismo oscuro acerca al hombre con el dolor ajeno, no estaríamos 
hablando de una nueva sensibilidad cosmopolita?

El problema que presentan los estudios del turismo oscuro radican en que 
toman como metodológicamente valido lo que dicen los turistas. Por medio 
de investigaciones organizadas en base a cuestionarios, muchos turistas dicen 
sentirse consternados por la realidad que experimentan con sus sentidos. Pero 
si la psicología ha probado algo, es que muchas veces no sabemos las razones 
de nuestros comportamientos mientras que en otras simplemente mentimos. Por 
ende, asociar que el turismo oscuro es un fenómeno altruista orientado a com-
prender al otro, simplemente porque un cuestionario lo dice,  es harto ridículo y 
simplista (Korstanje 2014; Korstanje & Handayani 2016). 

En abordajes pasados, Korstanje e Ivanov (2012) y Korstanje y George 
(2015) concluyeron que es necesario volver a los postulados sobre la muerte del 
padre de la antropología moderna, Bronislaw Malinowski.  En toda comunidad, 
la muerte causa un impacto real y simbólico que lleva a la ruptura. En parte por-
que los miembros del grupo desconfían de la capacidad de sus líderes para prote-
gerlos, y también porque nadie tiene certeza de que ella no aceche nuevamente. 
Su carácter intempestivo hace que los lazos sociales se debiliten hasta el punto 
de hacer impresionar el orden político de una sociedad. En un punto, los hom-
bres deben crear hitos, altares y recordatorios de la muerte sobre la cual puedan 
construir su civilización. Estos hitos permiten unir los dañados lazos confiriendo 
sobre los dioses la posibilidad de protección. El turismo, en este punto, desde el 
momento en que ayuda a la reconstrucción y a la tematización de los desastres 
juega un rol importante como proceso de “resiliencia”. No obstante, cuando esta 
situación se mercantiliza de manera mediática los efectos son contraproducentes. 
Naomi Klein (2007) ha llamado la atención sobre la convergencia del capitalis-
mo con el desastre, aludiendo a la necesidad de reciclar comunidades enteras 
luego de acaecido un desastre natural. Lejos de atacar las bases de la desigualdad 
que hacen posible el evento traumático, el capitalismo parece multiplicar su 
condición de hegemónico por medio de la “destrucción creativa”. Luego de lo 
expuesto cabe preguntarse sobre la forma en que el capitalismo destruye la soli-
daridad, si bien Klein inicia un debate, se cierne sobre ella una gran cantidad de 
críticas pues no puede precisar la forma en que la economía condiciona el lazo 
social (Harrison 2009) (Harcourt, 2011) (Korstanje 2012). 

Como ha sido estudiado y objetado por Korstanje (2015) en otras oportu-
nidades, Klein no comprende ni las causas ni las consecuencias culturales del 
desastre. En todo espacio de destrucción masiva, surge una forma adaptativa 
que fue bautizada como “el síndrome del superviviente”, el cual permite a la 
comunidad una mayor resiliencia para afrontar la adversidad. No obstante, Kors-
tanje alerta (que) dicho síndrome en otras circunstancias, cuando es radicalizado 
puede destruir los lazos de confianza entre las personas. Ello explica la forma 
en la cual el capitalismo mortuorio erosiona la confianza en las personas y las 
instituciones. La literatura especializada en desastres sugiere que frente a una 
situación traumática de pérdida, como lo es una destrucción masiva de toda una 



28	 M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”.

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

comunidad, el sobreviviente siente que, a pesar de su dolor, no todo está perdido. 
Los dioses han sido benevolentes con él a quien le han encargado la misión de 
vengar a las víctimas. El sobreviviente entiende que ha sobrevivido gracias a las 
condiciones de excepcionalidad en su ego, condición y/o existencia que lo han 
llevado a ser más fuerte, rápido o virtuoso que los demás. Este proceso es harto 
normal en condiciones de duelo, pero cuando no es debidamente regulado puede 
llevar a ejemplos chauvinistas, nacionalistas y de extrema violencia. El sobre-
viviente se cree por sobre la ley de los demás y alimenta un estado continuo de 
narcisismo que lo lleva a “despreciar” a los otros que no son tan especiales como 
él (Korstanje 2015). Este es el aspecto central que trabaja el capitalismo mortuo-
rio para deshacer la confianza que subyace en los lazos comunitarios. 

Si la sociedad del riesgo en Beck denotaba cierta paradoja respecto al uso 
de la tecnología, la cual estaba orientada a proteger a las personas que luego 
serían víctimas de los desastres producidos por dichas tecnologías, en el capita-
lismo mortuorio (ver Beck 1992), la información pasa a un rol secundario. En 
el capitalismo mortuorio el riesgo da espacio al consumo, el cual se encuentra 
inserto en una lógica darwinista (en donde todos no son iguales ante el riesgo, 
sino que buscan ser diferentes), que legitima las asimetrías productivas vigentes. 
Si la sociedad del riesgo funciona por medio de la protección, en el capitalismo 
mortuorio, es la competencia -con otros- la clave que delinea los límites entre 
los condenados y aquellos salvados por Dios. Los riesgos habían creado formas 
de producción descentralizadas según Donohue (2003) donde se pasaba de una 
sociedad de productores a otra de consumidores. El paradigma de la protección 
necesita indefectiblemente de la ciencia, la cual se encuentra al servicio del mar-
keting y el capital, cuestionaba Paul Virilio (2010) en su libro The University of 
Disaster; empero en esta sociedad nueva el riesgo sucumbe frente al desastre (el 
cual implica siempre la desaparición de todo riesgo). Si el riesgo denota posibi-
lidad de daño y se encuentra anclado a un futuro, el desastre, el cual opera desde 
el presente, es todo lo contrario.   

No huelga agregar que el evento real fundante de este estadio ha sido el aten-
tado del 11 de septiembre de 2001, en donde Occidente no sólo experimentó su 
propia vulnerabilidad, sino que entró en pánico. Al momento en que Al-Qaeda 
empleaba como armas a aquellos baluartes de la civilización occidental como 
son la movilidad, los transportes y el turismo, Estados Unidos experimentaba 
una situación de impotencia tan grande que sentó las bases para una nueva 
doctrina geo-política donde ya nadie se encontraba seguro en ninguna parte del 
planeta. De la misma manera que el mundo enfrenta la muerte de Dios luego del 
terremoto de Lisboa en 1755, evento que ha significó el fin de la hegemonía de la 
Iglesia Católica sobre la ciencia, el 11 de septiembre posibilitó el nacimiento de 
una nueva clase, los death-seekers, quienes mantienen similares características: 

•	 Son una clase orientada a consumir episodios de muerte donde quede 
en evidencia la desgracia ajena; son particularmente obsesivos con los 
detalles y las escenas truculentas. 

•	 Son insensibles al sufrimiento del otro real, en el quehacer cotidiano, 
aun cuando desde lo discursivo se vean preocupados por cuestiones 



M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”  29

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

abstractas como el cambio climático, la guerra en medio oriente etc. En 
raras ocasiones estas preocupaciones se traducen en ayuda real por esos 
otros sufrientes. 

•	 Parten del supuesto que el presente siempre es mejor que el pasado, y 
en vistas de ello valoran la civilización occidental y capitalista como la 
mejor posible. 

•	 Intentan consumir cultura y patrimonio siempre y cuando el mensaje no 
contradiga la idea del capitalismo como la forma de gobierno que se ha 
podido construir. 

•	 Por regla general, intentan demostrar que mal se encuentra el mundo, 
pero lejos de cualquier meta humanista, lo hacen para reforzar su propio 
estado de felicidad. 

•	 Son egoístas, hedonistas y narcisistas. 
•	 Son dogmáticos y no comprenden la realidad sino por medio de sus 

prejuicios. 
•	 Son instrumentales, usan a los demás para sus propias gratificaciones. 
•	 Mantienen patológicas formas para comprender realmente al otro.  
•	 Sitios de muerte masiva, sufrimiento o espectáculos de pobreza son los 

elegidos principalmente para pasar sus vacaciones. 
•	 Son considerados como la parte más reificada y exitosa del darwinismo 

social, al cual lo reivindican constantemente como resultado de la 
“superación personal”. 

•	 Piensan que las sociedades democráticas son superiores a otras formas 
políticas. 

•	 No son pragmáticos, y piensan que los problemas se solucionan 
hablando. 

•	 Consideran al mundo un lugar inseguro y hostil. 
•	 Sensibles a la lucha mítica entre bien y mal, consideran a la muerte una 

cuestión de debilidad moral. 
•	 Muestran problemas patológicos para comprender la muerte aun cuando 

muestra obsesión respecto a ella. 

Al margen de sus afiliaciones políticas, los death-seekers abrazan discursos 
que apelen a la teoría conspirativa porque de esa forma se pueden justificar sus 
ideales desmedidos de grandeza personal.   Uno de los ejemplos televisivos más 
claros de cómo funciona el capitalismo mortuorio es la Saga Hunger Games, tra-
ducido al español como los juegos del hambre. En este film, un capitolio controla 
en forma opresiva a una serie de colonias a las cuales las obliga a competir, por 
medio de un participante, en una competencia donde sólo uno puede sobrevivir. 
Debido a que los participantes no son conscientes de sus altas probabilidades de 
fallar en la misión, deciden pelear contra otros en lugar de coordinar acciones 
conjuntas. En parte, tienen una imagen narcisista y desmedida de sí mismos, que 
los aleja de la posibilidad de cooperar con otros. Por medio de ese sentimiento 
de ejemplaridad, es que el capitalismo mortuorio (simbolizado por el presidente 
Snow) puede minar los lazos sociales de las personas. De alguna forma, el terro-
rismo no funciona en forma tan diferente a como lo hacen los desastres naturales 
o producidos por el hombre, sus efectos en la percepción siguen patrones simi-



30	 M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”.

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

lares. ¿Es el terrorismo el oxígeno necesario para estimular a una sociedad que 
busca en la muerte un sentido para sí misma?  

3. � ¿NOS CAUSA FASCINACION EL TERRORISMO?

En los últimos años una batería de nuevos estudios críticos han focalizado 
en la extraña relación que existen entre los medios masivos y el terrorismo (No-
rris, Kern & Just, 2003; Nacos 2005; Sábada  2008; Powell 2011; Howie 2012). 
Como bien argumenta Teresa Sábada, mientras la cobertura mediática de Atocha 
generó un alto costo para el gobierno español, el 11 de Septiembre fue inaugu-
rado como un evento ejemplar, el cual no sólo ha permitió la movilización de 
recursos a nivel interno sino la invasión a dos países soberanos como Afganistán 
e Iraq (Sábada 2008). En forma evidente, algunas voces han sugerido que los 
terroristas no buscan aniquilar a una civilización por completo sino simplemente 
administrar la mayor cantidad de temor posible (Howie 2012). En este sentido, 
los escritos del profesor Timmermann (2014) son por demás sugerentes. En su 
reciente libro El Gran Terror¸ el académico chileno sugiere que el ejercicio de 
la violencia extrema que se ejerce en los contextos de terrorismo obedece a la 
conformación de un discurso paralizante, el cual tanto el disciplinario como el 
observador, apela al terror como eje fundante del ethos-político y social. Este 
sentimiento impuesto de terror es parte de un dispositivo disciplinario más am-
plio orientado a introducir demandas que de otra forma serían rechazadas por la 
ciudadanía en general. En parte, adhiere Timmermann, existe un componente 
semiótico del terror que se transforma en discurso con el fin de controlar al 
enemigo interno (Timmermann 2014). En este sentido, cabe reflexionar sobre 
las diferentes formas de cubrir los atentados terroristas en la década de los 70 
y en la actualidad. Por su parte, una de las voces autorizadas en el estudio del 
terrorismo norirlandés, A. Feldman (1991) observa que “la lucha armada” en 
Irlanda del Norte ha arrojado interesantes resultados respecto al rol del cuerpo 
como construcción dispuesta dentro de los límites del capitalismo. Aun cuando, 
el Ejército Republicano Irlandés no inició el clima de violencia, sino por medio 
de la capitalización de la atmosfera preexistente, en donde el irlandés anónimo 
era visto como un peleador callejero, -figura situada en contraposición al ca-
ballero inglés-, no menos cierto es que la violencia ponía al ciudadano medio 
frente al poder de tortura del gobierno británico. La violencia se despersonaliza 
y personaliza siguiendo diversos circuitos. En consecuencia, lo mismo puede 
decirse del terrorista, quien no sólo actúa en el anonimato sino que digitaliza 
la violencia por medio de dispositivos en donde su cuerpo no se encuentra en 
litigio. El ataque se planifica racionalmente y se organiza desde afuera al teatro 
de operaciones con el objetivo de producir un daño sobre personas de las cuales 
poco se sabe o simplemente no se conocen previamente. Una vez apresado el te-
rrorista, el estado ejerce una violencia real y simbólica, que retorna su subjetivi-
dad perdida. Lejos de justificar la violación de los derechos civiles, impuesta por 
la tortura, Feldman infiere que el terrorismo de por sí implica una dialéctica de la 



M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”  31

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

violencia que llama a prácticas asociadas a la tortura. Sin embargo, los actos de 
ETA o en este caso IRA estaban legalmente tipificadas dentro de una categoría 
instrumental de la violencia. Los insurgentes no sólo no eran considerados terro-
ristas, sino personas civiles que habiendo tomado las armas confrontaba(n) con 
el estado, sino que además no existía sobre el fenómeno esa connotación ético-
moral introducida por el neoliberalismo en la década de los noventa, condición 
que legitima el 09/11. 

Este aspecto es brillantemente explicado por Lisa Stampnitzky, docente de la 
Universidad de Sheffield en Reino Unido, quien sugiere que el terrorismo como 
disciplina ha sido establecido por una elite intelectual, reacia al poder político 
(que) intentó -en sus comienzos- a tematizar sobre la violencia política. Si bien 
en sus orígenes, la disciplina mantenía una posición difusa, donde la violencia 
civil era consideraba instrumentalmente como un fin para lograr un objetivo, en 
la actualidad el discurso apunta al terrorista como un enemigo manifiesto de la 
democracia, y que en razón de tal pierde ciertos derechos que le son inexpug-
nables. Demonizar al terrorista implica tener una creencia sesgada acerca de 
sus motivos además de clausurar el entendimiento a lo que es manifiestamente 
maligno. Con el discurso neoliberal, la década de los 90 enfrentó serios dilemas 
éticos respecto sobre qué es y cómo opera un grupo terrorista. Dicho concepto de 
instrumentalización ha dado lugar a formas intelectuales más radicalizadas don-
de el terrorista llegó a ser enmarcado dentro del rango moral. Esta posición le ha 
permitido a ciertos estados no sólo deprivar a todos los sospechosos de sus dere-
chos básicos -por ejemplo a un juicio justo- sino además sentar las bases para un 
espectáculo que retroalimenta la idea -siempre presente- que el terrorismo es un 
mal universal, que todas las democracias deben enfrentar y vencer; claro que esta 
posición moralista ha llevado a que los especialistas obtengan resultados difusos 
y poco claros de sus propias investigaciones que pueden ser distorsionados por la 
opinión pública. La eficacia discursiva del estado descansa sobre la clausura a la 
voz del otro que implica el terrorismo. Si se parte de la base conceptual que todo 
hecho de violencia -la cual no puede ser legalmente fundamentada o aceptada 
por el estado- se hace por ajusta a sí misma como una forma terrorista de violen-
cia, a lo cual se le agrega que el fenómeno es moralmente condenable, entonces, 
la etiqueta moral sobre ese otro terrorista silencia su posibilidad de interpelar al 
estado (Stampnitzky, 2013). Ello sugiere un peligro por demás particular pues 
cualquier agente que se presente como un obstáculo al estado nacional, como ha 
estudiado Pilar Calveiro (2012), queda sujeto de ser castigado como un terroris-
ta. En la actualidad, los motivos sobre los cuales el objeto de derecho impone la 
prueba parecen hacerse más difusos mientras que las penas se hacen cada vez 
más duras. Calveiro enfatiza en que las definiciones modernas sobre lo que es el 
terrorismo o el crimen se han tornado construcciones abstractas que no definen el 
objeto sobre el cual recae el derecho, ampliando las posibilidades al ejecutivo de 
disponer dispositivos discursivos de violencia acorde a sus intereses (Calveiro, 
2012). Otros abordajes validan la misma hipótesis al afirmar que ciertos grupos 
económicos globales imponen unilateralmente formas estereotipadas de poder 
que llevan a criminalizar la protesta del diferente, o a destruir las bases cívicas 



32	 M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”.

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

del sujeto político por la imposición del temor (Murillo, 2008) (Entel 2007) 
(Jelin 2013) (Franco, 2012), o por la represión ilegal (Feierstein, 2000, 2014) 
(Berliner 2016) (Timmermann, 2008; 2016) (Timmermann & Korstanje 2016). 
No obstante, todo poder disciplinario como ha desarrollado Foucault (2003) nos 
recuerda que la amenaza externa -en este caso el terrorismo- reviste una carac-
terística siempre endógena que da sustento al sistema disciplinario. Foucault 
sugiere que el virus es a la amenaza, lo que el riesgo es la vacuna, (:) una forma 
inoculada cuya peligrosidad queda controlada por el estado, el cual centraliza 
su poder mediante la monopolización del saber, demás de por la organización 
territorial y la organización de una economía del riesgo. La amenaza externa es 
individualizada, despojada de todos sus efectos dañinos para el sistema e incor-
porada a la sociedad.  

En abordajes precedentes, Korstanje (2015) ha presentado un argumento por 
demás polémico y particular. El terrorismo, lejos de ser una amenaza externa, se 
sitúa como un elemento fundante del ethos capitalista, con los mismos elementos 
que hacen a la organización laboral y sindical. El autor elabora una comparación 
entre una huelga sindical y un ataque terrorista, en cuanto a que ambos tienen 
objetivos similares, apelando a la sorpresa como principal mecanismo de ne-
gociación e interponiendo a un tercero como forma instrumental de coacción. 
El caso sugiere que el poder disciplinario del estado, durante el siglo 19, ha 
dispuesto de las bases ideológicas del anarquismo (terrorismo) con el fin de op-
timizar la matriz productiva, confiriendo a los trabajadores derechos que les eran 
negados, y al hacerlo produjo una forma de terrorismo mitigado, y sublimado al 
capitalismo global (Korstanje 2015). En este sentido, no es extraño que en lugar 
de invisibilizar los efectos del terrorismo, los medios de comunicación -en tiem-
pos del capitalismo mortuorio) exacerben en detalle el morbo de la audiencia, 
anteponiendo con exactitud el momento en que estalla la bomba, la imagen de 
los cuerpos mutilados, y toda aquella imagen que de forma compulsiva interpele 
la sensibilidad de cualquier espectador. 

Por otro lado, el investigador australiano Luke Howie (2010) observa que la 
lógica terrorista no parece ser muy diferente a la de una estrella de Hollywood, 
ya que ellos buscan la misma atención por medio de la violencia. El elemento 
central del terrorismo moderno es la necesidad de imponer imágenes, las cuales 
buscan intimidar a los estados-nacionales. Con esa definición, Howie anticipa en 
forma coherente que el 11 de Septiembre ha sido un evento bisagra en la confi-
guración de un nuevo mundo donde prima la necesidad de simulacro y espectá-
culo. Centrado en un estudio empírico de 105 entrevistas en profundidad, Howie 
sugiere que la vulnerabilidad de otros queda expuesta en una suerte de teatrali-
zación, a la vez que ese proceso no podría llevarse a cabo sin una sociedad que 
demande, o por lo menos, que esté receptiva a esas imágenes. Para poder com-
prender el fenómeno, se hace necesario construir las bases epistemológicas de 
una fenomenología del terrorismo la cual no expresa los hechos reales, sino una 
reproducción organizada y diseñada por los medios masivos de comunicación. 
Esta distinción es importante ya que Howie asume que el terrorismo adquiere 
capacidad real de acción en la comunicación. En perspectiva, dicho poder de 



M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”  33

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

amplificación se explica por la siguiente ecuación. Un australiano geográfica-
mente ajeno al 11-9, situado en un contexto ajeno al terrorismo siente un pánico 
indescriptible en comparación con un estadounidense o un británico, los cuales 
están en el centro de operaciones del terrorismo islámico. De alguna manera, 
el 11 de Septiembre ha fagocitado una cultura de espectadores -culture of wit-
nessing- la cual es permeable y dependiente del terrorismo. Sin lugar a dudas, 
la serie Friends ejemplifica o mejor dicho ayuda a comprender la tesis central 
de Howie. Friends es una de las series televisivas más importantes de Estados 
Unidos, o lo era al momento en el que los dos aviones fueron dirigidos contra 
las Torres Gemelas  En las diferentes escenas esta serie, la cual congregaba a 
un grupo de amigos, mostraba como telón de fondo una ventana que daba a las 
torres gemelas. Empero incluso luego del atentado las torres estaban ahí alimen-
tando un temor insondablemente asociado a la negación, a pesar de lo que la 
audiencia pudiera haber creído. Particularmente no menos cierto era que Friends 
estaba enteramente filmada en Los Ángeles, California. Esta dislocación geo-
gráfica de la imagen con el paisaje real es una de las características, dice Howie, 
de una nueva forma de capitalismo donde existe un sentimiento de voyerismo 
como nunca antes (Howie 2010). La imagen es construida e impuesta por sobre 
la mente prescindiendo de cualquier espacio físico real. 

En el Capitalismo Mortuorio, el terrorismo provee la materia prima necesaria 
para que las instituciones sociales funcionen, ejemplifica la necesidad de comba-
tirlo pero a la vez, por medio de los medios de comunicación se transforma en la 
principal forma de distención y entretenimiento de las audiencia modernas. Sin 
los medios de comunicación, el mensaje terrorista jamás llegaría a su destino y 
por ende perdería su eficacia. En un libro por demás interesante, el investigador 
canadiense Mahmoud Eid (2014) plantea que la gran fascinación -adictiva- por 
parte de los medios hacia el terrorismo radica en la reacción subjetiva que -como 
en el caso del turismo oscuro- despierta la muerte de otros. Si los terroristas bus-
can a los medios televisivos para que sus demandas sean escuchadas, no menos 
cierto es que esos medios canalizan y reproducen esas imágenes con el fin de ga-
nar una mayor audiencia, y con ello aumentar significativamente sus ganancias. 
El autor introduce el termino Terroredia, en inglés, compuesto de terror+media. 
Este espectáculo no sólo reproduce las bases sociales de la violencia que sugiere 
el terrorismo sino que reconduce el miedo con fines recreativos, y como sugiere 
Korstanje (2016) se da una extraña paradoja, pues las audiencias consideran el 
material periodístico como repugnante y perturbador, pero sienten una extraña 
fascinación por todo aquello que el terrorismo despierta. Si en los ochenta ape-
nas podíamos obtener imágenes parceladas de los ataques de IRA y ETA, la 
mayoría de ellos perpetrados sobre blancos militares o políticos, en la actualidad 
el terrorismo ha enfatizado en viajeros globales como periodistas, turistas y hom-
bres de negocios, los cuales son decapitados en vivo y en directo o simplemente 
ofrecidos como commodities a un público que los consume 24 horas al día. Por 
ejemplo, estos parecen ser los casos del ataque al Aeropuerto de Bruselas el 
cual es filmado en vivo y directo por un pasajero, o los crueles atentados a Niza, 
donde el público filmaba atónico todo lo sucedido con sus celulares en lugar de 



34	 M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”.

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

intentar detener al conductor. Todos estos signos nos sugieren que el terrorismo 
confiere al espectador un placer por demás sublime, el cual merece ser discutido 
en futuros abordajes. Nuestra tesis central, defendida en este abordaje, puede 
derivarse en dos axiomas fundamentales, 

El terrorismo como fenómeno social se ha transversalizado, atentando hoy 
contra personas que no tienen per se una notoriedad pública. Este proceso de re- 
flexibilidad es congruente con la imposición de un simulacro, en la que, como 
adhiere Baudrillard, el futuro -que no es- reemplaza el presente -que es-. En este 
contexto, los turistas y los viajeros globales parecen ser los principales blancos 
de atención. Ello sucede porque los resorts turísticos se sitúan como centros 
ejemplares del consumo capitalista, atentar contra ellos implica una desestabi-
lización política respecto al estado. En segundo lugar, los esfuerzos del estado 
no están puestos en cercenar las imágenes producidas por los ataques terroristas, 
sino en ampliarlas -junto a los medios de comunicación- con el fin de proveer 
a sus ciudadanos una nueva forma cultural de entretenimiento. En tiempos del 
capitalismo mortuorio donde la muerte de otros se intercambia como el principal 
commodity, el terror -que tautológicamente es producido por el terrorismo- cum-
ple un rol protagónico mediando  entre los ciudadanos y sus instituciones. Empe-
ro ello sugiere una pregunta por demás ética, ¿por qué sentimos fascinación por 
el terrorismo?, ¿por qué no podemos evaluar críticamente sus efectos destructi-
vos?, ¿por qué si lo condenamos no podemos parar de ver sus imágenes?

Responder a todas estas preguntas es retornar a la explicación sobre los 
“death-seekers”, la cual puede resumirse de la siguiente manera. Las audiencias 
maximizan su placer al sentirse parte de un grupo especial, privilegiado, que a 
pesar de todo no ha sido tocado por las fuerzas siniestras del terrorismo. El su-
frimiento de otros reconfirma a las audiencias su estatus de privilegiadas porque 
a pesar de todo continúan en carrera. La sociedad, en este sentido, tiene serios 
problemas para comprender la muerte. Dicha comparación entre nosotros vivos  
y ellos muertos no sólo permite que la persona pueda abrazar los símbolos de 
su estado nacional con más fuerza sino que reafirme su convicción ideológica. 
Es importante no perder de vista que este proceso estimula una cultura narci-
sista donde la persona se presume en el derecho de interactuar en aquellos que 
son como él, despreciando a otros que no requieren tal condición; empero, se 
legitima ideológicamente las diversas frustraciones que sufre la masa laboral en 
un sistema productivo cada vez más descentralizado. El ciudadano comienza a 
cuestionarse sus propias habilidades de supervivencia mientras que la institución 
endurece las condiciones de explotación del sistema capitalista. En este sentido, 
el libro del profesor Richard Sennett -The Corrosion of Caracther - se ha tor-
nado profético. El sujeto internaliza el riesgo interno como forma distintiva en 
comparación con otros que como él luchan en igualdad de condiciones por un 
puesto laboral. Al momento que la persona normaliza dicha situación, el Estado 
le provee diversas categorías discursivas con el fin de disfrazar -o al menos miti-
gar- la dura realidad. El concepto de “destrucción creativa” es congruente con la 
necesidad del trabajador de romper todos los lazos de solidaridad con sus pares, 
con sus sindicatos, entregándose a la idea de cambio como último valor cultural 



M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”  35

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

(Sennnett, 2011). No obstante, este cambio lo hace más dependiente y vulnerable 
que sus antecesores. 

Desde otra perspectiva, nuestra teoría sobre el capitalismo mortuorio eviden-
cia la misma tendencia descrita por Bauman y Sennett aun cuando diferente es 
el diagnostico. Para nuestra postura, es el darwinismo social asociado a una idea 
patológica sobre la muerte, y no el temor ni el riesgo, lo que lleva a la descom-
posición social. La competencia extrema entre las personas erosiona las bases de 
la reciprocidad, produciendo en los ciudadanos una noción distorsionada sobre 
sus posibilidades de triunfo. En otras palabras, a medida que más hostil contra 
su grupo de pertenencia el mundo se torne, mayores serán sus convicciones res-
pecto a que forma parte de un grupo selecto (Korstanje & George 2016). Como 
bien argumenta Stampnitzky, la creencia en que los terroristas musulmanes 
atacan a Occidente por su falta o incomprensión de los valores positivos que 
encarna la democracia, la movilidad y el capitalismo, no sólo dista de ser real y 
una construcción del neoliberalismo, sino el motivo central por medio del cual el 
ciudadano moderno afianza sus vínculos con el Estado. 

4. � CONCLUSION

En este punto, surge una nueva clase social a la cual se le ha dado el nombre 
de death-seekers (consumidores de la muerte). Pero ¿qué tienen en común el 
capitalismo mortuorio, el terrorismo y el turismo oscuro?

En perspectiva, el terrorismo, el cual causa fascinación en las audiencias glo-
bales provee el oxígeno para la creación de un nuevo gusto mórbido que se sa-
tisface en el sufrimiento del otro. No es extraño notar que en los últimos años, el 
terrorismo se ha transformado en un espectáculo que fascina a las audiencias de 
los países industrializados. Este morbo es una tendencia en aumento aun cuando 
no se encuentra presente en todas las culturas. Por ejemplo, en América Latina 
se ha desarrollado un escaso interés por el tema del terrorismo o la guerra contra 
el terror global.  La idea de hacer estético el terror puede plasmarse en el auge 
del turismo oscuro (dark tourism) y en la creación del Ground-Zero como gran 
eje temático de los efectos del terrorismo. En forma reciente, algunos especia-
listas han sugerido que una nueva forma de turismo mórbido se ha apoderado de 
Estados Unidos y Reino Unido. Esta nueva clase social ha desarrollado un gusto 
especial por visitar espacios de muerte masiva como ser tumbas comunitarias, 
ciudades arrasadas por desastres naturales o espacios en constante conflicto. El 
turismo tradicional de sol y playa ha cedido a formas de consumo más mórbidas, 
donde el turista necesita estar en contacto con el sufrimiento humano. Lejos de 
lo que la literatura especializada sugiere, que el sujeto busca conectarse con el 
dolor humano desde una perspectiva existencial, este trabajo ha sostenido la 
tesis inversa: el sujeto busca maximizar su placer a través del sufrimiento de ese 
otro diferente. En el fondo lo que subyace a este fenómeno, es la necesidad de 
retrasar la propia muerte. 



36	 M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”.

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

El 11 de Septiembre ha marcado un punto de inflexión para Occidente. La 
sociedad del riesgo, como entidad descripta por los sociólogos postmodernos, ha 
dado paso a una nueva forma de capitalismo, donde el interés por el sufrimiento 
ajeno y no el riesgo ocupan una posición central. A esta nueva forma de capita-
lismo se le ha dado el nombre de capitalismo mortuorio (Thana-Capitalism). A 
diferencia del capitalismo del riesgo, donde el conocimiento reflexivo, el poder 
de disciplina que controla al riesgo y el Estado nacional convergían como ac-
tores centrales, en el capitalismo mortuorio ese papel lo ocupa la muerte. Claro 
que, la civilización occidental se encuentra desde sus orígenes particularmente 
influenciada por la muerte. Esta forma de morir debe tener como condimento 
esencial el tema de la crueldad. Canales de televisión, programas, realities e in-
cluso novelas retratan la muerte (cruel) de otros como principal valor discursivo 
de una nueva clase de sociedad, el capitalismo mortuorio. Secular por naturale-
za, la sociedad que no cree en la vida luego de la muerte, ha hecho de esta última 
una forma de control sobre el resto. La vida, entonces, es vista como una gran 
competencia donde pocos se levantan victoriosos sobre el resto. Esta forma ideo-
lógica legitima las asimetrías producidas por el aparato económico donde pocos 
tienen mucho, y muchos mueren con poco. En películas como Hunger Games, 
o realities como Big Brother observamos que numerosos participantes entran en 
competencia feroz con otros que como ellos subestiman las habilidades de los 
rivales, sobreestimando las propias. Esta suerte de narcisismo no sólo rompe con 
la capacidad de cooperación, sino que da a los participantes probabilidades erró-
neas sobre su futuro. Porque desconocen o prejuzgan sus posibilidades, los par-
ticipantes entran en una competencia donde tarde o temprano caerán. La muerte 
de ese otro da falsas oportunidades al competidor alimentando su narcisismo. 
La muerte de los demás como los espectáculos sobre desastres nos dicen al oído 
que somos especiales pues a pesar de todos los Dioses han sido benevolentes con 
nosotros y que somos sobrevivientes en un escenario darwinista donde el hombre 
hoy más que nunca, es el lobo del hombre. 

5. � REFERENCIAS 

ALAM, Y., & HUSBAND, C. (2013). “Islamophobia, community cohesion and counter-
terrorism policies in Britain”. Patterns of Prejudice, 47 (3), pp. 235-252.

ARCHETTI, C. (2010). Political Discourse after 9/11. Explaining News. New York, 
Palgrave Macmillan.

ARENDT, H. (1963). Eichmann in Jerusalem. New York, Penguin.
ARIES, P. (2013). The hour of our death. New York, Vintage.
BAUDRILLARD J (1985). Intellectual Commitment and Political power: an interview 

with Jean Baudrillard. London, Thesis Eleven. 
BAUDRILLARD, J. (1986). America. New York, Verso.
BAUDRILLARD,  J. (1995a). The Systems of the Objects. Mexico, Siglo XXI.
BAUDRILLARD, J. (1995b).  The Gulf War Did Not Take Place. Sydney, Power  

Publications 
BAUDRILLARD, J. (1996). The perfect crime. London, Verso. 



M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”  37

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

BAUDRILLARD, J (1997). “Aesthetic illusion and virtual reality”. Jean Baudrillard: 
Art and Artefact, 1, pp. 19-27.

BAUDRILLARD, J. (2000). Pantalla Total. Barcelona, Anagrama.
BAUMAN, Z. (1999). In search of politics. Stanford, Stanford University Press.
BAUMAN, Z. (2000). Missing community. Cambridge, Polity Press. 
BAUMAN, Z. (2005). Liquid life. Cambridge, Polity Press.
BAUMAN, Z. (2008). Liquid fear  Buenos Aires, Paidos. 
BAUMAN, Z. (2013). Consuming life. New York: John Wiley & Sons.
BAUMAN, Z., & LYON, D. (2013). Liquid surveillance: A conversation. New York, 

John Wiley & Sons.
BRYANT, WC (1817). “Thanatopsis”. North American Review, 5(15), pp. 338–341.  
BECK, U. (1992). Risk society: Towards a new modernity (Vol. 17). London, Sage.
BECK, U. (2002). “The terrorist threat world risk society revisited”. Theory, culture & 

society, 19(4), pp. 39-55.
BECK U. (2006). La Sociedad del Riesgo: hacia una nueva modernidad. Buenos Aires, 

Paidos.
BECK, U. (1992). Risk society: Towards a new modernity (Vol. 17). Thousands Oaks, 

Sage.
BERLINER, B. A. (2016). “Genocide as Social Practice: Reorganizing Society under the 

Nazis and Argentina’s Military Juntas” by Daniel Feierstein, translated by Douglas 
Andrew Town. Human Rights Review, 17(1), pp. 121-123. 

BOWMAN, M. S., & PEZZULLO, P. C. (2009). “What’s so ‘dark’about ‘dark tou-
rism’?: Death, tours, and performance”. Tourist Studies, 9(3), pp. 187-202.

BRUNSMA, D., & PICOU, J. S. (2008). “Disasters in the twenty-first century: Modern 
destruction and future instruction”. Social Forces, 87(2), pp. 983-991.

BURGUESS, A. (2010). “Media risk campaigning in the UK: From mobile phones to 
‘Baby P’”. Journal of Risk Research, 13(1), pp. 59-72. 

BRYANT, W. C. (1948). “The Genesis of” Thanatopsis”. New England Quarterly, 1,  
pp. 163-184

BURGUESS, A. (2011). “The changing character of public inquiries in the (risk) regu-
latory state”. British Politics, 6(1), pp. 3-29. 

CALVEIRO, P. (2012). Violencias de estado. Buenos Aires, Siglo XXI.
COHEN, E. H. (2011). “Educational dark tourism at an in populo site: The Holocaust 

Museum in Jerusalem”. Annals of tourism research, 38(1), pp. 193-209.
COLLINS-KREINER, N. (2010). “Researching pilgrimage: Continuity and transforma-

tions”. Annals of tourism research, 37(2), pp. 440-456.
COULTER G (2012) Jean Baudrillard: from the Ocean to the desert – The Poetics of 

Radicality. Florida, Intertheory Press.
DOUGLAS, M., & WILDAVSKY, A. (1983). Risk and culture: An essay on the selec-

tion of technological and environmental dangers. Berkeley, University of California 
Press.

DUNMIRE, P. L. (2009). “9/11 changed everything’: an intertextual analysis of the Bush 
Doctrine”. Discourse & Society, 20(2), pp. 195-222.

DYSON, P. (2012). “Slum tourism: representing and interpreting ‘reality’in Dharavi, 
Mumbai”. Tourism Geographies, 14(2), pp. 254-274. 

Eid, M. (Ed.). (2014). Exchanging Terrorism Oxygen for Media Airwaves: The Age of 
Terroredia: The Age of Terroredia. Hershey: IGI Global.

ENTEL, A. (2007). La ciudad y los miedos: la pasión restauradora. Buenos Aires, La 
Crujía.



38	 M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”.

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

FELDMAN, A. (1991). Formations of violence: The narrative of the body and political 
terror in Northern Ireland. Chicago, University of Chicago Press.

FEIERSTEIN, D. (2000). Seis estudios sobre genocidio. Buenos Aires, Eudeba. 
FEIERSTEIN, D. (2014). Genocide as Social Practice: Reorganizing Society Under the 

Nazis and Argentina’s Military Juntas. Mew Brunswick, Rutgers University Press.
FOUCAULT, M. (2003).  « Society Must Be Defended»: Lectures at the Collège de 

France, 1975-1976 (Vol. 1). New Yor, Macmillan.
FRANCO, M. (2012). Un enemigo para la Nación: Orden interno, violencia y» subver-

sión», 1973-1976. Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica.
FREIRE-MEDEIROS, B. (2014). Touring poverty. Abingdon, Routledge. 
FRENZEL, F., & KOENS, K. (2012). “Slum tourism: developments in a young field of 

interdisciplinary tourism research”. Tourism geographies, 14(2), pp. 195-212.
GIDDENS, A. (1991). Modernity and self-identity: Self and society in the late modern 

age. Stanford, Stanford University Press.
GIDDENS, A. (1999). “Risk and responsibility”. The modern law review, 62(1),  

pp. 1-10.
GOODWIN, Y., & STRANG, K. D. (2012). “Socio-cultural and multi-disciplinary per-

ceptions of risk”.  International Journal of Risk and Contingency Management 
(IJRCM), 1(1), pp. 1-11.

HARCOURT, B. E. (2011). “Keynote: The crisis and criminal justice”. Georgia State 
University Review,  28, 965.

HARRISON, M. (2009). Credibility Crunch: A Comment on The Shock Doctrine. Uni-
versity of Warwick. Department of Economics. Disponible en http://s3.amazonaws.
com/academia.edu.documents/30804001/shockdoctrine.pdf?AWSAccessKeyId=AK
IAIWOWYYGZ2Y53UL3A&Expires=1486841025&Signature=tQLOJliLFiavzqY
Gm71LhADfcGg%3D&response-content-disposi t ion=inline%3B%20
filename%3DCredibility_Crunch_A_Comment_on_The_Shoc.pdf- 

HARVEY, D. (1999). “Time-space compression and the postmodern condition”. Moder-
nity: Critical Concepts, 4, pp. 98-118.

HELBLING, M. (Ed.). (2013).  Islamophobia in the West: Measuring and explaining 
individual attitudes. Abingdon, Routledge.

HOWIE, L (2010) Terror on the Screen. Witnesses and the re-animation of 9/11 as im-
age-event, popular culture and pornography. Washington DC, New Academia 
Publishing. 

HOWIE, L. (2012). Witnesses to terror: Understanding the meanings and consequences 
of terrorism. Basingstoke, Palgrave-Macmillan

JELIN, E. (2013). Militantes y combatientes en la historia de las memorias: silencios, 
denuncias y reivindicaciones. Meridional. Revista Chilena de Estudios Latinoame-
ricanos, (1), Pág-77-97.

KAELBER, L. (2010). “Virtual Traumascapes: The Commemoration of Nazi 
“Children’s Euthanasia” Online and On Site. Digital Icons: Studies in Russian, Eu-
rasian and Central European New Media, 4, pp. 13-44. 

KELLNER, D. (2003). From 9/11 to terror war: The dangers of the Bush legacy. New 
York, Rowman & Littlefield.

KELLNER, D. (2004). “9/11, spectacles of terror, and media manipulation: A critique of 
Jihadist and Bush media politics”. Critical Discourse Studies, 1(1), pp. 41-64.

KLEIN, N. (2007). The shock doctrine: The rise of disaster capitalism. New York, Mac-
millan.



M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”  39

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

KORSTANJE, M. E. (2012). “Naomí Klein. La doctrina del shock: el auge del capitalis-
mo del desastre”.  Empiria: Revista de metodología de ciencias sociales, (24),  
pp. 211-219.

KORSTANJE, M. E. (2012). (2014). “Chile helps Chile: exploring the effects of earth-
quake Chile 2010”. International Journal of Disaster Resilience in the Built Envi-
ronment, 5(4), pp. 380-390.

KORSTANJE, M. E. (2015) A difficult World. Examining the roots of Capitalism. New 
York, Nova Science Publishers. 

KORSTANJE, M. E. (2012). (2016) The Rise of Thana Capitalism and Tourism, Abing-
don, Routledge. 

KORSTANJE, M. E. (2012). (2017) Terrorism, Tourism and the end of hospitality in the 
West. New York, Palgrave-Macmillan. 

KORSTANJE, M. E. & GEORGE, B. (2015). “Dark Tourism: Revisiting Some Philo-
sophical Issues”. E-review of Tourism Research, 12 (1-2), pp. 127-136.

KORSTANJE, M. E. & GEORGE, B. (2016) Craving for the consumption of suffering 
and commoditization of death: the evolving facets of thana capitalism. In Terrorism 
in the global village: how terrorism affects our daily lives. New York, Nova Sci-
ence, 65-74

KORSTANJE M E & HANDAYANI B (2016) Gazing at death: dark tourism as an 
emergent horizon of research. New York, Nova Science. 

KORSTANJE, M. E., & IVANOV, S. H. (2012). “Tourism as a form of new psycho-
logical resilience: The inception of dark tourism”. cultur-Revista de Cultura e Tur-
ismo, 6(4), pp. 56-71.

MURILLO, S. (2008). Colonizar el dolor: la interpelación ideológica del Banco Mun-
dial en América Latina: el caso argentino desde Blumberg a Cromañón. Buenos 
Aires, Clacso.

MYTHEN, G., & WALKLATE, S. (2006). “Criminology and terrorism which thesis? 
Risk society or governmentality?”.  British journal of criminology,  46(3),  
pp. 379-398.

NACOS, B. L. (2005). “The portrayal of female terrorists in the media: Similar framing 
patterns in the news coverage of women in politics and in terrorism”. Studies in 
Conflict & Terrorism, 28(5), pp. 435-451.

NORRIS, P., KERN, M., & JUST, M. R. (2003). Framing terrorism: The news media, 
the government, and the public. New York, Routledge

LASH, S., & URRY, J. (1993). Economies of signs and space (Vol. 26). London, Sage.
LENNON, J. J., & FOLEY, M. (1999). “Interpretation of the unimaginable: the US Ho-

locaust Memorial Museum, Washington, DC, and “dark tourism”. Journal of Travel 
Research, 38(1), pp. 46-50.

POWELL, K. A. (2011). “Framing Islam: An analysis of US media coverage of terro-
rism since 9/11”. Communication Studies, 62(1), pp. 90-112.

QUARANTELLI, E. L. (1960). “A note on the protective function of the family in disas-
ters”. Marriage and Family Living, 22(3), pp. 263-264.

QUARANTELLI, E. L. (1980). “The study of disaster movies: Research problems, find-
ings, and implications. National Academy of Science Report. Committee of Disas-
ters and the Mass Media. RPT 64. Available at http://udspace.udel.edu/bitstream/
handle/19716/447/PP64.pdf?sequence=5&isAllowed=y 

RANDALL, M. (2011). 9/11 and the Literature of Terror. Edinburgh, Edinburgh Uni-
versity Press.



40	 M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”.

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

RAJAN, S. K (2007). Bio-Capital: the constitution of Postgenomic Life. Durham, Duke 
University Press. 

REIJINDERS, S. (2009). “Watching the Detectives Inside the Guilty Landscapes of 
Inspector Morse, Baantjer and Wallander”. European Journal of Communication, 24 
(2), pp. 165-181.

SÁBADA, T. (2008). Framing: el encuadre de las noticias: el binomio terrorismo-me-
dios. Buenos Aires, La Crujía Ediciones.

SEATON, A. V. (1996). “Guided by the dark: From thanatopsis to thanatourism”. Inter-
national Journal of Heritage Studies, 2(4): 234-244.

SEMATI, M. (2010). “Islamophobia, culture and race in the age of empire”. Cultural 
Studies, 24(2), pp. 256-275.

SENNETT, R. (2011). The corrosion of character: The personal consequences of work 
in the new capitalism. New York, WW Norton & Company.

SKOLL, G. (2010). Social Theory of Fear. New York, Palgrave Macmillan.
SOLANA, J., & INNERARITY, D. (2011). La humanidad amenazada: gobernar los 

riesgos globales. Madrid, Grupo Planeta Spain.
STANKIEWICZ, P. (2008). “Invisible Risk. The Social Construction of Security”. Po-

lish Sociological Review, 1 (161), 55-72.
STAMPNITZKY L (2013). Disciplining Terror: how experts invented terrorism. Ox-

ford, Oxford. 
STONE, P. R. (2012). “Dark tourism and significant other death: Towards a model of 

mortality mediation”. Annals of Tourism Research, 39(3), pp. 1565-1587.
SUNSTEIN, C. R. (2002). Risk and reason: Safety, law, and the environment. Cambrid-

ge, Cambridge University Press.
SUNSTEIN, C. R. (2005). Laws of fear: Beyond the precautionary principle (Vol. 6). 

Cambridge: Cambridge University Press.
SUZUKI, T. (2010). “Touring Traumascapes: Touristifcation of an Okinawan Battlefield 

Memorial”. Anthropology News, 51(8), pp. 15-16.
TIMMERMANN, F. (2008). Violencia de texto, violencia de contexto: historiografía y 

literatura testimonial. Chile, 1973. Santiago, Ediciones Universidad Católica Silva 
Henriquez.

TIMMERMANN, F. (2014). El gran terror. Miedo, emoción y discurso. Chile, 1973-
1980. Santiago de Chile: Copygraph.

TIMMERMANN, F. (2016) “Great Terror and Neoliberalism in Chile”. In Terrorism in 
the global village: how terrorism affects our daily lives. Korstanje M (ed), New 
York: Nova Science, 135-178

TIMMERMANN, F & KORSTANJE M E (2016) “Miedo, trascendencia y política: el 
proceso de reorganización Nacional. Argentina 1976”. Historia 396, 6 (2), pp. 341-
368

TUMARKIN, M. M. (2005). Traumascapes: The power and fate of places transformed 
by tragedy. Melbourne, Melbourne Univ. Publishing.

TZANELLI, R. (2015). “On Avatar’s (2009) Semiotechnologies: from Cinematic Uto-
pias to Chinese Heritage Tourism”. Tourism Analysis, 20(3), pp. 269-282.

TZANELLI, R.  (2016). Thana Tourism and the Cinematic Representation of Risk. 
Abingdon, Routledge. 

VIRILIO, P. (2010). University of disaster. Cambridge, Polity Press.
ZIZEK S. (2003). The puppet and the dwarf: The perverse core of Christianity. Cam-

bridge, MIT Press.



M.E. KORSTANJE� SURGIMIENTO Y EXPANSIÓN DE LOS “DEATH-SEEKERS”  41

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.o 47 mayo-agosto, 2020, pp. 21-41.
ISSN: 1139-5737, DOI/ empiria.47.2020.27423

ZIZEK S. (2006). “On 9/11, New Yorkers faced the fire in the minds of men”. The Guar-
dian.  




