
EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA 
EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

(CONTENIDO DEL DERECHO FUNDAMENTAL) 

MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

Profesora Titular de Derecho Eclesiástico 

UNED 

37 



SUMARIO 

I. INTRODUCCIÓN.—II. PRECEDENTES HISTÓRICOS.—III. LA CONSTITUCIÓN DE 

1978.—a) El «valor superior» de la libertad.—b) Libertad e 
igualdad.—c) Libertad, igualdad y justicia.—d) La función de 
justicia de la Constitución.—e) Libertad y pluralismo.—IV. Los 
ACUERDOS CON LA SANTA SEDE DE 1979.—V. EL NUEVO ORDEN CONSTITU­

CIONAL.—a) La situación creada por la Constitución y por los 
Acuerdos con la Santa Sede.—b) La nueva Ley de Libertad 
Religiosa de 1980.—c) ¿Un régimen común para todas las 
Confesiones?—VI. LA LIBERTAD RELIGIOSA EN LA CONSTITUCIÓN Y EN LA 

LEY DE 5 JULIO DE 1980.—a) Libertad religiosa y libertad de cul­
to.—b) El contenido de la libertad religiosa.—c) La libertad re­
ligiosa personal.—VII. LA LIBERTAD RELIGIOSA EN LOS ACUERDOS CON 

LAS CONFESIONES.—a) Los sujetos titulares de la libertad religio­
sa.—b) Libertad de culto y asistencia religiosa.—c) El conteni­
do de los Acuerdos.—d} Los ministros del culto.—e) Los lu­
gares sagrados.—f) Las funciones sagradas.—g) Las 
festividades religiosas y los problemas que generan.—h) La 
enseñanza.—i) El matrimonio.^) La financiación de las con­
fesiones religiosas.—k) La protección del patrimonio.—I) La 
asistencia religiosa en centros estatales. 

38 



Revista de Derecho Político, núm. 41, 1996, pp. 37-96 

EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA 
EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 
(CONTENIDO DEL DERECHO FUNDAMENTAL) 

POR 

MARÍA JOSÉ CIÁURRIZ 

Profesora Titular de Derecho Eclesiástico 

UNED 

I. INTRODUCCIÓN 

En el ordenamiento jurídico español que nace de la Constitución 
de 1978, el derecho de libertad religiosa aparece como un derecho fun­
damental plenamente integrado en el supremo cuerpo legislativo y en 
la legislación que lo desarrol lad Dentro, en efecto, del Título I del texto 
consti tucional, que trata «De los derechos y deberes fundamentales», el 
Capítulo segundo, sobre los «Derechos y libertades», en su Sección 1.-, 
«De los derechos fundamentales y de las libertades públicas», estable­
ce, en el artículo 16.1, que «Se garantiza la libertad ideológica, religiosa 
y de culto de los individuos y las comunidades...». A este precepto su­
perior han de sumarse, para completar el panorama de la recepción da­
da en nuestro ordenamiento a la libertad religiosa, la Ley Orgánica de 5 
de jul io de 1980 y los Acuerdos f irmados por el Estado español con las 
confesiones religiosas de mayor presencia y arraigo en España: la Igle­
sia católica, la Federación Española de Entidades Religiosas Evangéli-

' Así lo expresa P. J. VILADRICH, «LOS principios Informadores del Derecho 
Eclesiástico español», en la obra de J. M. GONZÁLEZ DEL VALLE, P. LOMBARDÍA, M. LÓPEZ 
ALARCÓN, R. NAVARRO-VALLS y P. J . VILADRICH, Derecho Eclesiástico del Estado Español, 
2.-ed., Pamplona 1983, págs. 193-195. 

39 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

cas, la Federación de Comunidades Israelitas y la Comisión Islámica de 
España^ 

Sustituye este régimen jurídico sobre la libertad religiosa al inme­
diato anterior, establecido durante el Franquismo, y que se concretó en 
la Ley de Libertad Religiosa de 28-VI-1967^ Ninguna otra norma específi­
ca sobre el tema había tenido nunca lugar en España, quedando la liber­
tad religiosa como una realidad jurídica y social de mayor o menor ex­
tensión presente de algún modo en nuestras precedentes constituciones, 
bajo supuestos ideológicos muy distintos de los que han inspirado las 
dos grandes innovaciones que en este campo supusieron las menciona­
das normas legales de 1967, 1978 y 1980. 

PRECEDENTES HISTÓRICOS 

De hecho, el acontecimiento que puso en marcha en España el re­
conocimiento estatal del derecho fundamental de libertad religiosa fue el 
Concilio Vaticano 11*. 

En efecto, bajo el régimen del General Franco, las llamadas Leyes 
Fundamentales^ base constitucional de aquel sistema político, preveían 
una confesionalidad del Estado que —cuando menos en el plano de las 

' Hemos publicado el texto de la Ley Orgánica de Libertad Religiosa, de 5 
de jul io de 1980, con toda la documentación relativa a su preparación, elaboración 
y desarrollo, en M. J . CIÁURRIZ, La libertad religiosa en el Derecho Español, Madrid, 
1984, págs. 190-268. La Secretaría general del Congreso de los Diputados ha publi­
cado un volumen {Documentación; n.-98, julio 1992) con la documentación prepa­
rada para la tramitación de los proyectos de ley de los Acuerdos con las Comuni­
dades Religiosas Evangélicas, Islámicas e Israelitas. Incluye los textos de los tres 
Acuerdos J . A. SOUTO, Derecho Eclesiástico del Estado, Madrid, 1992, págs. 555-570, 
y por esta obra los citaremos siempre. 

^ Vid. el texto de la Ley en J. MALDONADO, Curso de Derecho canónico para 
juristas civiles, Madrid, 1967, págs. 479-487. La bibliografía sobre la misma es muy 
abundante; vid., entre otros, A. BERNÁRDEZ CANTÓN, en el vol. de VV.AA., Derecho Ca­
nónico, Pamplona, 1974, cap. XXI, «Elementos de Derecho Eclesiástico Español», 
págs. 790 y ss.; J . PÉREZ LLANTADA, La libertad religiosa en España y en el Vaticano II, 
Madrid, 1974, passim; G. SUÁREZ PERTIERRA, Libertad religiosa y confesionalidad en el 
ordenamiento jurídico español, Vitoria, 1978, passim. 

' Vid. al respecto A. DE LA HERA, «El derecho de libertad religiosa», en Nues­
tro Tiempo, 140, febrero 1966, págs. 172-191. 

^ Ha publicado los textos de las Leyes Fundamentales que afectan al Dere­
cho eclesiástico J. MALDONADO, op. cit, pág. 479. 

40 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

formulaciones doctrinales, al margen de sus concreciones prácticas^— 
suponía una adecuación plena del ordenamiento civil a las exigencias del 
Derecho divino, entendidas tal y como las formulaba e interpretaba la 
Iglesia católica'. 

Hasta el Vaticano II, frente al problema de la libertad religiosa, la 
doctrina defendida por los autores que representaban el sentir mayori-
tario de la opinión católica era la de la to lerancia\ con raíces en el ma­
gisterio pontificio a partir de León XIIP y en el Derecho Público ecle­
siástico ™; la actitud del ordenamiento jurídico franquista frente a las 
opciones religiosas distintas del catolicismo fue en consecuencia una ac-

° Sobre la adecuación entre la legislación y las actuaciones prácticas del 
poder político bajo el Franquismo, vid. A. DE LA HERA, «Actitud del Franquismo ante 
la Iglesia», en el vol. de VV.AA. (I. C. Iban, coordinador). Iglesia católica y regímenes 
autoritarios y democráticos, Madrid, 1987, págs. 43-70, y del mismo autor «Las re­
laciones entre la Iglesia y el Estado en España (1953-1974)», en Revista de Estudios 
Políticos, 211, enero-febrero 1977, págs. 5-37. 

' Según el Principio II de la Ley de Principios del Movimiento Nacional, de 
17 de mayo de 1958, «la Nación española considera como timbre de honor el aca­
tamiento a la Ley de Dios, según la doctrina de la Santa Iglesia Católica, Apostólica 
y Romana, única verdadera y fe inseparable de la conciencia nacional, que inspira­
rá su legislación». Vid. al respecto P. LOMBARDÍA, «La confesionalidad del Estado, 
hoy», en lus Canonicum, 1,1961, págs. 348-349; A. BERNÁRDEZ, op. cit. págs. 773 y ss. 

^ Vid. las indicaciones que hacemos al respecto en M. J. CIÁURRIZ, op. cit, 
pág. 24. Expone la doctrina de la tolerancia, en relación con el magisterio pontificio 
y el pensamiento católico del siglo XIX, I. MARTÍN MARTÍNEZ, «Doctrina católica actual 
sobre las relaciones entre la Iglesia y el Estado», en VV.AA., Derecho Canónico, cit., 
págs. 665-666. 

' «La Iglesia se hace cargo maternalmente del grave peso de las debilida­
des humanas. No ignora la Iglesia la trayectoria que describe la historia espiritual y 
política de nuestros tiempos. Por esta causa, aun concediendo derechos sola y ex­
clusivamente a la verdad y a la virtud, no se opone la Iglesia, sin embargo, a la to­
lerancia por parte de los poderes públicos de algunas situaciones contrarias a la 
verdad y a la justicia para evitar un mal mayor o conservar un mayor bien» (LEÓN 
XIII, encíclica Libertas de\ 20 de junio de 1888, cit. por I. MARTÍN MARTÍNEZ, op. cit, pág. 
665). 

" «El problema de las relaciones entre el Derecho canónico y el Derecho 
secular es uno de los aspectos, el aspecto jurídico, del de las relaciones entre la Igle­
sia y el Estado, que han venido preocupando a la ciencia eclesiástica y política a tra­
vés de los siglos y sobre el cual incluso se llegó a construir, desde el lado espiritual, 
una ciencia independiente, el llamado lus publicum ecclesiasticum, a base de la te­
oría que, recogiendo, como es natural, principios muy antiguos, recibió expresión 
en los textos pontificios sobre todo de LEÓN XIII (especialmente en la encíclica In-
mortale Dei, de 1 de noviembre de 1885), y fue muy elaborada por los escritores de 
dicha ciencia» (J. MALDONADO, op. cit, pág. 152; vid. de esta misma obra las págs. 155 
y ss., que se refieren a la doctrina de León XIII y del iuspublicismo eclesiástico al 
respecto). 

41 



MARÍA JOSÉ CIÁURRIZ 

titud —más o menos generosa— de tolerancia", que se concretó en una 
serie de normas que afectaban a las manifestaciones de fe acatólicas, el 
culto, la propaganda y el proselitismo, el matrimonio, el «status» de los 
ministros sagrados, etc.". Junto a esa legislación que de un modo u otro 
afectaba a los no católicos en España, el Concordato de 1953, partiendo 
de la preexistente confesionalidad católica estatal, extendía a la Iglesia 
católica y a sus miembros un particular reconocimiento jurídico", que la 
y los convertía en los únicos titulares en España de un auténtico derecho 
de libertad en el terreno religioso". Una libertad, debe decirse, no sola­
mente reconocida, sino tutelada de forma muy específica por el poder pú­
blico'^; tanto que, a veces, sonaba a protección regalista la que el Estado 
ejercía sobre la Iglesia, con todo lo que ello supone de efectivo endeuda­
miento de ésta a aquél '^ 

Las enseñanzas del Concilio Vaticano II supusieron un notable 
avance en esta línea doctrinal, acordes con las modificadas circunstan­
cias ideológicas y sociales en que el mundo del siglo XX se mueve, y pa­
ra atender a las cuales fue precisamente convocado el Concilio". En su 

" Vid. A. DE LA HERA, «La situación jurídica de los no católicos en España 
(1812-1970)», en lus Populi Dei. Miscellanea in honorem Raymundi Bidagor, I, Ro­
ma, 1972, págs. 281-318. Vid. también P. LOMBARDÍA, «Actitud de la Iglesia ante el 
Franquismo», en W AA., Iglesia católica y regímenes autoritarios y democráticos, 
cit., págs. 81-102, y J. MALDONADO, «Los cultos no católicos en el Derecho español», 
en W AA., El Concordato español de 1953, Madrid, 1956, págs. 403-429. 

" Las expone en detalle A. BERNÁRDEZ CANTÓN, «Elementos de Derecho ecle­
siástico español», cit., págs. 780 y ss. 

" La bibliografía sobre el Concordato español de 1953 es casi inabarcable. 
Vid. la que cita —así como sus observaciones al respecto— P. LOMBARDÍA, «Prece­
dentes dei Derecho Eclesiástico español», en J . M. GONZÁLEZ DEL VALLE y otros, Dere­
cho eclesiástico del Estado español, cit., págs. 126 y ss. Una revisión crítica del Con­
cordato en A. DE LA HERA, «Kirche und Staat in Spanien», en Oesterreischisches 
Archiv für Kirchenrecht, 1976, Heft 2/3, págs. 107-132. 

" Vid. P. LOMBARDIA, «Precedentes del Derecho Eclesiástico español», cit., 
págs. 126-130. 

'̂  Vid. P. LOMBARDÍA, op. cit, págs. 119-124. 
' ' Vid. las observaciones al respecto de A. DE LA HERA en «Kirche und Staat 

in Spanien», cit., passim. Claramente queda retratada la utilización de la Iglesia por 
el Franquismo y el sentido de las relaciones entre ambos en estas palabras de S. 
MASTELLONE y A. ÁLVAREZ DE MORALES, en Pensamiento político europeo (1815-1975), 
Madrid, 1991, pág. 401: «La revolución nacionalsindicalista del franquismo no será 
más que una política paternalista de justicia social basada en el Evangelio y la doc­
trina de la Iglesia»; «Lo esencial de toda la constitución ideológica en que se basa 
el régimen de Franco es que es un Estado católico con una visión providencialista 
del régimen y su Caudillo». 

" Sobre la influencia del Concilio en este tema, vid. las observaciones de 
P. LOMBARDÍA, «El Derecho Eclesiástico», en J. M. GONZÁLEZ DEL VALLE y otros. Derecho 
Eclesiástico del Estado español, cit., págs. 80-89. 

42 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

Declaración «Dignitatis Humanae», aquél planteó la doctrina sobre la li­
bertad religiosa desde puntos de vista nuevos y singulares'^ La libertad 
religiosa se nos aparece en la Declaración como una libertad de coacción 
frente al poder civil en cuya virtud éste ha de respetar a todos los hom­
bres en su derecho a elegir libremente la opción religiosa que prefieran y 
a comportarse pública y privadamente de acuerdo con la opción preferi­
da ^̂  La Iglesia se proclama así defensora de un derecho fundamental de 
la persona humana, propio no de los católicos sino de todos los hombres; 
declara el carácter esencial, metajurídico, de tal derecho, concedido por 
Dios al hombre al dotarle de la naturaleza humana; y traslada al Estado 
la carga de reconocerlo, establecer sus márgenes de acción y protegerlo 
frente a cualquier tipo de coacción o limitación indebida^". 

Al haberse proclamado confesionalmente católico comprome­
tiéndose a adecuar su legislación al Derecho divino tal y como lo in­
terpretase la Iglesia, el Estado franquista hubo de atemperar su legisla­
ción^' a la enseñanza propuesta por el magisterio conciliar^^ Fruto de 
esta necesidad y de esta decisión fue la Ley de Libertad religiosa de 
1967". No fue una ley que se refiriese a todas las confesiones religiosas 

' ' También es muy amplia la bibliografía al respecto. Vid. entre otros T. I. 
JIMÉNEZ URRESTI, Libertad Religiosa, Madrid, 1865, passim, y las citas que allí se re­
cogen, así como I. MARTÍN MARTÍNEZ, op. cit, págs. 695-704. 

" Vid. A. DE LA HERA, «El derecho de libertad religiosa», cit., págs. 176-180 
[según el Concilio, el derecho civil de libertad religiosa «a que el hombre tiene de­
recho consiste en : 1) Inmunidad de coacción. 2) Que no se obligue al hombre a ac­
tuar contra su conciencia. 3) Ni se le impida obrar conforme a ella ni en público ni 
en privado» —pág. 176—; se trata de ideas expuestas por A. DE FUENMAYOR en una 
conferencia que el autor glosa en la op. cit.]. El texto conciliar correspondiente de la 
Declaración Dignitatis Humanae reza así en su n.- 2: «Este Concilio Vaticano decla­
ra que la persona humana tiene derecho a la libertad religiosa. Esta libertad consiste 
en que todos los hombres han de estar inmunes de coacción, tanto por parte de per­
sonas particulares como de grupos sociales y de cualquier potestad humana, y es­
to de tal manera que en materia religiosa ni se obligue a nadie a obrar contra su 
conciencia ni se le impida que actúe conforme a ella en privado y en público, sólo 
o asociado con otros, dentro de los límites debidos». 

'" Vid. sobre ello P. J . VILADRICH, «LOS principios informadores del Derecho 
eclesiástico español», cit., par. 3, «El principio de libertad religiosa», págs. 193 y ss. 

'̂ Toda la documentación sobre la tramitación parlamentaria de la Ley de 
Libertad Religiosa de 1969 ha sido publicada por A. DE LA HERA, Pluralismo y Libertad 
religiosa, Sevilla, 1971, págs. 97-246. 

" Vid. P. LOMBARDÍA, «Precedentes del Derecho Eclesiástico español», cit., 
págs. 121-122. 

25 «La doctrina conciliar hizo necesario que el Estado español revisara su 
legislación y, en concreto, el párrafo segundo del art. 6 del Fuero de los Españoles. 
Sólo aboliendo el régimen de tolerancia que éste proclamaba, por el de libertad en 
materia religiosa, estaría acorde la legislación española —que en virtud del núme-

43 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

y a todo tipo de creyentes; precisamente los católicos quedaban fuera 
de su ámbito de aplicación, ya que el ejercicio de la libertad religiosa, 
por lo que a ellos hacía, se regía por las Leyes Fundamentales y por el 
Concordato de 1953; eran las restantes confesiones y sus fieles quienes, 
privados hasta entonces del reconocimiento de justos y oportunos már­
genes de libertad religiosa, verían su situación modificada por obra de 
la nueva norma". 

Se creó así un sistema de doble reconocimiento y protección de 
la libertad religiosa, uno más favorable para la Iglesia católica y sus fie­
les y otro más estricto para todas las restantes confesiones ^̂  Sistema 
que no es hora de discutir en esta ocasión, y al que nos referimos como 
punto de partida, en este terreno, del cambio que supuso en España la 
sustitución de un régimen político por otro, y la entrada en vigor de la 
Constitución con la que alcanzaba su madurez el fenómeno histórico de 
transición a la monarquía parlamentaria y al sistema democrático de 
gobierno. 

LA CONSTITUCIÓN DE 1978 

La Constitución, al consagrar en su artículo 16.1 la garantía de la li­
bertad religiosa, da entrada en su texto a un concepto que ella misma no 

ro II de la Ley de Principios del Movimiento se inspiraba en la Religión Católica—, 
con lo que ésta había establecido en materia de libertad religiosa. En la nueva re­
dacción se sustituyó la actitud tolerante que hasta aquel momento había manteni­
do el Estado, por un régimen de libertad religiosa que coexistía con la confesiona-
lidad católica. El párrafo segundo, en su segunda formulación, decía así: "El Estado 
asumirá la protección de la libertad religiosa, que será garantizada por una eficaz 
tutela jurídica, que, a su vez, salvaguarde la moral y el orden público". El desarro­
llo de este precepto se promulgó el 28 de junio de 1967 en la Ley reguladora del 
ejercicio del derecho de libertad religiosa» (M. J. CIÁURRIZ, op. cit., pág. 25). Vid. tam­
bién A. MoTiLLA, «El proceso de formación del actual sistema de Derecho eclesiásti­
co», en I. C. IBAN, L. PRIETO SANCHIS y A. MOTILLA, Curso de Derecho eclesiástico, Ma­
drid, 1991, págs. 24-29. 

" Vid. A. BERNÁRDEZ CANTÓN, op. cit, págs. 777-778; A. MOTILLA, op. cit, págs. 
28-29. 

'̂  «Con la promulgación de la Ley sobre libertad religiosa —el autor escri­
be en 1975—, en España existen dos sistemas jurídicos para el tratamiento de las 
cuestiones religiosas. El régimen concordatario y de reconocimiento especial para 
la religión católica y el régimen legal, que regula la actividad y constitución de las 
demás confesiones» (A. BERNÁRDEZ CANTÓN, op. cit, pág. 778). 

44 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

elabora^^ pero que no puede dejar de poseer un sentido en la mente del 
legislador: el concepto de libertad religiosa, que el Franquismo pretendió 
tomar de una Declaración conciliar, fuente que no tiene por qué ser deja­
da de lado a la hora de analizar, estudiar o interpretar la Constitución; pe­
ro no ya considerándola como la única fuente posible —la interpretación 
autorizada del derecho divino que lleva a cabo la Iglesia—", sino como 
una entre las varias que en la historia de las ideologías y del Derecho han 
podido ofrecer bases para la recta comprensión dé aquel derecho funda­
mental. Debe notarse, por otra parte, que la Constitución se inicia —ar­
tículo 1.1— con una mención de la libertad que lógicamente supone un 
presupuesto para cualquier otra referencia a la misma en el resto del su­
premo texto normativo^^ Reza así, en efecto, el mencionado artículo: «Es­
paña se constituye en un Estado social y democrático de Derecho, que 
propugna como valores superiores de su ordenamiento jurídico la liber­
tad, la justicia, la igualdad y el pluralismo político». 

a) El c<valor superior» de la libertad 

No corresponde a la norma constitucional hacer definiciones, y por 
otro lado —como hemos dejado apuntado hace un momento al referirnos 
a la Declaración «Dignitatis Humanae»— son múltiples las fuentes del 
más alto nivel que consagran la libertad como un derecho fundamental 
del ser humano. Notemos incluso que la propia Constitución, dentro del 
Título I, «De los derechos y libertades fundamentales», establece en el ar­
tículo 10.2 que «Las normas relativas a los derechos fundamentales y a 

^' La libertad religiosa es «el principio básico de que debe partir toda la 
normativa estatal en materia religiosa» (F. de P. VERA URBANO, Derecho Eclesiástico, 
\, Madrid, 1990, pág. 286). Vid. L. PRIETO SANCHIS, «Principios constitucionales del De­
recho Eclesiástico español», en I. C. IBAN, L. PRIETO SANCHIS, A. MOTILLA, op. cit, págs. 
184-185. 

" Lo cual sólo tiene sentido en el régimen establecido por los Principios 
Fundamentales del Movimiento que estuvieron vigentes bajo el período franquista, 
según ya ha quedado expuesto. Vid. A. MOTILLA, op. cit, pág. 36, con referencia a la 
asunción por el Estado de la doctrina de la Iglesia como sociedad jurídica perfecta 
y a las consecuencias que de ello se derivaban. 

^' Vid. al respecto J. M. GONZÁLEZ DEL VALLE, Derecho eclesiástico español, 2.-
ed., Madrid, 1991, págs. 137-138; J. J. AMORÓS, La libertad religiosa en la Constitu­
ción española de 1978, Madrid, 1984, págs. 169-170; P. LOMBARDÍA, «Derecho ecle­
siástico y libertad religiosa», en Revista de Derecho Público, 90, 1983, pág. 20; E. 
MoLANO, «El Derecho eclesiástico y la Constitución española», en Las relaciones en­
tre la Iglesia y el Estado. Estudios en memoria del Profesor Pedro Lombardía, Ma­
drid, 1989, págs. 289 y ss. 

45 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

las libertades que la Constitución reconoce, se interpretarán de confor­
midad con la Declaración Universal de Derechos Humanos y los tratados 
y acuerdos internacionales sobre las mismas materias ratificados por Es­
paña». Decisión que remite, como fuente de interpretación de la propia 
Constitución, a un concreto texto universal; remisión que no supone la 
exclusión, como criterios de estudio y valoración, de los que han inspira­
do otros muchos solemnes e importantes documentos en que los tiem­
pos han ido recogiendo el patrimonio común de la Humanidad en el cam­
po de los derechos y las libertades fundamentales del hombre^^ 

En esta línea de universal concreción de la idea contenida en el tér­
mino libertad, no puede escaparse al exegeta de la norma constitucional 
la convicción, general en la doctrina, de que la libertad es una de las rea­
lidades más difíciles de definir de todo el mundo de lo jurídico^"; una, se 
ha dicho, «de esas grandes palabras que desafían una definición» ^\ Y 
cuando SÁNCHEZ-AGESTA intenta abarcarla en un concepto, recurre a 
algo tan genérico como es definir «la libertad como el ideal de la civiliza­
ción de Occidente»^', o afirmar que «como se ha advertido muchas ve­
ces, la palabra libertad se acomoda a las más varias definiciones políti­
cas, porque quizá no haya en la retórica política palabra más fluida»^^ 

Y cuando el mismo autor quiere descender a formulaciones más 
concretas del sentido de la libertad, escribirá que, «definiéndola en tér­
minos muy amplios como exención de una necesidad para el cumpli­
miento de un fin, la libertad significa sustancialmente tres cosas, que jue-
gari siempre en toda afirmación concreta de una libertad. Exención o 
independencia o autonomía, por la que se constituye una esfera de auto­
nomía privada, de decisión personal o colectiva protegida frente a pre­
siones que puedan determinarla; poder hacer, esto es, capacidad positi­
va, para llevar a cabo esas decisiones y actuar eficazmente en la vida 
social; libertad de elección, entre hacer o no hacer, o entre varios haceres 
posibles»^*. 

'^ Lo señala D. LLAMAZARES, que ha prestado atención al tenna de la influen­
cia en el Derecho constitucional español de los Tratados internacionales sobre de­
rechos humanos, en su Derecho eclesiástico del Estado. Derecho de la libertad de 
conciencia, Madrid, 1989, págs. 191-195. 

^ «Pocas nociones de la filosofía jurídica ofrecen una gama de significados 
tan plurales como la libertad» (L. PRIETO SANCHIS, op. cit, pág. 184). 

'̂ C. RossiTER, The Pattern of Liberty, Cornell U.P. 1958, cit. por L. SÁNCHEZ 
AGESTA, Sistema político de la Constitución española de 1978, 6.- ed., Madrid, 1991, 
pág. 122. 

^̂  L. SÁNCHEZ AGESTA, op. cit, pág. 121. 

^̂  L. SÁNCHEZ AGESTA, op. cit, pág. 122. 
^' L. SÁNCHEZ AGESTA, op. cit, pág. 122. Los subrayados son del autor. 

46 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

Se enriquece esta ¡dea con la consideración de PECES-BARBA, que 
pone en relación la libertad y los restantes valores superiores recogidos 
en el texto constitucional con la función de justicia que a la propia Cons­
titución corresponde. «Por la función de justicia—escribe—, la Constitu­
ción establece los valores superiores, y así los denomina el artículo 1.1, 
los principios éticos que dirigen y explican los objetivos máximos del Or­
denamiento Jurídico»; «la función de justicia expresa la recepción en la 
Constitución de valores éticos que el poder democrático asume como 
propios y los convierte en valores políticos. Son los que SCHMITT llama 
decisiones políticas fundamentales, que el poder constituyente traslada a 
la Constitución como valores jurídicos» ̂ ^ 

La idea de libertad se nos aparece, pues, como un valor ético que 
deviene un valor político. Ello supone que se trata de un valor universaP^• 
en primer lugar, porque toda ética trata de serlo y, en segundo, porque la 
Constitución ha de operar con valores éticos universales, no con los pro­
pios de una confesión religiosa o de una ideología limitadas, que dejase 
fuera de la libertad a una parte de los destinatarios de la norma constitu­
cional. No tendría, en otro caso, sentido, la remisión del artículo 10 a la 
Declaración Universal de Derechos Humanos^'; y no porque ésta lleve 
en su titulación el adjetivo de universal, sino porque los valores recogidos 
en el artículo 1.1 han de responder a la idea universal de Estado demo­
crático ^^ con proyección en todo el mundo en el presente momento de la 
Historia^'. 

Tal condición de universal del valor ético de la libertad en un con­
texto democrático supone que necesariamente el valor político que la 
Constitución acoge es expresión de aquél. En consecuencia, en la situa­
ción de pacífica y libre convivencia social y política que la Constitución 
instaura y preside, la libertad ha de reconocerse a todos. La universalidad 
no puede ser tan sólo una condición de teórica aplicabilidad a toda so-

^̂  G. PECES-BARBA, «Prólogo» al vol. La Constitución Española de 1978, Ma­
drid, 1990, pág. 14. 

^ Vid. las consideraciones sobre la universalidad, no solamente en el es­
pacio sino también en el t iempo —«el derecho de libertad de conciencia es, en últi­
ma instancia, el verdadero protagonista de nuestra historia»—, que hace D. LLAMA­
ZARES en su op. cit., págs. 13-14. 

^ Ha llamado sobre ello la atención J . FERRER ORTIZ, «LOS principios consti­
tucionales del Derecho eclesiástico como sistema», en VV.AA., Relaciones entre la 
Iglesia y el Estado, cit., pág. 315. 

^ Así lo subraya D. LLAMAZARES, op. cit., pág. 16. 

' ' . Una muestra de la recepción en Europa del principio de la libertad, y en 
concreto de la libertad religiosa, nos la ofrece C. CORRAL SALVADOR, La libertad reli­
giosa en la Comunidad Económica Europea, Madrid, 1973. 

47 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

ciedad democrática del valor de la libertad", sino un efectivo reconoci­
miento de que éste corresponde como derecho propio a todos y cada uno 
de los ciudadanos. Como veremos enseguida, los límites de la libertad 
son los límites de la justicia, que ya la Romanidad había definido con la 
trilogía del «honestum vivere, alterum non laedere, ius suum cuique tri-
buere». 

b) Libertad e igualdad 

Pero subráyese además que el segundo valor recogido en el ar­
tículo 1.1 es el de la igualdad. En principio, la igualdad tendría que en­
tenderse como la misma libertad para todos*'. 

Por otra parte, el principio romano que acabamos de recordar no 
supone un igual derecho para todos, sino «su» derecho para cada uno, 
y los derechos no pueden ser ni son todos los mismos. La polémica en 
torno al sentido de la igualdad y a la relación de ésta con la l ibertad es 
clásica en la doctrina". Resulta axiomática la afirmación de que no se 
puede tratar igual a los desiguales, pues en tal «summum ius» se es­
condería una «summa iniuria»". Pero no es menos cierto que median­
te la proclamación de la primacía de la libertad sobre la igualdad, que 
sería la posición opuesta, se puede asimismo incidir en notorias injus­
ticias, que eliminarían de hecho el papel en el ordenamiento del princi-

" «La libertad de conciencia no es sólo una utopía, es una utopía cierta y 
definida y, aunque parezca paradoja, alcanzable» (D. LLAMAZARES, op. cit, pág. 13). 

" «La no autonomía de la igualdad con respecto a la libertad aparece así 
expresada netamente: los hombres han de ser iguales en la libertad» (A. DE LA HERA, 
Pluralismo y Libertad Religiosa, Sevilla, 1971, pág. 32); «lo que el ordenamiento ju­
rídico persigue no es la igualdad o la libertad por separado, sino la igualdad de to­
dos los ciudadanos, no sólo en la titularidad, sino también en el ejercicio de la l i­
bertad. Se trata de un solo derecho y de un solo principio: Igualdad en la libertad» 
(D. LLAMAZARES, op. cit, pág. 651). 

" «Ambos derechos reclaman un respeto absoluto, que en ocasiones es 
imposible concederle a uno sin lesionar las exigencias del otro» (A. DE LA HERA, op. 
cit, pág. 46). Vid. asimismo F. ONIDA, Uguaglianza e liberta religiosa nal separatis­
mo statunitense, Milano, 1970, págs. 11-12, con la abundante bibliografía allí ci­
tada. 

" «La equidad exige tratar igualmente lo igual y desigualmente lo desi­
gual»; «lo incompatible con el mandato del artículo 14 no es cualquier desigualdad, 
sino sólo la no susceptible de justificación razonable suficiente» (D. LLAMAZARES, op. 
cit, pág. 652). 

48 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

pió superior —valor ético transformado en valor jurídico— de la igual­
d a d " . 

La doctrina ha insistido en todo caso en la idea de que «la libertad 
es el auténtico valor superior. Los demás enunciados por el artículo 1.1, y 
otros que puedan añadírsele, son derivados de la libertad» *^ «Por su par­
te, la igualdad es un concepto relacional, una simple ecuación entre dos co­
sas o magnitudes que se comparan y que pueden ser o no valiosas. En 
efecto, la igualdad no es nada en sí. Hace falta saber en qué o de quién hay 
o no igualdad... Lo valioso está en lo que se compara, no en la compara­
ción, que es, como digo, simple ecuación, concepto matemático, ente de 
razón. Lo valioso está en esos derechos y bienes, no en la igualdad con que 
los tenemos o carecemos»''^ Pues bien, aun partiendo de este concepto de 
la igualdad, el valor que la vigente Constitución española proclama y que 
se reconoce como supremo", el de la libertad, sería y es incluso lo verda­
deramente valioso, y valga la redundancia. La igualdad con que lo posee­
mos supone entonces el grado de libertad que cada ciudadano posee y que 
ve reconocido y tutelado por el ordenamiento " I ¿Cuál debe ser ese grado? 

c) Libertad, igualdad y justicia 

Entra aquí en juego el tercer valor superior del ordenamiento, la 
justicia. También para TORRES DEL MORAL estamos ante un valor rela-

" «La igualdad religiosa ante la ley no tiene nada que ver con la uniformi­
dad. Significa que fornña parte del común y radical patrimonio jurídico del ciudada­
no español la titularidad, en igualdad de calidad y trato ante la ley, del derecho de 
libertad religiosa. Con independencia de cualquier circunstancia, al margen del sig­
no de sus convicciones religiosas, sólo por ser ciudadanos, todos los españoles tie­
nen en su patrimonio jurídico el mismo derecho fundamental de libertad religiosa» 
(P. J . ViLADRicH, op. cit, pág. 225). 

*' A. TORRES DEL MORAL, Principios de Dereclio Constitucional español, 3.- ed., 
Madrid, 1992, pág. 50. 

'° A. TORRES DEL MORAL, op. cit, págs. 50-51. 
" Vid. L. SÁNCHEZ AGESTA, op. cit, págs. 122-123. 
^ L. SÁNCHEZ AGESTA señala con precisión la dimensión social de la libertad, 

que evita que la «esfera de libertad pueda a su vez parecer propicia a la realización 
de un individualismo», dimensión en la que juega el principio de igualdad como ba­
se de la «sociabilidad inherente al desenvolvimiento y perfección de la personali­
dad», que implica «la solidaridad de la vida comunitaria». «Libertad personal —aña­
de el mismo autor— significa, desde luego, autonomía, poder y capacidad de 
opción de la persona, pero también significa al mismo tiempo respeto y coopera­
ción para realizar el derecho ajeno, servicio y lealtad a una comunidad y al orden en 
que se articula el bien público, como prestación de las condiciones para la libertad 
efectiva de todos y cada uno» (op. cit, págs. 123-124). 

49 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

clonado con la libertad, del mismo modo que sucede con la igualdad. 
«Con la justicia, tan cercana a la igualdad, ocurre otro tanto. Lo que de­
seamos y valoramos es lo que nos falta injustamente. Y lo que reclama­
mos, en realidad, no es justicia, sino los derechos y bienes que nos faltan 
y que consideramos nuestros o que se nos deben. La justicia se nos eri­
ge como valor, lo mismo que la igualdad, mediante un proceso (legítimo) 
de abstracción»''^ 

Entiendo que lo que con estas palabras quiere expresarse es que 
igualdad y justicia son valores instrumentales, sin los cuales no se puede 
garantizar el disfrute de la libertad. La libertad solamente será un valor 
superior del ordenamiento, siendo el valor supremo de origen ético ca­
paz de presidir un ordenamiento jurídico, si el propio ordenamiento está 
en condiciones de garantizarla a todos los titulares de tal derecho funda­
mental de la persona. No todos precisarán, en función de sus circunstan­
cias personales ante el ordenamiento, de la misma libertad; pero todos 
precisarán de la máxima libertad que necesiten y les corresponda como 
derecho. Ése es el sentido de la igualdad de todos ante la ley, y en con­
secuencia de la consideración de la igualdad como un valor superior del 
ordenamiento. Si no figurase la igualdad en tal posición dentro del texto 
constitucional, la libertad se convertiría en una entelequia, una procla­
mación de derechos sin verdadera efectividad real. En este sentido se ha 
dicho que la libertad no es posible sin la igualdad ni ésta sin aquélla. «La 
igualdad y la libertad en cuanto principios informadores y en cuanto de­
rechos subjetivos, han sido con frecuencia entendidos como escindibles 
e, incluso, al menos ocasionalmente, como contradictorios. De ahí que en 
algunos modelos del Derecho comparado se subordinara el uno al otro 
(la libertad a la igualdad en el francés, o ésta última a la primera en el ale­
mán). Se trata de dos derechos subjetivos y de dos principios fundamen­
tales inseparables; en tanto que valores a realizar por el ordenamiento, 
no son posibles el uno sin el otro»^". 

Y el mismo valor instrumental, en su esfera, posee entonces la jus­
ticia^'. Un recorte ilegítimo de la l ibertad, o una limitación indebida de la 
igualdad, suponen una infracción de la justicia, una situación in justa" . Al 

•̂  A. TORRES DEL MORAL, op. cit, pág. 51. 

^ D. LLAMAZARES, op. cit, pág. 651. 
' ' «En esa dialéctica de creación y aplicación del Derecho, junto a la cade­

na de validez de las normas, que se fundamenta en la autoridad y en la habilitación 
de las superiores normas de producción, respecto de las inferiores que son de eje­
cución, y así sucesivamente, y que es un criterio formal, el kelseniano de la cons­
trucción gradual del ordenamiento, existe una cadena de justicia que supone el pro­
gresivo desarrollo de esos valores superiores» (G. PECES-BARBA, op. cit, pág. 14). 

^̂  «¿Qué significa la igualdad junto a la justicia y, por tanto, distinta de és­
ta? Probablemente una idea más o menos vaga de igualdad de hecho» (S. BASILE, 

50 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

mismo t iempo, la consecución de la justicia es un objetivo o tal vez sea 
mejor decir el objetivo supremo del Derecho. Y la justicia, en cuanto ins­
trumento de acción del ordenamiento, garantiza la efectividad de la li­
bertad y la igualdad. Es justo que los hombres vean tutelado su derecho 
a la libertad y a la igualdad, y consiguientemente cabe señalar la justicia 
como un valor superior del ordenamiento. 

d) La función de justicia de la Constitución 

Sin embargo, no debe descuidarse el hecho de que una afirma­
ción de PECES-BARBA, recogida más arriba y coherente con una notoria 
dirección doctrinal entre los intérpretes de la Constitución, requiere una 
explicación que la clarifique. Afirmaba PECES, en efecto, que «toda 
Constitución y también la española de 29 de diciembre de 1978 entre 
ellas, realiza tres funciones: la de seguridad, la de justicia y la de legiti­
midad» ^^ Y, al ocuparse de la segunda, será cuando afirme que «por la 
función de justicia la Constitución establece los valores superiores» " . 
Pero, dado que entre esos valores superiores uno es precisamente la 
justicia, parece esconderse una petición de principio en la idea de la fun­
ción de justicia que establece el valor de la justicia. 

Tal vez quepa ver claro en este punto si se recurre al artículo 117.1 
del texto constitucional, primero del Título VI, «Del Poder Judicial»; «La 
justicia —dice— emana del pueblo y se administra en nombre del Rey por 
Jueces y Magistrados integrantes del poder judicial». Así cabe entender 
que la justicia sea un valor instrumental al servicio de la dignidad de la 
persona humana, garantizado por la Constitución en cuanto realidad pre­
via a la misma, que emana del pueblo y que se actúa mediante mecanis­
mos judiciales pero no solamente mediante mecanismos judiciales; éstos 
tienen la misión de hacer efectivo en últ imo extremo el respeto a la justi­
cia que ha de inspirar todo el ordenamiento^S siendo esta inspiración la 

«Los "valores superiores", los principios fundamentales y los derechos y libertades 
publicas», en VV.AA., La Constitución española de 1978, estudio sistemático dirigi­
do por A. PREDIERI y E. GARCÍA DE ENTERRIA, Madrid, 1981, pág. 272). 

^' G. PECES-BARBA, op. cit., pág. 12. 
" G. PECES-BARBA, op. cit, pág. 14. 
== «Función de justicia de la Constitución es sinónimo de desarrollo de los 

contenidos materiales de la misma, y en cierto sentido, superación de la dialéctica 
iusnaturalismo positivismo, con el reconocimiento de una moral legalizada. Como 
es notorio, si se conoce la jurisprudencia del Tribunal Constitucional, la garantía de 
la Constitución, su preservación ante las normas inferiores alcanza a esta función 

51 



MARÍA JOSÉ CIÁURRIZ 

forma primera y fundamental de actuación del principio de justicia a tra­
vés de la ley suprema. 

Por lo que no carece de fundamento la crítica que se ha hecho al 
artículo 1.1 de la Constitución por el olvido entre los valores superiores 
del ordenamiento de la dignidad de la persona humana, a cuyo servicio 
se consagra la justicia que realiza una doble función: determina el grado 
de libertad e igualdad a reconocer y tutelar a cada persona y proporcio­
na los medios precisos para su real efectividad ^̂  

e) Libertad y pluralismo 

Aún se complementa la relación de valores superiores con la men­
ción del pluralismo político. Se ha considerado que «la identificación de 
los valores constitucionales se entorpece también por la mención expre­
sa que el artículo 1.1 hace del pluralismo político... cuando es, más bien, 
un principio político estructural a través del cual —pero no de él solo— 
se realiza el valor libertad»"; «el pluralismo político no es en sí mismo un 

de justicia» (G. PECES-BARBA, op. cit, págs. 14-15). Debe sin embargo tenerse en 
cuenta que la existencia de una moral legalizada puede provenir de un positivismo 
que de hecho no sólo no haya superado su dialéctica con el iusnaturalismo, sino 
que haya pasado por encima de ella. También se ha dicho por la doctrina, hacien­
do eco de la dificultad de concretar a través de los Tribunales una realización plena 
de los valores superiores del ordenamiento, que «aun admitiendo que estos "valo­
res superiores" tengan.un significado de alguna manera precisable, puesto que se 
trata de "valores" y puesto que entre los "valores" se establecen, por regla gene­
ral, órdenes de prioridad... se trataría de entender entre otras cosas qué es lo pri­
mero: la libertad, la justicia, la igualdad o el pluralismo político. ¿O es que quizá el 
orden de prioridad obedece al orden en que han sido escritos en la fórmula del ar­
tículo 1.-? El Tribunal Constitucional español, en el caso de que quisiese seguir al 
Tribunal alemán en el tema de la jerarquía de los valores constitucionales, recibiría 
de las indicaciones del artículo 1.- un fuerte apoyo para emprender este camino, pe­
ro nada más» (S. BASILE, op. cit, págs. 272-273). 

=5 «El constituyente, sin embargo, ha igualado la libertad con los demás va­
lores superiores, ha incluido dentro de ellos al pluralismo político y ha excluido la 
dignidad de la persona humana. Todo ello en una pirueta difícilmente inteligible en 
la que este valor de la dignidad humana no goza de la misma protección constitu­
cional que los valores del artículo 1.1 ni que algunos derechos y libertades que son 
consecuencia suya y que sin ella carecerían de significado» (A. TORRES DEL MORAL, op. 
cit, pág. 51). 

" A. TORRES DEL MORAL, op. cit, pág. 51. Por su parte, escribe S. BASILE {op. 
cit, pág. 272): «El "plural ismo polít ico", evidentemente, no puede ser una simple 
aspiración ideal ni, en sentido propio, algo que deba propugnarse: será o no será 

52 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

valor sino un resultado —valioso, eso sí— de la libertad, al tiempo que un 
eficaz medio de defender e incrementar esa libertad» ^̂  

Quizás esta visión del que la Constitución considera cuarto valor 
superior del ordenamiento esté muy mediatizada por el texto del artícu­
lo 6 de la propia norma suprema, según el cual «los partidos políticos 
expresan el pluralismo político». Éste, como valor superior del ordena­
miento, se recoge sin duda en el artículo 6 en uno de sus aspectos, pe­
ro no se agota en él; los partidos no son la única expresión posible del 
pluralismo político, que reducido a la idea literal que en sí parece con­
tener la expresión ha sido objeto de una severa crítica —en relación con 
su presencia en el artículo 1.^— por parte de la doctrina^^ Supone tal va­
lor la aceptación de la pluralidad de opiniones sobre la convivencia so­
cial que abarca los aspectos todos de la vida humana, incluidos los re­
ligiosos^". No solamente es el hombre titular de un derecho a la libertad, 
sino que éste se actúa mediante la igualdad de todos ante la ley, la ga­
rantía de que la atribución de la libertad se hará con justicia —dar a ca­
da uno lo suyo— y de que esa misma libertad supone la discrepancia de 
pareceres hasta sobre la realidad misma de la libertad gozable por cada 
ser humano en el marco de la convivencia en la «polis», en la vida so­
cial y política. 

IV. LOS ACUERDOS CON LA SANTA SEDE DE 1979 

Obviamente, en este marco constitucional no cabía mantener el ré­
gimen de libertad religiosa heredado del sistema político precedente, tal 

un aspecto de la realidad político-institucional que, de por sí, no depende sólo del 
Derecho y que, por lo que se refiere al Derecho, depende de él sólo bajo el perfil de 
la garantía de ciertos derechos tradicionales de libertad. Una vez asegurados estos 
derechos, la obligación del Estado respecto al "pluralismo político" se ha agotado, 
y no hay nada que "propugnar"». 

^ A. TORRES DEL MORAL, op. cit, pág. 51. 
^ Vid. S. BASILE, op. cit, págs. 266 y ss., con las referencias allí contenidas. 
*° «La necesidad de una libertad creadora de pluralismo conduce a que 

mientras en la titularidad de los derechos no puede haber diferenciación, en el te­
rreno de su ejercicio, naturalmente, cada sujeto se manifiesta según su libre, pro­
pia y singular particularidad, de donde la igualdad radical, como sujeto de derecho, 
se traduce en el orden social de una convivencia pluralista. Este principio de igual­
dad, de otra parte, tenemos que referirlo a la concepción integral de la libertad re­
ligiosa, que con sus luchas y rechazos siempre se ha manifestado de múltiples for­
mas» (J. GoTí ORDEÑANA, Sistema de Derectio eclesiástico del Estado, Donostia, 
1991, pág. 276). 

53 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

como ha quedado descrito líneas arriba^\ La existencia de una doble re­
gulación, una por vía ajena a la Ley de Libertad Religiosa, en favor de la 
Iglesia católica, y otra notablemente más restrictiva para el resto de las 
confesiones en el ámbito de dicha Ley, suponía una clara contradicción 
con el artículo 1.1 de la Constitución°^- de haber éste limitado su enume­
ración de los principios superiores a la libertad, hubiese cabido mantener 
aquellas diferencias entre la libertad religiosa reconocida por la Ley de 
1967 y la establecida para la Iglesia católica por vía concordataria y a tra­
vés de las Leyes Fundamentales ^̂ • pero precisamente la mención en el 
texto constitucional de la igualdad, la justicia y el pluralismo, en el senti­
do que hemos procurado exponer líneas arriba, marcaba una exigencia 
que solamente a través de una nueva legislación podría plasmarse. 

De hecho, y sin embargo, simultáneamente con la elaboración de 
la Constitución negoció el Estado español con la Santa Sede la sustitu­
ción del Concordato de 1953. 

Ya en 1976, pocos meses después de la muerte del General Fran­
co y de la consiguiente instauración de la Monarquía, uno de los prime­
ros actos del Gobierno Suárez^* había sido la firma de un Acuerdo con la 
Santa Sede, que modificaba en varios puntos al Concordato^^ Este pri­
mer Acuerdo no afectó al tema de la libertad religiosa, no tocando a ésta 
ninguno de los puntos que contenía ^̂  Pero supuso ya un anuncio de la 
voluntad del nuevo régimen para cambiar sustancialmente las bases de 
la política religiosa, puesto que entrañaba la interrupción de un sistema 
de estrecha enfeudación mutua entre la Iglesia católica y el Estado: el 

" Vid. sobre el proceso de transición A. MOTILLA, op. cit, págs. 30 y ss. 
°̂  Vid. P. LoMBARDÍA, «Precedentes del Derecho eclesiástico español», cit., 

págs. 130-131. 
°' Naturalmente, siempre que se admitiese la posibilidad de un concepto 

autónomo de la libertad al margen de la igualdad, olvidando el peligro de indivi­
dualismo insolidario a que tal concepto conduciría y que ya vimos que era señala­
do por L. SÁNCHEZ AGESTA {op. cit, pág. 123), y olvidando asimismo las indicaciones 
—que recogíamos más arriba— de D. LLAMAZARES {op. cit, pág. 651) sobre la igual­
dad en la libertad. 

" «Es nuevamente necesario subrayar el dato significativo del fulgurante 
acuerdo de voluntades entre la Iglesia y el Estado que se produce en el primer Go­
bierno presidido por Suárez» (A. MOTILLA, op. cit, pág. 39). 

^ «Bastaron tres semanas para que se firmara el Acuerdo de 1976, primer 
peldaño en la sustitución del Concordato de 1953 por un régimen jurídico que se 
adecuara a lo que entendían las partes eran las nuevas circunstancias sociales y 
eclesiales» (A. MOTILLA, op. cit, pág. 39). 

^ Vid. sobre el contenido del Acuerdo A. DE LA HERA, «Comentario al acuer­
do entre la Santa Sede y el Estado Español de 28 de julio de 1976», en lus Canoni-
cum, XVI, 1976, págs. 153-163. 

54 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

Acuerdo de 1976 suprimió precisamente dos de los privilegios que goza­
ban de una más larga tradición —muchos siglos— en nuestro ordena­
miento: el derecho de presentación^' y el privilegio del fuero^^ A partir de 
ese momento, la tutela del Estado sobre la Iglesia fue mucho menor, y se 
anunciaba un verdadero sistema de separación, que hubo de llegar en 
1979, y que resultaba mucho más coherente con la no confesionalidad 
del Estado proclamada por la Constitución al establecer cuáles iban a ser 
los principios superiores del sistema jurídico^^ 

Entre 1976 y 1978 subsiste el Concordato, cuyo carácter obsoleto 
no se le oculta sin embargo a nadie'". Si duras habían sido las críticas al 
mismo en los últimos años del régimen franquista —incluso provenien­
tes de juristas de probada ortodoxia católica y de un importante sector de 
canonistas, así como de significados representantes de la propia jerar­
quía y el c lero—'\ las mismas se hicieron generales bajo la Monarquía. 
No se trataba ya de argumentar la incapacidad demostrada por el Con­
cordato para resolver problemas en los años del Franquismo'^ sino de 
explayar una realidad evidente: las bases ideológicas de la democracia 
parlamentaria que se quería instaurar contrastaban con determinados e 
importantes preceptos concordados. De ahí que ambas Altas Partes ini­
ciasen pronto una renovación de sus relaciones que ya anunció el Acuer­
do de 1976; la correspondiente negociación condujo a la sustitución del 
Concordato por una serie de Acuerdos parciales, monotemáticos, que es-

" Vid. al respecto, en relación con el Acuerdo de 1976 y la renuncia al pri­
vilegio de presentación, T. GARCÍA BARBERENA, «Nombramiento de obispos», en 
VV.AA. (dirección, C. CORRAL y L. DE ECHEVERRÍA), LOS Acuerdos entre la Iglesia y Espa­
ña, Madrid, 1980, págs. 129-139. 

^ Sobre este punto del Acuerdo de 1976, vid. F. LODOS, «Renuncia al pri­
vilegio del fuero», en VV.AA., Los Acuerdos entre la Iglesia y España, cit., págs. 
141-152. 

'̂ Vid. las observaciones, seguidas luego por buena parte de la doctrina, 
que hace P. J . VILADRICH sobre la no confesionalidad y el principio de laicidad del Es­
tado español a raíz de la Constitución de 1978, en su op. cit, págs. 214 y ss. 

'° «Después de la celebración del Concilio Vaticano II el Concordato de 
1953 entró en una situación de crisis» (P. LOMBARDÍA, op. cit, pág. 127). 

" «Las dos razones más frecuentemente invocadas en el período en que se 
desenvolvió la crisis del Concordato fueron su falta de sintonía con la doctrina del 
Concilio Vaticano II y de adaptación a las nuevas circunstancias de la sociedad es­
pañola» (P. LOMBARDÍA, op. cit, pág. 127). 

'̂  «Dado que el Concordato surgió en una época de armonía entre la San­
ta Sede y el Estado español y que no fue concebido con ánimo innovador, su arti­
culado se redactó reflejando la cordialidad de unas relaciones y no como norma cla­
ra, apta para resolver situaciones conflictivas. De aquí las fundadas críticas acerca 
de la imprevisión de algunos de sus artículos, que habrían de originar difíciles pro­
blemas de interpretación en momentos en los que las relaciones Iglesia-Estado se 
desarrollaron con mayor tirantez» (P. LOMBARDÍA, op. cit, pág. 127). 

55 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

tuvieron concluidos en 1978 a la vez que la propia Constitución", y que 
hubiesen podido firmarse antes que ésta; para no hacerlo así, se esperó 
unos días, y promulgada la Constitución el 29 de diciembre de 1978, el 3 
de enero de 1979 se procedió a la firma de los Acuerdos". 

Son éstos cuatro, como de todos es sabido, que se suman al de 1976 
para constituir el conjunto de los textos pacticios que rigen hoy las rela­
ciones Iglesia-Estado en España; y el haberse presentado bajo tal forma — 
varios Acuerdos firmados conjuntamente— en lugar de bajo la habitual de 
un único concordato tratando todos los temas, fue el resultado de la tesis, 
que se expuso ampliamente por importantes sectores de la doctrina, de 
que los Acuerdos facilitaban con ventaja sobre el Concordato las relaciones 
de la Iglesia con el Estado en momentos de especiales dificultades para las 
mismas". De hecho, la opción por un sistema de Acuerdos en lugar de por 
un sistema de Concordato presenta en sí misma una aparente ventaja: un 
Acuerdo concreto puede ser revisado o denunciado sin incidir sobre los de­
más; pero ¿es que sería imposible revisar parte de un concordato sin tocar 
el resto de sus prescripciones? Y, por otra parte, sumados los cuatro Acuer­
dos de 1979, más el de 1976 y uno residual de 1962 que continúa vigente y 
que se firmó entonces al margen del Concordato", en realidad están de he­
cho cubiertas todas o casi todas las materias de mutuo interés que hubie­
se podido regular un Concordato". Los Acuerdos sustituyeron al Concor-

" Una historia detallada de la negociación que condujo a los Acuerdos, en 
J. M. DÍAZ MORENO, «Historia del Texto», en VV.AA., Los Acuerdos entre la Iglesia y 
España, cit., págs. 79-95. 

" Publica los Acuerdos, acompañados de documentación sobre los mis­
mos, C. CORRAL en el cap. XXIX, «Textos oficiales», de la obra de VV.AA., Los Acuer­
dos entre la Iglesia y España, cit., págs. 777-810. 

" Vid. al respecto, entre otros muchos autores, J. GIMÉNEZ Y MARTÍNEZ DE CAR­
VAJAL, «Los concordatos en la actualidad», en VV.AA., Derecho Canónico, cit., págs. 
755-760, con la bibliografía que allí se recoge. 

'* Se trata del Convenio del 5 de abril de 1962, que regula la eficacia de los 
estudios civiles que se realizan en universidades eclesiásticas; puede verse sobre el 
mismo A. DE FUENMAYOR, El Convenio entre la Santa Sede y España sobre universi­
dades de estudios civiles, Pamplona, 1965. 

" Con la firma de los Acuerdos «queda resuelta la antigua polémica acer­
ca de si el Concordato de 1953 debía ser sustituido por un nuevo Concordato o por 
una pluralidad de acuerdos. Formalmente se da la razón a los sostenedores de la úl­
tima tesis, pues es evidente que nos encontramos ante una pluralidad de textos nor­
mativos; pero hay que conceder que una pluralidad de acuerdos, negociados si­
multáneamente, f irmados y ratificados en la misma fecha, y que pretenden regular 
la totalidad de las cuestiones Iglesia-Estado, es algo que se parece extraordinaria­
mente a un Concordato... La unidad de un Concordato o de un Código no se deriva 
de la unidad de documento o de cronología, sino de la temática y la normativa» (I. 
C. IBAN, «El sistema de fuentes del Derecho eclesiástico», en I. C. IBAN, L. PRIETO SAN-
CHIS, A. MoTiLLA, op. cit, pág. 149). El mismo parecer en J . FORNES, El nuevo sistema 
concordatario español (Los acuerdos de 1976 y 1979), Pamplona, 1979, pág. 17. 

56 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

dato en un clima de laicismo estatal y separación Iglesia-Estado, salvando 
la posibilidad del entendimiento entre las dos Partes por una vía no sim­
plemente táctica; su perfección técnica no es en cambio superior a la del 
Concordato de 1953, y probablemente es inferior. 

V. EL NUEVO ORDEN CONSTITUCIONAL 

a) La situación creada por la Constitución y por los Acuerdos 
con la Santa Sede 

La situación, pues, a partir de enero de 1979, es la siguiente: a) la 
Constitución, sin proclamarlo con palabras expresas, establece un laicis­
mo de Estado abierto a la cooperación con las confesiones religiosas; b) 
y ello sobre la base de los principios de libertad e igualdad, que suponen 
un trato justo a las plurales opiniones y actitudes religiosas de los ciuda­
danos. Pero, al mismo t iempo, el artículo 16.3, a la vez que establece que 
«ninguna confesión tendrá carácter estatal», obliga a los poderes públi­
cos a tener en cuenta «las creencias religiosas de la sociedad española» 
y asimismo a mantener las «consiguientes relaciones de cooperación con 
la Iglesia Católica y las demás confesiones». Es lo que la doctrina ha ca­
lificado como los «principios constitucionales del Derecho Eclesiástico 
español», y que son el principio de libertad religiosa, el principio de acon-
fesionalidad y el principio de cooperación'^ 

La propia redacción del texto constitucional, en cuanto que le de­
dica una especial mención, supone ya el mantenimiento de una diferen­
cia entre la Iglesia católica y el resto de las confesiones religiosas con 
adeptos en España". Y, como ha quedado dicho, el 3 de enero de 1979, 
apenas unos días tras la entrada en vigor de la Constitución, el Estado y 
la citada Iglesia f irmaron los Acuerdos que, por el momento, suponían 
una situación jurídica distinta, en nuestro ordenamiento, para la confe­
sión religiosa mayoritaria en el país^°. 

™ Vid. particularmente P. J . VILADRICH, op. cit., págs. 193 ss.; F. DE P. VERA UR­
BANO, op. cit, pág. 286. 

™ Vid. al respecto A. BERNÁRDEZ CANTÓN, «La mención de la Iglesia católica 
en la Constitución española», en VV.AA, Relaciones entre la Iglesia y el Estado, cit., 
págs. 403-420; P. J. VILADRICH, epígrafe «La mención explícita de la Iglesia católica en 
la Constitución», op. cit, págs. 230-234. 

°° Subraya aún esa singularidad de los Acuerdos I. C. IBAN, op. cit, págs. 
148-149, al escribir: «Hay que tener en cuenta la fecha de la f i rma de los Acuerdos 

57 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

No entraremos aquí en la cuestión de las razones por las que es­
ta Iglesia fue objeto de una mención especial en la norma suprema, pues 
ya la doctrina ha analizado suficientemente el tema°\ Pero sí hemos de 
subrayar que tal mención no podía suponer por sí misma una mayor li­
bertad para la Iglesia católica, con merma del principio de igualdad en 
relación con las demás confesiones ^̂  El Estado, a través del artículo 
16.1, se comprometía a mantener relaciones de cooperación con todas 
las confesiones religiosas existentes en el país; que al mencionarlas se 
señale a una distinguiéndola de las demás puede obedecer a motivos 
históricos, sociológicos, etc., pero no suponer una ruptura de las exi­
gencias del artículo 1.1 de la propia norma suprema. En todo caso, y sin 
pretender obtener aquí mayores consecuencias de ello, el principio su­
perior de la justicia —no menos inspirador del ordenamiento que los de 
libertad, igualdad y pluralismo— sí que podía exigir esa mención de la 
Iglesia católica, cuya presencia en el país y cuyas posibilidades de coo­
peración con el Estado se multiplican por cifras altísimas si la compara-

en 1979: éstos son f irmados apenas una semana después de la entrada en vigor 
de la Constitución, lo cual significa que como quiera que en la ratificación parla­
mentaria de los mismos no se alteró ni tan siquiera mínimamente su contenido — 
como, por otra parte, establece el procedimiento parlamentario previsto para la 
aprobación de tratados internacionales—, el pretender que los Acuerdos son un 
desarrollo del principio de cooperación previsto en el art. 16 de la Constitución no 
sería sino la adopción de una postura rígidamente formalista que, inevitablemen­
te, llevaría a realizar un análisis equivocado de sus resultados». Tesis discutible, 
puesto que un texto incluso previo a la Constitución —que no es el caso, al me­
nos formalmente—, «praeter constitutionis» (como llama el propio IBAN, pág. 149, 
a los Acuerdos), puede ser aceptado por el Parlamento precisamente porque su 
contenido suponga un desarrollo o aplicación de un principio constitucional, ha­
biendo el propio Parlamento podido rechazar en bloque los Acuerdos, negándo­
se a ratificarlos, de haber considerado que no podían ser encajados en el desa­
rrollo constitucional del mismo modo que otros Acuerdos posibles posteriores a 
la Ley suprema. 

' ' Vid. la obra de A. BERNÁRDEZ CANTÓN, cit., que ofrece además bibliografía 
al respecto; de interés también J . M. GONZÁLEZ DEL VALLE, «Posición jurídica de las 
confesiones religiosas», en J . M. GONZÁLEZ DEL VALLE y otros. Derecho eclesiástico del 
Estado español, c i t , págs. 287-298. Asimismo los epígrafes «La mención de la Igle­
sia Católica y la no confesionalidad del Estado» y «La mención de la Iglesia Católi­
ca como paradigma extensivo de trato específico a las demás confesiones», en la 
op. cit. de P. J . ViLADRicH, págs. 231-234. 

^ «Nos queda ahora por resolver si nuestra Constitución, al mencionar a 
la Iglesia católica de forma explícita, rompe el principio de igualdad con las demás 
confesiones, consagrando paradójicamente en el texto constitucional una discri­
minación por motivos religiosos, o si, en realidad, estamos ante una muestra per­
fectamente constitucional del trato específico que impone el principio de laicidad 
para la situación real del factor religioso católico» (P. J. VILADRICH, op. cit, pág. 234). 
El autor, a través de una brillante argumentación, se inclina por la segunda hipó­
tesis. 

58 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

mos con cualquier otra confesión ^̂  Y si sería injusto negarle a ninguna 
Otra confesión la libertad, no lo sería menos pretender que los presu­
puestos y consecuencias de sus relaciones con el Estado pueden ser 
idénticos a los de la confesión mayoritaria, dados los índices que seña­
lan el significado numérico, histórico, cultural, etc., de la presencia del 
catolicismo en el país". 

Lo que no podía hacerse era dejar la situación en la forma en que 
la determinan el texto constitucional y los Acuerdos de enero de 1979; el 
propio texto constitucional venía a exigir de facto un desarrollo legislati­
vo posterior en el campo de la libertad religiosa. Y, por supuesto, tales 
nuevas normas de desarrollo de la norma suprema habían de suponer la 
sustitución de la obsoleta Ley de Libertad Religiosa de 1967, incompati­
ble ya con el ordenamiento constitucional''^ 

b) La nueva Ley de Libertad Religiosa de 1980 

La nueva Ley de Libertad Religiosa, que se elaboró en consecuen­
cia, es «la segunda gran fuente constitutiva de carácter general del Dere­
cho eclesiástico español» ^̂  «Cronológicamente aparece, pues, con pos­
terioridad a la Constitución, de cuyo art. 16 viene a ser un desarrollo en 

^ «El inciso "... y mantendrán las consiguientes relaciones de coopera­
ción con la Iglesia Católica y las demás confesiones" ha de interpretarse, en lo to­
cante a la mención de la Católica a diferencia de la genérica alusión al resto de las 
confesiones, como un ejemplo —ciertamente constitucional, con todo lo que ello 
supone— de trato específico, en atención a la enorme extensión sociológica, tra­
dición y arraigo históricos, y complejidad orgánica y jurídica de la Iglesia católica 
en comparación con las demás confesiones religiosas» (P. J . VILADRICH, op. cit, p.. 
234-235). 

^ «En el texto constitucional este trato específico se limita, en realidad, a 
la mención singular de la Iglesia Católica, a aludirla "con su apellido propio". Sin 
embargo, debemos indicar que con respecto al contenido, en que debe concretarse 
ese trato especifico, no hay mandato constitucional alguno como no sean las "con­
siguientes relaciones de cooperación", las cuales también se predican para todas 
las demás confesiones» (P. J. VILADRICH, op. cit, pág. 235). 

^̂  «Desde el principio de la transición política, en las nuevas coordenadas 
sociales, estaba la preocupación de elaborar otra Ley de libertad religiosa, que sus­
tituyera a la de 28 de junio de 1967, y que, por lo mismo, resultaba inadecuada al 
pluralismo ideológico comúnmente aceptado por las Cortes y aparecía como dis­
criminatoria para las otras iglesias y confesiones» (F. DE P. VERA URBANO, op. cit, 
pág. 295). 

°̂  F. DE P. VERA URBANO, op. cit, pág. 295. 

59 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

forma de ley orgánica, y a los Acuerdos con la Santa Sede (1976, 1979). 
Sin embargo, es contemporánea a ellos en su preparación, pues ya el 2 
de jul io de 1978, previa consulta a las diversas confesiones religiosas no 
católicas, el Ministerio de Justicia había establecido en consenso con es­
tas instituciones las Bases para una nueva ley de libertad religiosa»^'. 

No deja de ser interesante la noticia sobre el modo de gestionar las 
bases para la futura ley, en cooperación exclusivamente con las confe­
siones no católicas. Es cierto que, al mismo t iempo, se negociaba con la 
Santa Sede para la sustitución del Concordato de 1953 por los Acuerdos 
de 1979°'; resulta interesante constatar, pues, la existencia de dos nego­
ciaciones paralelas, con la Iglesia católica para los Acuerdos, con las de­
más confesiones para la Ley de Libertad religiosa. ¿Hay que entender en 
el Estado una voluntad de llevar a una y otras instituciones por caminos 
diferentes, consagrando el diverso tratamiento dado a una y otras ante­
riormente? ¿Se pensó en una Ley de Libertad religiosa que no afectase a 
la Iglesia católica? 

Cierto que ello no hubiese supuesto necesariamente una diferen­
cia en el grado de libertad reconocida a una y otras confesiones, ni tam­
poco un quiebro de la igualdad, pues la igualdad como principio superior 
d e l ordenamiento no supone igualdad en los medios o en los métodos, 
sino en los resultados. Pero, en todo caso, es claro que si se trabajaba con 
cada grupo de confesiones —la Iglesia de un lado, las demás de otro— 
separadamente en orden a elaborar los instrumentos legales de recono­
cimiento y tutela de la libertad, se corría el peligro de establecer cotas dis­
tintas en la libertad alcanzada y formas diferentes para alcanzarla, y en 
esta vía no hay una ruptura de la igualdad, pero sí al menos un peligro 
de ruptura. 

¿Cuál fue la consecuencia inmediata de este «modus agendi»? La 
Ley de Libertad religiosa se estableció «como fuente única general para 
la reglamentación estatal del fenómeno social religioso; aplicable, por 
igual, a la Iglesia católica y a las otras iglesias, confesiones o comunida­
des religiosas. Si bien, a la hora de establecer un estatuto jurídico propio 
de cada una de ellas, por exigencia del principio de igualdad jurídica... y 

°' F. DE P. VERA URBANO, op. cit., pág. 295. Abundante información sobre el 
iterde la LOLR la hemos ofrecido en M. J . CIÁURRIZ, op. cit, passim. 

^ Información al respecto en la op. cit. de J . M. DÍAZ MORENO, págs. 79 y ss., 
en especial 93-94; sobre los precedentes, A. MARGUINA, «Introducción historico-jurí-
dica» al vol. de VV.AA., Los Acuerdos entre la Iglesia y el Estado en España, cit., 
págs. 5-31. También de sumo interés los datos que ofrece A. MOTILLADELA CALLE, LOS 
Acuerdos entre el Estado y las Confesiones religiosas en el Derecho español, cit., 
págs. 34 y ss. 

60 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

salvando siempre este marco común general, resultan en la práctica dos 
o más regímenes eclesiásticos distintos: uno, el de la Iglesia católica, que 
se concreta en los Acuerdos específicos f i rmados con la Santa Sede, y 
otro —u otros, según los casos— el de las iglesias o confesiones y co­
munidades religiosas no católicas que, en principio, se atienen a la nor­
mativa general de la LOLR y de la legislación complementaria a la mis­
ma» ̂ ^ 

c) Un régimen común para todas las Confesiones? 

La voluntad de la LOLR de crear un único régimen común a todas 
las confesiones es de por sí evidente. Como he dicho en otra ocasión, «la 
ley, al desarrollar el art. 16 de la Constitución, debía establecer un régi­
men jurídico coherente con ellos, y, en especial, con el principio de igual­
dad religiosa de todos los individuos y confesiones. Fiel a este plantea­
miento, su articulado desarrollaba una única normativa para todas ellas, 
sentando unas mismas bases para su tratamiento jurídico»'". Es por otra 
vía, como quedó indicado líneas arriba, por donde se Introdujo en el sis­
tema la realidad del doble régimen para una y otras confesiones: por la 
vía de los Acuerdos f irmados con la Santa Sede, mientras —no se olvi­
de— se negociaba la Ley de Libertad religiosa con las restantes confesio­
nes al margen de la Iglesia católica. Vía de Acuerdos que procedía de la 
necesidad de tener en cuenta las peculiaridades de cada confesión, a te­
nor del juego de los principios de libertad e igualdad con los de justicia y 
pluralismo. 

Sólo que los Acuerdos, que la nueva Ley va a p reve r ' \ cierta­
mente como medio de cooperación especifica del Estado con las confe­
s iones '^ se f i rmaron con la Santa Sede antes de que la Ley apareciera. 

^ F. DE P. VERA URBANO, op. cit, págs. 295-296. El subrayado es del autor. 
'° M. J. CiÁURRiz, op. cit, pág. 94. 
" En su artículo 7.1: «El Estado, teniendo en cuenta las creencias religiosas 

existentes en la sociedad española, establecerá, en su caso. Acuerdos o Convenios 
de cooperación con las Iglesias, Confesiones y Comunidades religiosas inscritas en 
el Registro que por su ámbito y número de creyentes hayan alcanzado notorio arrai­
go en España. En todo caso, estos Acuerdos se aprobarán por Ley de las Cortes ge­
nerales». 

" Vid. el epígrafe «Los acuerdos o convenios del artículo 7 de la L.O.L.R. 
como formulas de cooperación» en la obra de A. MOTILLA DE LA CALLE, LOS Acuerdos 
entre el Estado y las Confesiones religiosas en el Derecho español, Barcelona, 1985, 
págs. 288-291. 

61 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

Como también hemos subrayado en algún momento «la consideración 
del art. 7 del texto legal como marco de posteriores acuerdos entre el 
Estado y las confesiones religiosas —viable para la mayor parte de las 
confesiones— se hace insostenible en el caso de la Iglesia Católica, ya 
que difíci lmente podía ser la ley el marco de unos acuerdos anteriores 
a e l la» '^ 

Hubo incluso quien intentó, en la discusión parlamentaria de la Ley 
de Libertad religiosa, repetir en el artículo 7, al establecer los Acuerdos 
como vía de cooperación Estado-confesiones, la mención especial de la 
Iglesia católica que contiene el artículo 16.3 de la Constitución. Y lo que­
rían así precisamente quienes más afines se consideraban a la ideología 
católica y mayor empeño habían siempre demostrado, a lo largo de todo 
el proceso constituyente, en legislar de acuerdo con una inspiración cris­
tiana de la sociedad'*. 

No cayeron en la cuenta, quienes así actuaban, de que en este ca­
so hubiesen creado una situación en la cual los Acuerdos de 1979 ten­
drían que ser revisados a la luz de la LOLR, en lugar de mantenerse, co­
mo se mantienen, fuera del marco de la m isma '^ Si el artículo 7 de la 
LOLR, al disponer en su párrafo 1 que «el Estado, teniendo en cuenta las 
creencias religiosas existentes en la sociedad española, establecerá, en 
su caso. Acuerdos o Convenios de cooperación con las Iglesias, Confe­
siones y Comunidades religiosas inscritas en el Registro que por su ám­
bito y número de creyentes hayan alcanzado notorio arraigo en España», 
hubiese expresamente mencionado a la Iglesia Católica, ésta habría vis­
to cómo sus Acuerdos previos quedaban sometidos a este artículo y, en 
consecuencia, a la totalidad de la Ley. No quiero decir que no hubiese si­
do positivo este hecho, pues al menos hubiese supuesto una oportunidad 
para revisar los Acuerdos; pero éstos son revisables en todo caso, y es 
obvio que ni el Estado ni la Santa Sede deseaban con ocasión de la LOLR 
poner en crisis el entendimiento acordado con no poco trabajo en enero 
de 1979. Es en todo caso evidente que la elaboración del texto de la nue­
va Ley adoleció de un escaso rigor técnico; «la elaboración del contenido 
de la ley, ignorando la vinculación a la que el Estado había quedado so-

'̂  M. J . CiÁURRiz, op. cit, pág. 95. 
" Se contiene información sobre los intentos en este sentido durante los 

trámites de elaboración parlamentaria de la LOLR, en el capítulo I de M. J . CIÁURRIZ, 
op. cit, págs. 31 y ss. 

'̂  «... Defendieron fervorosamente a la Iglesia católica y concentraron sus 
esfuerzos en introducir en el art. 7 la mención de la Iglesia Católica como sujeto de 
acuerdos de cooperación con el Estado, sin darse cuenta del riesgo que dicha in­
clusión hubiera supuesto para la confesión mayoritaria» (M. J . CIÁURRIZ, op. cit, 
pág. 95). 

62 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

metido en temas similares mediante la f i rma y ratificación de los Acuer­
dos con la Santa Sede, originó un problema que no quedó reducido a te­
mas meramente teóricos o cronológicos; pronto surgieron importantes 
contradicciones normativas en algunos aspectos concretos, siendo de 
destacar especialmente el de la adquisición de personalidad jurídica civil 
de los entes de la Iglesia Católica regulado, con carácter específico, en el 
Acuerdo jurídico, y, con carácter general, para los entes de todas las con­
fesiones en el art. 5 de la ley. Ésta no abordaba aspectos que habían que­
dado regulados en el texto bilateral y, por el contrario, exigía requisitos a 
los que —en modo alguno— habían quedado vinculados los entes de la 
Iglesia Católica para adquirir reconocimiento en el ámbito civil»'*. 

Lo cual permite aceptar la afirmación antes recogida de la pervi-
vencia de un doble sistema de tratamiento de la libertad religiosa en el 
ordenamiento español; no ya por entender que la Iglesia Católica queda 
fuera de la LOLR, sino porque aún refiriéndose esta ley a la totalidad de 
las confesiones, la Iglesia Católica se rige además por sus propios Acuer­
dos con el Estado, que contienen algunas prescripciones que no encajan 
dentro del marco de la nueva LOLR. 

Fuera de nuestro análisis debe quedar ahora la cuestión de una po­
sible primacía de la LOLR sobre los Acuerdos Estado-Santa Sede, que re­
solvería el problema derogando las normas contenidas en éstos que se 
encuentren en contradicción con aquélla; o tal vez el de la primacía de los 
Acuerdos sobre la Ley, que supone lo contrario'^ Razones hay en ambos 
sentidos, tanto por ser la Ley posterior a los Acuerdos —con juego del 
principio «lex posterior derogat priori»—, como por el carácter interna­
cional de los Acuerdos, en cuya virtud no pueden ser derogados o modi­
ficados sino mediante el procedimiento especial previsto por el artículo 
96 de la Consti tución'^ 

Esta última solución viene aplicándose en la práctica, y los Acuer­
dos de 1979 mantienen su vigor frente a la LOLR en los puntos en que 
quedan fuera del marco trazado por ésta'^ Tal ha sido, en efecto, la deci-

'» M. J . CiÁuRRiz, op. c'it, págs. 95-96. 
" Vid. el epígrafe «Problemas de encaje entre la Ley Orgánica y los Acuer­

dos con la Iglesia Católica», en M. J. CIÁURRIZ, op. cit, págs. 95-96. 
'° Vid. el epígrafe «La Internacionalidad de los Acuerdos», en A. MOTILLADE 

LA CALLE, op. cit., págs. 44-46. 
^ Se «originó un problema que no quedó reducido a temas meramente te­

óricos cronológicos; pronto surgieron importantes contradicciones normativas en 
algunos aspectos concretos, siendo de destacar especialmente el de la adquisición 
de personalidad jurídica civil de los entes de la Iglesia Católica regulado, con ca­
rácter específico, en el Acuerdo jurídico, y con carácter general, para los entes de 
todas las confesiones, en el art. 5 de la ley» (M. J . CIÁURRIZ, op. cit, pág. 95). 

63 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

sión tomada por el Estado al promulgar la legislación de desarrollo y apli­
cación de la LOLR, hecho que no puede ser visto exclusivamente desde 
el ángulo de que se mantiene para la Iglesia católica un régimen especial 
al margen de la Ley de Libertad Religiosa, sino que también debe subra­
yarse que el Estado estaba en el deber —que desconoció— de tener en 
cuenta al redactar la LOLR^"" los compromisos ya contraídos con la igle­
sia católica. 

El 9 de enero de 1981 se promulgaba un Real Decreto sobre Orga­
nización y funcionamiento del Registro de Entidades Religiosas, cuyo ar­
tículo 2 dispone la inscripción en tal Registro de las Iglesias, Confesiones 
y Comunidades religiosas. Órdenes, Congregaciones e Institutos, entida­
des asociativas religiosas, y sus Federaciones^°\ Pues bien, una Resolu­
ción de 11 de marzo de 1982, de la Dirección General de Asuntos Reli­
giosos del Ministerio de Justicia '"^ establecía un régimen especial en 
este terreno para la Iglesia católica y sus asociaciones, en el marco del 
Acuerdo de 1979 y no en el que para las restantes confesiones establecen 
la LOLR y el citado Real Decreto. 

Por otro lado, tres confesiones religiosas han hecho ya uso de la 
posibilidad recogida en el artículo 7 de la LOLR, en orden a la firma de 
Acuerdos con el Estado: la Federación de Entidades Religiosas Evangéli­
cas, la Federación de Comunidades Israelitas, y la Comisión Islámica de 
España. A lo largo de este estudio trataremos de señalar las novedades 
que estos Acuerdos puedan aportar al contenido de la Ley de Libertad Re­
ligiosa, dentro de cuyo marco han sido establecidos^™. 

' " Ya en otro lugar hemos llamado la atención sobre «la elaboración del 
contenido de la ley ignorando la vinculación a la que el Estado había quedado so­
metido en temas similares mediante la firma y ratificación de los Acuerdos con la 
Santa Sede» (M. J . CIÁURRIZ, op. cit, pág. 95). 

'"' Vid. el texto en M. J. CIÁURRIZ, op. cit, págs. 256-257. 
'"' Hemos publicado el texto en M. J . CIÁURRIZ, op. cit, págs. 260-261. 
'"^ Aún es lógicamente escasa la bibliografía sobre estos tres Acuerdos. 

Puede verse, para los f irmados con las Comunidades evangélicas e israelitas, A. 
FERNÁNDEZ-CORONADO, «Los Acuerdos del Estado español con la Federación de Enti­
dades religiosas evangélicas de España (F.E.R.E.D.E.) y la Federación de Comuni­
dades Israelitas (F.C.I.). Consideraciones sobre los textos definitivos», en Anuario 
de Derecho Eclesiástico del Estado, Vil, 1991, págs. 541-577; específicamente se 
ocupa del Acuerdo con la Federación evangélica D. BASTERRA MONSERRAT, «Acuerdo 
Estado español-Federación evangélica», en la misma publicación, págs. 579-588. El 
Acuerdo con los musulmanes, de posterior conclusión, ha sido incluido por J. A. 
SouTO, en los comentarios que dedica a los tres Acuerdos en el «Apéndice» de su 
Derecho Eclesiástico del Estado, cit., págs. 541-554. 

64 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

VI. LA LIBERTAD RELIGIOSA EN LA CONSTITUCIÓN Y EN LA LEY 
DE 5 DE JULIO DE 1980 

a) Libertad religiosa y libertad de culto 

El artículo 16 de la Constitución, que específicamente establece el 
derecho del ciudadano a la libertad religiosa —en desarrollo del princi­
pio capital del derecho a la libertad con que la propia Constitución se 
abre— menciona en su párrafo 1.- tres libertades y no solamente una: 
«Se garantiza —dice— la libertad ideológica, religiosa y de culto de los 
individuos y las comunidades». Tal dato condiciona lógicamente la re­
flexión sobre el sentido que en el ordenamiento español posee la liber­
tad"*. La doctrina ha analizado hasta la exhaustividad esta frase, tratan­
do de determinar la identidad precisa de cada libertad "^ y la razón por 
la que el legislador constituyente eligió precisamente ésas y no otras, o 
ésa y no otra nomenclatura, que no coincide por otra parte con exacti­
tud con formulaciones similares contenidas en textos internacionales o 
constitucionales de otros países"^ Se ha preguntado la doctrina si esta-

™* «La reflexión jurídica acerca de la garantía constitucional de las liberta­
des religiosa e Ideológica está lógicamente condicionada, aunque no determinada, 
por el propio texto de la Constitución de 1978. Tanto los juicios adversos a la opor­
tunidad y coherencia material y formal de expresar en una misma norma realidades 
diferentes como los juicios que se muestran favorables a esa inclusión unitaria en 
el artículo 16 han encontrado un soporte racional —y dialéctico— que a cada uno 
puede resultar convincente» (J. CALVO, «Reflexión crítica acerca de la libertad reli­
giosa e ideológica en la Constitución española de 1978», en VV.AA. (I. C. IBAN, coor­
dinador), Libertad y Derecho Fundamental de Libertad Religiosa, Madrid, 1989, 
págs. 117-128. 

™̂  «La Constitución española garantiza en su artículo 16 la libertad ideoló­
gica, religiosa y de culto de los individuos y de las comunidades. La mención cons­
titucional plantea una primera cuestión: ¿se reconoce la existencia de una sola li­
bertad con varias manifestaciones o, por el contrario, se garantizan tres libertades 
distintas? La pregunta obligaría a resolver una cuestión previa: si la libertad jurídi­
ca es única o existen tantas como calificativos se le atribuyen en los textos jurfdi-
cos» (J. A. SouTO, op. cit, pág. 79). 

™ «La cuestión no es irrelevante si tenemos en cuenta que en otros tex­
tos, y muy concretamente en las declaraciones de los derechos, se menciona la li­
bertad religiosa acompañada de otras libertades. Así, la Declaración Universal de 
Derechos Humanos, en su artículo 18, declara que "toda persona tiene derecho a 
la libertad de pensamiento, de conciencia y de rel igión". Como se podrá observar, 
las libertades que se citan aquí no son la ideológica y de culto, sino las de pensa­
miento y conciencia, pero, en últ imo caso, conviene llamar la atención sobre el he­
cho de que la libertad religiosa se cita habitualmente acompañada de otras liber­
tades» (J. A. SouTO, op. cit., pág. 79). Tampoco a L. PRIETO SANCHIS le parece sin 

65 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

mos ante tres libertades distintas y autónomas entre s\'°^; se ha especu­
lado sobre la diferencia entre libertad religiosa y de culto, al entender 
que el culto no puede ser sino una manifestación de la religiosidad "^ y 
se ha inquirido por qué falta en el texto constitucional la mención de una 
libertad tan clásica como es la libertad de conciencia ^°^ tan frecuente­
mente citada a lo largo de la historia en toda clase de textos doctrinales 
y legislativos"". 

La polémica o la investigación al respecto serían innecesarias en 
este lugar. Preciso es en cambio llegar ya al texto mismo de la Ley Orgá­
nica de Libertad Religiosa de 1980; su propia titulación supone que el le­
gislador trataría de desarrollar una de las tres libertades mencionadas en 
el artículo 16.1 de la Constitución. Y, sin embargo, esa primera impresión 
resultaría engañosa, pues la simple lectura del artículo 1 de la Ley nos va 
a evidenciar otra cosa: «El Estado —establece dicho artículo 1 en su pá­
rrafo 1— garantiza el derecho fundamental a la libertad religiosa y de cul­
to, reconocida en la Constitución, de acuerdo con lo prevenido en la pre­
sente Ley orgánica». 

El artículo 1 de la LOLR garantizará, pues, no una sino dos de las 
tres libertades mencionadas en el artículo 16.1 de la Constitución. La pro­
pia redacción de tal artículo 1 incitaría a pensar que para el legislador or-

importancia el tema: «Tras un accidentado /íerparlamentario, reflejo de las propias 
vacilaciones del legislador, el art. 16.1 de la Constitución vino a consagrar tres li­
bertades, la ideológica, la religiosa y la de culto, cuya diferenciación no resulta 
siempre fácil desde un punto de vista teórico ni aconsejable en el plano del análi­
sis jurídico. La cuestión no carece, sin embargo, de importantes consecuencias 
prácticas» {op. cit, pág. 302). 

" ' No se trata de tres libertades distintas para J . M. GONZÁLEZ DEL VALLE, De­
recho Eclesiástico español, cit., págs. 197-199; son diferentes en cambio para J . A. 
SouTO, op. cit, págs. 80-84. Para D. LLAMAZARES {op. cit, pág. 661), por lo que hace a 
la libertad ideológica y a la libertad religiosa, «no son idénticos los contenidos de 
una y otra, aunque tienen mucho en común». L. PRIETO SANCHIS {op. cit, pág. 302) en­
tiende que «la triada del art. 16.1 forma parte de una categoría más amplia que es 
la libertad de pensamiento... La genérica libertad de pensamiento comprendería así 
las libertades ideológicas y de creencias, la de conciencia en sentido estricto, la de 
expresión de esas creencias y aun la de hacer prosélitos». 

™° «La distinción entre la libertad religiosa y de culto tiene una razón de ser 
preferentemente histórica, como señalamos, al tratar de la libertad religiosa como 
principio. Hoy día, sin embargo, se entiende que la libertad religiosa incluye, entre 
sus manifestaciones más típicas, la libertad de culto y que no existe un verdadero 
reconocimiento de la libertad religiosa, si no se reconoce igualmente la libertad de 
culto» (J. M. GONZÁLEZ DEL VALLE, op. cit, pág. 197). 

™' P. e., J . A. SouTO, op. cit, pág. 113; D. LLAMAZARES, op. cit, obra que pre­
cisamente bajo su título Derecho Eclesiástico del Estado aparece subtitulada Dere­
cho de la libertad de conciencia. 

66 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

diñarlo —el autor de la Ley— no se trata de dos libertades, sino de una, 
o al menos de dos aspectos de una sola l iber tad" ' , puesto que se refiere 
a «la libertad religiosa y de culto», no a las libertades religiosa y de cul­
to; pero esa interpretación olvidaría que también el artículo 16.1 emplea 
la palabra libertad en singular—libertad ideológica, religiosa y de culto— 
y que ésa es una forma habitual de expresarse en castellano. 

En todo caso, la libertad ideológica queda fuera del ámbito de la 
LOLR, prueba a posteriori de que para el legislador se trata de libertades 
diferentes " ^ La libertad ideológica «se refiere al derecho que tiene todo 
ciudadano de poseer sus propias ideas y juicios sobre las distintas reali­
dades del mundo y de la vida, es decir, una personal y libre cosmovi-
sión» " ^ Sin duda alguna, la ideología desborda de por sí el ámbito de lo 
re l ig ioso" ' ; una persona puede poseer una ideología y ninguna fe, de 
modo que su ejercicio de la libertad religiosa resulte negativo (no posee 
religión alguna), mientras sus opciones ideológicas resulten tan varia­
das como se quiera "^• e incluso quien sienta profundamente una fe reli­
giosa y entienda a través de la misma la vida y el mundo todo, tendrá 
ideologías de otra naturaleza, políticas, por ejemplo, o económicas, que 
no tienen por qué guardar relación —a lo sumo no podrían estar en con­
tradicción— con sus convicciones religiosas. 

™ «La cultura occidental, desde hace algunos siglos, se ha encontrado 
comprometida en la labor de hacer una adecuada diferenciación de estos tres t i ­
pos de libertades. Primeramente se inició la independencia de la libertad de co­
nocimiento, que supuso un largo camino, con graves acusaciones a la libertad re­
ligiosa, motivada por esa confusión que se había perpetuado durante siglos. Más 
tarde, comienza a emanciparse la libertad de conciencia, creando una ética social 
independiente de la moral religiosa. Esta diferenciación exige un reconocimiento, 
como se hace en las formulaciones de las Declaraciones de Derechos Humanos, 
de tres conceptos distintos. Nuestra Constitución, sin embargo, únicamente ha­
bla de la libertad ideológica y religiosa, aunque implícitamente hay que admit ir 
que se comprende la libertad de conciencia, como aspecto necesario de la l i­
bertad considerada en su integridad, y para evitar que haya confusión o falta 
de protección a uno de los derechos fundamentales» (J. GOTI ORDEÑANA, op. cit, 
pág. 283). 

" ' En el sentido propuesto por J . M. GONZÁLEZ DEL VALLE, op. cit, pág. 197: 
«La libertad de culto debe considerarse como un aspecto de la libertad religiosa». 

"' Pueden verse las interesantes consideraciones que sobre las liber­
tades ideológica, religiosa y de conciencia ofrece G. PECES-BARBA, «Algunas re­
flexiones sobre la libertad ideológica y religiosa», en VV.AA. (I. C. IBAN, coordina­
dor), Libertad y Derecho Fundamental de Libertad Religiosa, Madrid, 1989, págs. 
53-71. 

' " J. A. SouTO, op. cit, pág. 80. 
" * Vid. L. PRIETO SANCHIS, op. cit, pág. 303. 
' " Vid. P. J. VILADRICH, op. cit, págs. 236-243, epígrafe «Igualdad y discrimi­

nación de creyentes y no creyentes». 

67 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

Y puesto que la Iglesia católica no se distinguirá de las demás con­
fesiones en orden a la aplicación a la misma de esta Ley —salvo en los 
puntos en que sus propios Acuerdos de 1979 creen para ella un régimen 
especial—"^ por supuesto la libertad religiosa y la libertad de culto tute­
ladas en la LOLR es la de todos los ciudadanos españoles, sea cual sea el 
ejercicio que hagan de tales libertades o, dicho de otro modo, la opción 
religiosa que prefieran. Ninguna de estas opciones —ninguna creencia— 
podrá constituir en España motivo de desigualdad o discriminación, ni 
podrán alegarse motivos religiosos para impedir a nadie el ejercicio de 
cualquier trabajo o actividad"' o para el desempeño de cargas o funcio­
nes públicas (artículo 1.2); y, repitiendo el texto constitucional del artícu­
lo 16.3, establece la Ley en el párrafo 3 de este artículo 1 que «ninguna 
confesión tendrá carácter estatal», fórmula no poco criticada que fue la 
preferida por el legislador constituyente para señalar la no confesionali­
dad del Estado"^ en claro contraste con la confesionalidad católica de las 
Leyes Fundamentales del Régimen precedente, y no poco diferente de la 
fórmula de no confesionalidad elegida en su día por la Constitución re­
publicana de 1931"^ 

b) El contenido de la libertad religiosa 

Es por su parte el artículo 2 de la Ley de 1980 el que establece la 
normativa relativa al contenido de la libertad que el artículo 1 garantiza. 
Se trata del más extenso de los artículos de la nueva Ley; posee tres pá­
rrafos, el primero de ellos subdividido en cuatro apartados, que se seña­
lan con las letras a, b, c y d. Los párrafos sustantivos son el primero y el 
segundo, que fijan el contenido de la norma en relación respectivamente 

"« Vid. P. J . ViLADRicH, op. cit, págs. 234-235. 
' " La relación entre derecho al trabajo e ideología religiosa la ha estudia­

do J . DE OTADUY, «Las empresas ideológicas: aproximación al concepto y supuestos 
a los que se extiende», en Anuario de Derecho Eclesiástico del Estado, II, 1986, 
págs. 311-332. 

™ El tema ha merecido abundante bibliografía; vid. en especial P. J . VILA-
DRiCH, op. cit, epígrafe «El principio de laicidad del Estado», págs. 214 y ss., y L. PRIE­
TO SANCHIS, op. cit, págs, 201 y ss., epígrafe «El principio de no confesionalidad del 
Estado». 

" ' «La Constitución española de 9 de diciembre de 1931 quiso romper ne­
tamente con la tradición confesional española y orientar su planteamiento de la po­
lítica religiosa sobre la base de la separación entre la Iglesia y el Estado. A este pro­
pósito parece responder su art. 3, que estableció con ejemplar laconismo: "El 
Estado español no tiene religión oficial"» (P. LOMBARDIA, op. cit, pág. 116). 

68 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

con las libertades individuales y colectivas o, lo que es lo nnismo, con el 
ejercicio de la libertad religiosa y de culto por parte de los individuos y de 
los grupos sociales. El párrafo tercero se destina a fijarle al poder públi­
co la obligación de establecer deternninadas condiciones concretas de ca­
rácter social a efectos de que el ejercicio de aquellas libertades resulte 
efectivo y real. El texto es el siguiente: 

«Artículo 2.- 1. La libertad religiosa y de culto garantizada por la 
Constitución comprende, con la consiguiente inmunidad de coacción, el 
derecho de toda persona a: 

a) Profesar las creencias religiosas que libremente elija o no profe­
sar ninguna; cambiar de confesión o abandonar la que tenía; manifestar 
libremente sus propias creencias religiosas o la ausencia de las mismas, 
o abstenerse de declarar sobre ellas. 

b) Practicar los actos de culto y recibir asistencia religiosa de su 
propia confesión; conmemorar sus festividades; celebrar sus ritos ma­
trimoniales; recibir sepultura digna, sin discriminación por motivos reli­
giosos, y no ser obligado a practicar actos de culto o a recibir asistencia 
religiosa contraria a sus convicciones personales. 

c) Recibir e impartir enseñanza e información religiosa de toda ín­
dole, ya sea oralmente, por escrito o por cualquier otro procedimiento y 
elegir para sí, y para los menores no emancipados e incapacitados, ba­
jo su dependencia, dentro y fuera del ámbito escolar, la educación reli­
giosa y moral que esté de acuerdo con sus propias convicciones. 

d) Reunirse o manifestarse públicamente con fines religiosos y 
asociarse para desarrollar comunitariamente sus actividades religiosas 
de conformidad con el ordenamiento jurídico general y lo establecido 
en la presente Ley Orgánica. 

2. Asimismo comprende el derecho de las Iglesias, Confesiones y 
Comunidades religiosas a establecer lugares de culto o de reunión con 
fines religiosos, a designar y formar a sus ministros, a divulgar y pro­
pagar su propio credo, y a mantener relaciones con sus propias organi­
zaciones o con otras confesiones religiosas, sea en territorio nacional o 
en el extranjero. 

3. Para la aplicación real y efectiva de estos derechos, los poderes 
públicos adoptarán las medidas necesarias para facilitar la asistencia re­
ligiosa en los establecimientos públicos militares, hospitalarios, asis-
tenciales, penitenciarios y otros bajo su dependencia, así como la for­
mación religiosa en centros docentes públicos.» 

He clasificado en otra ocasión este contenido del artículo 2 de la 
LOLR de la forma que sigue: 

69 



MARÍA JÓSE CIAURRIZ 

«I. Los derechos individuales 

1. Libertad religiosa personal 

2. Libertad de culto y asistencia religiosa 

A) Positiva 

a) Recibir asistencia religiosa de la propia confesión 

b) Conmemorar las festividades 

c) Celebrar los ritos matrimoniales 

d) Recibir sepultura digna sin discriminación por moti­
vos religiosos 

B) Negativa 

No ser obligado a practicar actos de culto o a recibir asis­
tencia religiosa contraria a las propias convicciones perso­
nales 

3. Información y enseñanza religiosa 

4. Derechos de reunión, manifestación y asociación 

II. Derechos colectivos 

1. Origen y contenido 

2. Sujetos.»"" 

Esta clasificación, que trata de presentar en una visión sistemática 
de conjunto el contenido real de la Ley, puede valorarse mejor si señala­
mos la clasificación que a su vez ha hecho el Profesor SOUTO de las li­
bertades que es necesario garantizar para que quepa afirmar que el or­
denamiento tutela con la suficiente efectividad el derecho fundamental 
de libertad religiosa. Téngase en cuenta que, a tenor del artículo 53.1 de 
la Constitución, «los derechos y libertades reconocidos en el Capítulo se­
gundo del presente Título vinculan a todos los poderes públicos. Sólo por 
ley, que en todo caso deberá respetar su contenido esencial, podrá regu­
larse el ejercicio de tales derechos y libertades, que se tutelarán de acuer­
do con lo previsto en el artículo 161.1.a)». 

M. J. CiÁuRRiz, op. cit., pág. 10. 

70 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

La LOLR, pues, al desarrollar el contenido del derecho de libertad 
religiosa, ha de respetar su contenido esencial, que Souto especifica co­
mo sigue: 

«El derecho fundamental de libertad religiosa deberá garantizar, por 
tanto, las siguientes manifestaciones: 

a) La libertad de profesar o no profesar, es decir, de tener o no te­
ner las creencias religiosas elegidas libremente. 

b) La libertad de declarara no declarar las propias convicciones re­
ligiosas. 

c) La libertad de culto, es decir, de realizar las prácticas religiosas 
propias de la confesión elegida. 

d) La libertad ética o moral, es decir, la libertad de actuar confor­
me a las propias convicciones religiosas. 

e) La libertad de información, es decir, de Informar y ser informa­
do sobre las creencias religiosas que se profesan. 

f) La libertad de educación religiosa, y, por tanto, de recibir e im­
partir la enseñanza de las creencias asumidas. 

g) La libertad de reunión, de manifestación y de asociación para re­
alizar actividades religiosas.» ^̂^ 

Como el propio artículo 2 de la LOLR expresa, esta serie de mani­
festaciones del derecho fundamental de libertad religiosa corresponde 
tanto a los individuos como a los grupos confesionales, es decir, ha de 
encontrar su concreción tanto en las libertades individuales como colec­
tivas. Y aunque es fácil distinguir en el plano de las clasificaciones téc­
nicas las manifestaciones individuales de la libertad de las colectivas, la 
realidad es que unas y otras se mezclan entre sí y hacen compleja la dis­
tinción en muchos casos. De un lado, en efecto, las asociaciones no son 
sino sumas de individuos, nacidas del ejercicio del derecho individual de 
asociación'" , y a quienes la concurrencia de varias voluntades asociati-

" ' J. A. SouTO, op. cit., pág. 87. Los subrayados son del autor. 
"^ Una de las libertades «que el ordenamiento español intenta proteger es 

la de asociación, concebida como la garantía de que, dentro de los límites fijados 
por el ordenamiento, el individuo pueda constituir grupos, pueda agruparse y ac­
tuar a su través en la vida social y, consecuentemente, en el tráfico jurídico. Así 
pues, la existencia de asociaciones (empleo la categoría sin especiales pretensiones 
de precisión técnica), la existencia de las mismas en el mundo del Derecho, es, en 

71 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

vas"^ dota de entidad y el ordenamiento de personalidad si es el caso'"; 
y los fines colectivos se resuelven en el ejercicio de muchos derechos 
personales simultáneamente'^^ Las actividades colectivas están, por su­
puesto, al servicio del bien de las personas "^ Y si no hay duda de que los 
actos administrativos, de funcionamiento, etc., son actividades del grupo 
—de la confesión o comunidad— que en todo caso tienden al bien de las 
personas '^', múltiples actos asistenciales y de culto resultan ser un 
conjunto de acciones individuales coordinadas. Los propios documentos 
—Ips acuerdos— por su parte mezclan en su articulado derechos perso­
nales y colectivos en una necesaria amalgama, de forma que la distinción 
es más técnica y formal que existencial. Y así lo tendremos en cuenta en 
el resto del presente estudio. 

c) La libertad religiosa personal 

Refiriéndonos ahora de forma determinada al contenido de estas 
libertades o, lo que es lo mismo, y dentro del sentido de lo expuesto, al 

primer término, una consecuencia de la vocación del ordenamiento de proteger los 
derechos individuales y, consecuentemente, de proteger el específico derecho de 
asociación» (I. C. IBAN, «Las confesiones religiosas», en el volumen de I. C. IBAN, L. 
PRIETO SANCHIS y A. MOTILLA, cit., pág. 217). 

"^ En la concurrencia de voluntades Individuales que se asocian se opera 
esa exigencia de la doctrina que ve a los grupos como expresión de la participación 
en el poder de los miembros reales de la sociedad, lo que P. J . VILADRICH {op. cit, 
pág. 247) ha llamado «la valoración democrática de los grupos sociales reales». 

"' El medio previsto al respecto en nuestro ordenamiento suele ser el del 
registro: «De la inscripción se deriva un efecto de especial importancia en el orden 
jurídico: la atribución de personalidad jurídica a la confesión o comunidad religio­
sa. A su vez, la adquisición de personalidad jurídica garantiza la autonomía de la 
confesión para establecer sus propias normas de organización» (J. A. SOUTO, op. cit, 
pág. 92). 

"^ «Probablemente se trate de una afirmación con un soporte moral o éti­
co y no estrictamente jurídico, pero tengo para mí que el punto de referencia de to­
do ordenamiento jurídico debe ser el individuo» (I. C. IBAN, «Las confesiones reli­
giosas», en la obra de I. C. IBAN, L. PRIETO SANCHIS y A. MOTILLA, cit., pág. 217). 

™ Ese sentido puede darse a la expresión «No concentremos la atención 
sobre el derecho, sino sobre los hombres» (R. WIETHOLTER, Las fórmulas mágicas de 
la ciencia jurídica, Madrid, 1991), con la que se quiere salir al paso del protagonis­
mo de la colectividad organizada y de sus normas de funcionamiento frente a la 
Irrenunclable primacía de la persona. 

" ' «La Ley Orgánica de Libertad Religiosa reconoce, como acabamos de 
ver, el derecho de los individuos a asociarse con fines religiosos. Pues bien, a ese 
grupo o estructura resultante del ejercicio del derecho de asociación, la legislación 
le atribuye subjetividad jurídica y le reconoce, en cuanto tal, determinados dere­
chos» (J. A. SOUTO, op. cit, pág. 92). 

72 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

ejercicio de la libertad religiosa por los individuos y las confesiones'^^ 
empezaremos por la que constituye la base de toda la estructura del ejer­
cicio de la libertad, y que ha quedado clasificada como la libertad religio­
sa personal. Ésta «comprende aquellas actitudes que el individuo puede 
adoptar ante el hecho religioso y que consisten en el derecho a elegir y 
profesar sus creencias religiosas y, por supuesto, también el derecho a 
elegir no tener ninguna creencia religiosa. Como es lógico, la elección de 
creencias o la decisión de no tener creencias, garantizada legalmente, im­
plica el derecho a pertenecer a una determinada confesión religiosa. Es­
te derecho abarca, por supuesto, la libertad de abrazar una confesión y la 
libertad de abandonarla, ya sea para abrazar una nueva y, por tanto, 
cambiar de religión o, simplemente, renunciar a pertenecer a ninguna re­
ligión. Este derecho de pertenencia a una confesión religiosa (de profe­
sión, según el término utilizado por la Ley) está reconocido en los textos 
internacionales, si bien es oportuno recordar la anécdota ocurrida con los 
países árabes que, en la discusión del artículo 18 de la Declaración Uni­
versal de los Derechos Humanos, se opusieron al reconocimiento del de­
recho a cambiar de religión. Una actitud respetuosa con estas pretensio­
nes se refleja en la redacción del artículo 18 del Pacto Internacional de 
Derechos Civiles y Políticos, en el que se sustituyó la redacción origi­
naria: "cambiar de religión o creencias", por la de "adoptar la religión o 
creencias de su elección". La libertad de profesión de unas creencias re­
ligiosas lleva aparejado el derecho a declarar y manifestar esas creencias. 
Manifestación, en todo caso, libre y voluntaria, porque se garantiza la l i­
bertad de abstenerse de declarar y se prohibe cualquier coacción ten­
dente a que se produzca dicha manifestación» "^ 

Esta libertad personal, individual, de adopción y profesión de las 
creencias religiosas que cada persona desee, ha de ser considerada una 
manifestación del derecho de libertad religiosa que posee un carácter 
propedéutico con relación a todo el resto de los derechos en que dicha li­
bertad religiosa se manifiesta y que la Ley reconoce. Es, en efecto, pre­
supuesto previo al resto de los derechos —culto, enseñanza, asistencia 
religiosa, etc.—, el derecho de elegir una creencia, cambiar de religión, o 
no practicar ni aceptar ninguna. 

™ Del derecho de libertad «los individuos son titulares originarios; los gru­
pos lo son derivados. Si se reconoce a esos grupos esa titularidad, la razón no es 
otra que para hacer reales y efectivas la igualdad y la libertad del individuo» (D. LLA­
MAZARES, op. cit, pág. 653). 

" ' J . A. SouTO, op. cit., págs. 88-89. 

73 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

Vil. LA LIBERTAD RELIGIOSA EN LOS ACUERDOS 
CON LAS CONFESIONES 

a) Los sujetos titulares de la libertad religiosa 

En este sentido, debemos observar que el derecho de libertad reli­
giosa aparece como presupuesto tanto de los Acuerdos celebrados en 
1979 entre la Iglesia Católica y el Estado como de los tres posteriores 
Acuerdos con confesiones no católicas. Nótese que todos ellos aparecen 
redactados en el sentido de tutela de los derechos comunitarios antes 
que de los derechos individuales"". O, dicho de otro modo, toman como 
sujetos inmediatos de la relación jurídica con el Estado a las confesiones 
y no a los individuos"^ El artículo 1.--1, en efecto, del Acuerdo Jurídico 
con la Santa Sede expresa que «el Estado español reconoce a la Iglesia 
Católica el derecho de ejercer su misión apostólica y le garantiza el libre 
ejercicio de las actividades que le son propias y, en especial, las de culto, 
jurisdicción y magisterio». 

Por su parte, los Acuerdos con las Comunidades Evangélica, Is­
raelita e Islámica, cuya redacción y construcción sistemática ofrece un 
notorio paralelismo entre los tres, determinan igualmente en sus corres­
pondientes artículos iniciales el sujeto corporativo de la relación jurídica 
con el Estado que cada Acuerdo regula. Así, el artículo 1.1 del Acuerdo 
con los Israelitas: «Los derechos y obligaciones que se deriven de la Ley 
por la que se apruebe el presente Acuerdo serán de aplicación a las Co­
munidades Israelitas que, figurando inscritas en el Registro de Entidades 
Religiosas, formen parte o posteriormente se incorporen a la Federación 

"° «Son titulares de los derechos de igualdad y de libertad ideológica y re­
ligiosa tanto los individuos como las comunidades para utilizar la expresión del ar­
tículo 16 de la Constitución. Cierto que el artículo 14 parece referirse únicamente a 
los individuos como sujetos del derecho de igualdad, a diferencia del artículo 16 
que refiere el de libertad religiosa e ideológica tanto a individuos como a comuni­
dades; pero es preciso tener en cuenta que ese silencio del artículo 14 queda sub­
sanado por el artículo 9.2, que tipifica como titulares de la igualdad y de la libertad 
tanto al individuo, cuanto a ios grupos en que se integra» (D. LLAMAZARES, op. cit, 
pág. 653). 

" ' «Determinadas tendencias doctrinales, que aquí no cabe analizar, pero 
que han incidido en la configuración del actual sistema español, han llevado tam­
bién a la consideración de las asociaciones como titulares de derechos, incluso de 
derechos fundamentales. De tal manera que el reconocimiento de las asociaciones 
vendría justificado en razón de la existencia de un derecho subjetivo individual de 
asociación, pero que, a su vez, genera nuevos titulares de derechos subjetivos, sien­
do tales titulares las propias asociaciones» (1. C. IBAN, op. cit, pág. 219). 

74 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

de Comunidades Israelitas de España, mientras su pertenencia a la mis­
ma figure inscrita en el mencionado Registro». Idéntico es el texto del 
Acuerdo con los musulmanes, artículo 1.1: «Los derechos y obligaciones 
que se deriven de la Ley por la que se apruebe el presente Acuerdo, se­
rán de aplicación a las Comunidades Islámicas inscritas en el Registro de 
Entidades Religiosas, que formen parte o posteriormente se incorporen a 
la "Comisión Islámica de España" o a alguna de las Federaciones Islámi­
cas inscritas integradas en dicha Comisión mientras su pertenencia a las 
mismas figure inscrita en dicho Registro». Y prácticamente literal es tam­
bién el texto del equivalente artículo 1.1 del Acuerdo con los Evangélicos: 
«Los derechos y obligaciones que se deriven de la Ley por la que se 
apruebe el presente Acuerdo serán de aplicación a las Iglesias que, f igu­
rando inscritas en el Registro de Entidades Religiosas, formen parte o se 
incorporen posteriormente a la Federación de Entidades Religiosas Evan­
gélicas de España, mientras su pertenencia a la misma figure inscrita en 
el mencionado Registro». 

La estrecha simil i tud de las tres redacciones indica una clara vo­
luntad por parte del Estado de dar un tratamiento lo más igual posible a 
todas las Comunidades o Confesiones que entren dentro del campo de 
aplicación de la Ley'^S voluntad que encuentra asimismo un reflejo en el 
resto de los tres sucesivos articulados. Aplicación estricta del principio de 
igualdad del artículo 1 de la Constitución, que en el propio desarrollo del 
articulado habrá de acomodarse —a su vez en aplicación del principio de 
justicia— a las peculiaridades propias de cada Confesión. La doctrina, en 
efecto, no ha dejado de observar que «los asuntos, objeto de cada Acuer­
do, son comunes a todos ellos, aunque adaptados a las peculiaridades de 
cada religión» "^ 

Pero, en todo caso, hemos de señalar que la libertad religiosa in­
dividual, la libertad del ciudadano para ejercer la opción que prefiera en 
el campo de las creencias, actúa como un prius a la existencia misma de 
las Comunidades, que existen en la medida en que la correspondiente 
elección de una fe y de la pertenencia a una confesión es decidida libre­
mente por un número determinado de individuos " \ ' dato que si supone 
la posibil idad misma de constitución de una Federación o Comunidad re-

"^ D. LLAMAZARES se ha ocupado de tipificar a las confesiones religiosas a 
través de las notas que deben considerarse esenciales para que un grupo pueda 
merecer aquella calificación y entrar dentro del supuesto de hecho del artículo 16 
de la Constitución. Vid. al respecto su op. cit, págs. 654-655. 

"^ J. A. SouTO, op. cit, pág. 543. 
"•" La elección de una fe, un credo, es uno de los elementos integrantes — 

junto con la organización ministerial y el culto— que caracterizan a un grupo reli­
gioso {Vid. D. LLAMAZARES, op. cit, pág. 654). 

75 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

llgiosa en España, cobra particular relieve si se recuerda que la LOLR re­
quiere en su artículo 7.1 el «notorio arraigo en España» de las Comu­
nidades religiosas con las que haya de llegarse a Acuerdos o Convenios 
de Cooperación "^ Exigencia lógica en cuanto que constituye una forma 
de dar realidad técnica al deber que en abstracto fijan al Estado tanto la 
Constitución como la propia LOLR ^^•. el deber de tener «en cuenta las 
creencias religiosas existentes en la sociedad española»"'. 

El posterior desarrollo, en el articulado de todos los Acuerdos, de 
los derechos reconocidos a las Comunidades o Confesiones, supondrá la 
atribución, el reconocimiento o la tutela de variados derechos individua­
les, y de ello haremos mención a medida que hagamos particular refe­
rencia a los mismos. 

b) Libertad de culto y asistencia religiosa 

Objeto ineludible de tutela por parte de la Ley había de ser la li­
bertad de culto, toda vez que el propio artículo 1 —como arriba quedó 
analizado— se refiere al culto Juntamente con la libertad religiosa. La es­
cueta referencia al mismo se contiene, como vimos al recoger el texto del 
artículo 2 de la propia LOLR, en la letra b) de su apartado 1: «Practicar los 
actos de culto y recibir asistencia religiosa de su propia confesión». La 
unión de dos derechos que, por relacionados que se encuentren, no pue­
den confundirse —los actos de culto y la asistencia religiosa—"^ ha mo-

"^ Vid., sobre el «notorio arraigo» y su exigencia constitucional, M. J . VILLA 
ROBLEDO, «Reflexiones en torno al concepto de "notor io arraigo" en el art. 7 de la Ley 
Orgánica de Libertad religiosa», en Anuario de Derechio Eclesiástico del Estado, I, 
1965, págs. 143-183. 

™ «Cada una de las confesiones que han suscrito estos Acuerdos han me­
recido la calificación de confesiones que, además de estar inscritas, gozan de noto­
rio arraigo en la sociedad española, según el Informe de la Comisión Asesora de Li­
bertad Religiosa, que el 14 de diciembre de 1984 emitió informe favorable sobre las 
Iglesias Evangélicas de España y las Comunidades Israelitas, mientras que el 14 de 
jul io de 1989 emitía informe favorable respecto a las Comunidades Islámicas» (J. A. 
SouTO, op. cit, pág. 542). 

" ' Artículo 7.1 de la LOLR en dependencia del artículo 16.3 de la Constitu­
ción. 

" ' No es extraño encontrar en la doctrina inevitables vinculaciones entre 
culto y asistencia religiosa; p. ej., J . M. GONZÁLEZ DEL VALLE aludirá, al referirse a la 
asistencia, a los lugares destinados al culto, atendidos por ministros de culto, que 
a su vez requieren centros para su formación {Derecho Eclesiástico español, cit., 
pág. 162). El hecho es inevitable, dada la estrecha vinculación entre ambos concep­
tos, que no deben sin embargo confundirse. 

76 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

t ivado tal vez que la doctrina tienda a subrayar el segundo con menor 
preocupación por el primero; se dan como manifestaciones de la asis­
tencia religiosa las que el propio articulado seguidamente inserta: con­
memoración de festividades, celebración de ritos matrimoniales, recep­
ción de sepultura. 

Es de notar que en tales actividades están presentes a la vez el cul­
to y la asistencia religiosa: la celebración de festividades suele suponer 
en todas las confesiones la realización de determinados actos cultuales, 
en los cuales los creyentes reciben sin duda un servicio o asistencia reli­
giosa por parte de los ministros del cuito; en los ritos matrimoniales reli­
giosos está igualmente siempre presente el culto, al par que la recepción 
de asistencia; y asimismo la asistencia que supone dar sepultura a los 
cadáveres va en todas las confesiones acompañada de ritos de carácter 
cultual. 

Al propósito, se ha señalado que la garantía de estos derechos por 
parte de la LOLR es una «garantía negativa, dado que no se obstaculiza, 
ni impide la práctica o la recepción de dicha asistencia. Ciertamente, no 
se garantiza la prestación de las mismas, porque los poderes públicos no 
pueden intervenir como garantes de la prestación de estos servicios. Es­
tamos, pues, en presencia de un derecho-libertad, que garantiza el ámbi­
to de autonomía privada para la realización de una serie de actividades 
religiosas. No es, por tanto, un derecho-prestación que pueda exigirse a 
los poderes públicos, que facilite los medios necesarios para la adecuada 
prestación de los mismos» " ^ 

Esto seria exacto si solamente se estuviese hablando de la asis­
tencia religiosa, y aun habrían de hacerse las observaciones que segui­
rán. Pero diverso es el caso en relación con la libertad de culto, pues la 
práctica del culto no puede reducirse a la esfera de la vida privada, y el 
culto público no solamente requerirá del Estado una garantía negativa, 
sino que será frecuente que deba realizar actos de garantía positiva: pién­
sese por ejemplo en las procesiones, celebraciones litúrgicas al aire libre, 
y situaciones similares, que requerirán alteraciones del tráfico, disponibi­
lidad de espacios públicos, etc. No es infrecuente que la celebración de 
festividades religiosas requiera algunas de esas manifestaciones cultua­
les en las que la garantía de los poderes públicos no podrá limitarse a la 
permisión o garantía-negativa. 

Y ello sin contar con que también la garantía estatal de la libertad 
de culto y de asistencia religiosa habrá de adoptar formas positivas cuan-

J. A. SouTO, op. cit., pág. 89. 

77 



MARÍA JÓSE CIAURRIZ 

do deba facilitar tales asistencia y culto, que sin una actitud y aun una ac­
tividad positiva del poder público no podrían llevarse a la práctica: actos 
litúrgicos y asistenciales en centros estatales del tipo de los cuarteles, 
hospitales, establecimientos penitenciarios y similares"". 

Obligación que aparece incluso reconocida en la propia LOLR, cu­
yo artículo 2.3 recordamos que establecía que «para la aplicación real y 
efectiva de estos derechos, los poderes públicos adoptarán las medidas 
necesarias para facilitar la asistencia religiosa en los establecimientos pú­
blicos militares, hospitalarios, asistenciales, penitenciarios y otros bajo 
su dependencia, así como la formación religiosa en centros docentes pú­
blicos». Tema este último del que trataremos más adelante. 

Como también recuerda la doctrina, «si bien el desarrollo legal y 
con carácter general de la libertad religiosa no comprende este carácter 
de prestación, sin embargo, a través de estipulaciones concretas (Acuer­
dos) con las confesiones religiosas los poderes públicos pueden asumir 
la obligación de facilitar dicha prestación» "^ Ya hemos indicado que sí 
cabe la hipótesis de que el Estado esté obligado a una prestación positi­
va en orden al culto y la asistencia religiosa; de todos modos, el lugar 
más adecuado para fijar y desarrollar tal deber son efectivamente los 
Acuerdos, como de hecho ha sucedido en este caso. 

c) El contenido de los Acuerdos 

Ya se ha hecho referencia de pasada al estricto paralelismo con el 
que están redactados los tres Acuerdos hasta hoy firmados por el Estado 
dentro del marco de la LOLR. «Los asuntos, objeto de cada Acuerdo, son 
comunes a todos ellos, aunque adaptados a las peculiaridades de cada 
religión. Se regulan, así, el Estatuto de los ministros de culto; la protec­
ción jurídica de los lugares de culto; efectos civiles del matrimonio reli­
gioso; asistencia religiosa en establecimientos públicos; enseñanza reli­
giosa en centros docentes y beneficios fiscales. Por último, los Acuerdos 
con la Comisión Islámica y con la Federación de Comunidades Israelitas 
presentan dos novedades respecto al otro Acuerdo: la protección del pa-

"° «La doctrina tiende, a mi modo de ver indebidamente, a centrar el tema 
de la asistencia religiosa en torno a las situaciones de sujeción especial, en las que 
el individuo ve disminuida su libertad, como en los casos de internamiento peni­
tenciario u hospitalario, etc.» (J. M. GONZÁLEZ DEL VALLE, op. cit, pág. 161). 

" ' J . A. SouTO, op. cit, pág. 89. 

78 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

t r i m o n i o h is tó r i co -ar t í s t i co re l i g ioso y la p ro tecc ión de c ier tas marcas de 
p r o d u c t o s a l i m e n t a r i o s y c o s m é t i c o s , e l a b o r a d o s de a c u e r d o con la Ley 
jud ía o la Ley i s l ám ica , r espec t i vamen te» " ^ 

L L A M A Z A R E S o f rece a s i m i s m o una in te resan te c las i f i cac ión de l 
c o n t e n i d o de los A c u e r d o s que es t ruc tu ra de la s igu ien te f o r m a : 

«a) Cooperación directa con las Iglesias o Comunidades e indirecta con 
los ciudadanos 

1) Reconocimiento de la personalidad jurídica 

2) Autonomía 

3) Régimen fiscal 

4) Cooperación en materia de patr imonio histórico, artístico y cul­
tural 

5) Productos alimenticios y cosméticos judíos"^ 

b) El Estado como mero intermediario entre Confesiones y ciudadanos 
miembros de las mismas 

a) Contribución estatal al sostenimiento económico de las Confe­
siones 

b) Enseñanza y asistencia religiosa en centros públicos 

c) Cooperación directa con los ciudadanos e indirecta con las confe­
siones 

1) Descanso semanal 

2) Matr imonio en forma religiosa 

3) Sacrificio ritual judío de animales.» " ' 

" ' J. A. SouTo, op. cit, pág. 543. 
"^ El texto de LLAMAZARES que citamos es anterior a la f irma del Acuerdo con 

la Federación musulmana. 
" ' D. LLAMAZARES, Acuerdos del Estado con las confesiones religiosas (FE-

REDE y FCI), Madrid, s.f., págs. 7-8. 

79 



MARÍA JÓSE CIÁURRIZ 

d) Los ministros del culto 

En relación con el estatuto de los ministros del culto, el artículo 3 
del Acuerdo con la Federación Israelita establece, en efecto, quienes tie­
nen la consideración de ministros de culto de la misma, y garantiza su 
actividad y en concreto su derecho a no declarar sobre hechos «que les 
hayan sido revelados en el ejercicio de funciones de culto o de asisten­
cia religiosa»; la obligación del servicio militar, que tales ministros con­
servan, pueden desempeñarla en funciones asistenciales religiosas, y 
sus estudios de formación como rabinos dan derecho a la misma pró­
rroga militar que los estudios públicos que se realizan por los ciudada­
nos españoles (artículo 4); tendrán derecho a la seguridad social para sí 
y sus familias como trabajadores por cuenta ajena en iguales condicio­
nes a las establecidas por la legislación para los clérigos católicos (ar­
tículo 5). 

Los militares —y demás personas que presten servicios en las 
Fuerzas armadas— y que sean de religión judía tendrán derecho a reci­
bir asistencia religiosa y a participar en los ritos y actos propios de su 
culto (artículo 8); y la misma asistencia religiosa se garantiza a quienes 
estén internados en centros penitenciarios y hospitalarios o similares del 
sector público (artículo 9). Es decir, el culto y la asistencia, contenidos en 
la LOLR como un derecho a garantizar por el Estado, recibe precisamen­
te en los Acuerdos su correspondiente desarrollo y determinación, ya 
que en los otros dos Acuerdos, el evangélico y el islámico, las mismas 
prescripciones se establecen con similares palabras y en los mismos ar­
tículos. 

e) Los lugares sagrados 

Aunque líneas atrás hemos aludido a la posibilidad de un culto 
público en lugares exteriores, o al menos no pertenecientes a la Comu­
nidad religiosa de que se trate, y acerca de los cuales es posible que se 
requiera una asistencia positiva del poder público para garantizar o tu­
telar las actividades cultuales, lo normal será el desarrollo del culto en 
edificios ad hoc, propiedad de las Comunidades y sobre los que la tu­
tela del Estado se hará a través del respeto a los mismos y a las activi­
dades en ellos llevadas a cabo, una vez que se determina qué lugares 
poseen la necesaria condición de edificios sagrados destinados a finali­
dades religiosas. 

80 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

Resulta igualmente paralelo el tratamiento dado a los lugares de 
culto por parte de los tres Acuerdos. En relación con la tutela por parte de 
la norma de los derechos individuales, de que venimos ocupándonos, y 
de los colectivos, los lugares de culto poseen un carácter instrumental, al 
servicio de la Comunidad tanto como de sus miembros. Dependerá de las 
formas de culto y vida religiosa propias de cada confesión el que las ac­
tividades a realizar en el interior de los templos y lugares sagrados po­
sean un carácter exclusivamente colectivo, o también individual; y aún 
cabe distinguir a este respecto, p. ej., entre iglesias, sinagogas y mezqui­
tas, por un lado, y cementerios por otro. Pero, en todo caso, toca a la nor­
ma garantizar a los lugares de culto dispensándoles una situación jurídi­
ca propia, a cuyo fin atienden los respectivos artículos 2 de los tres textos 
legales. 

Así pues, el artículo 2 del Acuerdo con la Federación israelita dis­
pone que «a todos los efectos legales», son lugares de culto los pertene­
cientes a las correspondientes Comunidades integradas en aquélla, y que 
se encuentren de forma permanente y exclusiva destinados a las funcio­
nes de culto, formación o asistencia religiosa. Una oportuna certificación 
al respecto de la correspondiente Comunidad hará fe de tal condición, y 
tales lugares gozarán en consecuencia de la inviolabilidad establecida 
por las leyes; no podrán por otra parte ser expropiados sin oír previa­
mente a la Federación Israelita, ya que la expropiación supone la desa­
fección de las funciones a que se encuentran destinados y de la protec­
ción consiguiente que les otorga el ordenamiento. 

Del mismo modo, deberán ser privados de su carácter sagrado 
previamente a su demolición, salvo los casos previstos normativamente 
para situaciones de urgencia o peligro. Y un tratamiento similar gozan los 
cementerios judíos; los israelitas podrán poseer tanto cementerios priva­
dos como parcelas propias en los cementerios municipales, en los que 
podrán seguirse los ritos funerarios propios, y trasladar a ellos a los di­
funtos tanto actualmente inhumados en otros lugares como fallecidos en 
adelante en localidades en los que no exista un cementerio judío. El 
Acuerdo islámico reitera tales normas en su artículo 2 con muy pocas va­
riantes: se menciona en él que los lugares sagrados están exentos de ser­
vidumbres a tenor de la ley de Expropiación Forzosa; y se añade que el 
Estado protegerá la inviolabilidad de los archivos y documentos de la Fe­
deración y de las Comunidades islámicas. Nada se menciona, en cambio, 
sobre cementerios en el Acuerdo con la Federación evangélica, y la doc­
trina ha pasado en general sobre este dato sin parar en él su atención. 

81 



MARÍA JÓSE CIAURRIZ 

f) Las funciones sagradas 

Dos materias, estrechamente relacionadas entre sí y relativas al 
culto y formas de vida de los miembros de las confesiones, motivan re­
dacciones distintas, en los tres Acuerdos, de los artículos que a las mis­
mas se refieren, habida cuenta de las importantes diferencias que distin­
guen a cada una de las confesiones en esos campos. Se trata de las 
festividades religiosas y de las funciones sagradas, temas que afectan 
tanto a las Comunidades en cuanto tales como a sus miembros. 

Los respectivos artículos 6 de los tres Acuerdos fijan el concepto 
legal de función religiosa, en este caso con redacciones propias, en cuan­
to que han de acomodarse a las peculiaridades propias de cada una de 
las tres Confesiones. Los Acuerdos israelita e islámico recurren al siste­
ma de remitirse en dichos artículos, para definir las funciones religiosas 
propias, a la ley y tradición religiosas respectivas; el Acuerdo con los 
evangélicos, en cambio, realiza una descripción más detallada de tales 
funciones, que son las dirigidas directamente al ejercicio del culto, admi­
nistración de Sacramentos, cura de almas, predicación del Evangelio y 
magisterio religioso. 

Tal artículo es una de las más claras huellas, en los Acuerdos, del 
carácter cristiano de las confesiones evangélicas y por tanto de su ve­
cindad a la Iglesia católica en lo que hace a medios de santificación y 
funciones religiosas, mientras que las tradiciones judías e islámicas al 
respecto poseen caminos propios distantes de las formas católicas del 
culto, formas que por siglos han sido, y siguen siendo, absolutamente 
mayoritarias en España. Las referencias a los sacramentos, el Evange­
lio, la cura de almas, son habituales en el lenguaje religioso del cristia­
nismo, tanto protestante como católico, y su presencia en el artículo 6 
del Acuerdo con la Federación evangélica no introduce ningún elemen­
to nuevo o desconocido en la tradición religiosa de España. Otro es evi­
dentemente el caso de los Acuerdos con musulmanes y judíos; el ar­
tículo 6 del Acuerdo con aquéllos expresa que «a los efectos legales, 
son funciones islámicas de culto, formación y asistencia religiosa, las 
que lo sean de acuerdo con la Ley y la tradición islámica, emanadas del 
Corán o de la Sunna y protegidas por la Ley Orgánica de Libertad Reli­
giosa». Y el mismo artículo del Acuerdo con los israelitas establece a su 
vez que «a todos los efectos legales, se consideran funciones propias de 
la religión judía las que lo sean con arreglo a la Ley y a la tradición j u ­
día, entre otras las de rel igión que se derivan de la función rabínica, del 
ejercicio del culto, de la prestación de servicios rituales, de la formación 
de los rabinos, de la enseñanza de la religión judía y de la la asistencia 
religiosa». 

82 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

No puede menos de observarse, en los textos de los tres artículos 
6 de los respectivos Acuerdos, una curiosa graduación de los datos en 
ellos recogidos, según la mayor o menor proximidad del concepto de 
función religiosa y de sus fuentes normativas al Catolicismo. En efecto, 
como ya se ha señalado, el Acuerdo evangélico trata el tema de modo si­
milar a como podría tratarlo un Acuerdo con la Iglesia católica; el Acuer­
do con los israelitas se aparta en cuanto que no puede hacer mención de 
formas cristianas de culto o asistencia (sacramentos, cura de almas), pe­
ro tampoco cita las fuentes religiosas que regulan en el judaismo la ma­
teria, ya que el Viejo Testamento es también fuente para el cristianismo, 
en cuyo ambiente se puede sobreentender cuáles sean «la Ley y la tradi­
ción judía» en tanto que el propio cristianismo participa de ellas. Para el 
caso islámico, la Ley coránica y su Libro y tradiciones son ajenos al Cris­
t ianismo, y precisan y obtienen una mención específica. Los Acuerdos re­
flejan así con mayor propiedad la adecuación de la igualdad a la libertad, 
que se garantiza mejor creando para cada confesión la normativa que 
precisa y en la forma en la cual la precisa. 

g) Las festividades religiosas y los problemas que generan 

En estrecha relación con el tema de las funciones religiosas está el 
de las festividades del mismo carácter. El principal problema que genera 
en el ámbito del Derecho eclesiástico es el relacionado con el descanso 
laboral. Las festividades religiosas, como algo propio de cada religión o 
confesión religiosa, comportan obligaciones litúrgicas que no salen fue­
ra del ámbito interno de la comunidad, pero al mismo t iempo dan lugar 
frecuentemente a actividades externas que exigen una actitud y aun una 
actividad positiva del poder político; entre éstas sobresale la exigencia de 
descanso laboral que las diferentes confesiones pueden pretender situar 
en días distintos de la semana —descanso semanal— o en fechas propias 
y especiales del año —festividades—. 

Por lo que hace al descanso semanal, existe en todo el Occidente 
cristiano una tradición plurisecular que lo liga al domingo, tradición que 
de hecho ha determinado la casi universalidad de la aceptación de esa 
jornada como festiva a efectos laborales. En el derecho español, exacta­
mente en el Estatuto de los Trabajadores, artículo 37.1, el descanso se­
manal mínimo queda fijado para el domingo entero y medio día más, sea 
la tarde del sábado o la mañana del lunes; se acepta en el mismo texto 
que «por disposición legal, convenio colectivo, contrato de trabajo o per­
miso expreso de la autoridad se regule otro régimen de descanso laboral 
para actividades concretas». 

83 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

Dado que tanto los judíos como los musulmanes, y algunas confe­
siones evangélicas, no consideran día festivo el domingo sino otro de la 
semana, los Acuerdos han tenido que prever excepciones al principio ge­
neral del Estatuto citado que fija para los trabajadores españoles el des­
canso laboral de acuerdo con la ya referida tradición cristiana generaliza­
da en el Occidente. 

Para los israelitas, el artículo 12 del correspondiente Acuerdo pre­
vé que su descanso laboral tenga lugar durante el sábado más la tarde 
del viernes, «siempre que medie acuerdo entre las partes», es decir, en­
tre la Federación de Comunidades Israelitas de España o su miembros y 
la entidad en que el empleado de esta confesión trabaja. Estas fechas 
sustituyen en su caso a las marcadas por el artículo 37.1 del Estatuto de 
los trabajadores. 

Siendo diversos los modos propios de cada confesión de entender 
y celebrar el descanso semanal, existen diferencias entre el citado artícu­
lo 12 y el también 12 del Acuerdo con los musulmanes. A tenor de éste, 
los miembros de las Comunidades Islámicas que lo deseen «podrán soli­
citar la interrupción de su trabajo los viernes de cada semana, día de re­
zo colectivo obligatorio y solemne de los musulmanes, desde las trece 
treinta horas hasta las dieciséis treinta horas, así como la conclusión de 
la jornada laboral una hora antes de la puesta del sol, durante el mes de 
ayuno (Ramadán)». El artículo añade que «en ambos casos, será necesa­
rio el previo acuerdo entre las partes» y que «las horas dejadas de traba­
jar, deberán ser recuperadas sin compensación alguna». 

Sistema sin duda muy diferente del establecido con los israelitas, 
y que de hecho no comprende propiamente hablando una jornada de 
descanso completa; por lo que ha de entenderse que mientras los judíos 
tienen su día y medio de descanso en viernes y sábado en lugar del des­
canso normal del domingo y otro medio día, y que por tanto el régimen 
económico de este descanso es idéntico al que tienen los trabajadores 
españoles que se someten al Estatuto de los Trabajadores en este punto, 
los musulmanes tienen como día de descanso el mismo que la generali­
dad de los españoles, y en régimen económico igual; si además quieren 
tener unas horas libres de vez en cuando, han de pedirlo personal y pre­
cisamente y las obtienen en su caso con la obligación de recuperarlas sin 
compensación económica. Y es que ya poseen el derecho normal de 
cualquier trabajador al descanso de día y medio, y sus horas de oración 
especiales constituyen una benevolencia del poder público de la que so­
lamente pueden beneficiarse a efectos religiosos, no económicos. 

Las confesiones evangélicas, por lo general, mantienen como día 
de descanso semanal el domingo, al igual que los católicos, una vez más 

84 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

por su común raíz cristiana. Vale, pues, para ellas el régimen general del 
Estatuto de los Trabajadores. Sin embargo, existen excepciones, pues la 
Unión de Iglesias Adventistas del Séptimo Día, y otras de menor entidad, 
integradas en la FEREDE, tienen como día de precepto el sábado. Para 
ellas establece el artículo 12 del correspondiente Acuerdo que el descan­
so semanal laboral «podrá comprender, siempre que medie acuerdo en­
tre las partes, la tarde del viernes y el día completo del sábado, en susti­
tución del que establece el artículo 37.1 del Estatuto de los Trabajadores 
como regla general». La solución, pues, es idéntica a la acordada con los 
israelitas, lo cual es lógico en la medida en que estas confesiones han op­
tado por atenerse a la tradición judía en lugar de a la cristiana; opción en 
todo caso legítima, como lo sería cualquiera otra, y lógica en la medida 
en que el judaismo está en el origen del cristianismo en tantas institucio­
nes y costumbres, y las confesiones cristianas, si por lo común aceptaron 
el domingo como Día del Señor, pudieron como en estos casos preferir 
conservar el modelo hebreo. 

Los preceptos de los artículos 12 de los tres Acuerdos completan 
con otros detalles la normativa sobre el descanso semanal. En el caso de 
las Iglesias evangélicas, una particular atención se presta a aquéllos de sus 
miembros que cursen estudios o concurran a oposiciones de carácter pro­
fesional. Quienes perteneciendo a tales confesiones «cursen estudios en 
centros de enseñanza públicos y privados concertados, estarán dispensa­
dos de la asistencia a clase y de la celebración de exámenes desde la pues­
ta del sol del viernes hasta la puesta del sol del sábado, a petición propia o 
de quienes ejerzan la patria potestad o tutela», si así lo necesitaren. 

Debe observarse el carácter imperativo de esta norma, que la 
distingue de la referente a los trabajadores; éstos solamente tendrán l i ­
bre el sábado cuando medie acuerdo entre las partes, de modo que la 
empresa puede —hay que suponer que justi f icadamente, aunque la 
norma pactada citada no lo indica así— negarse a reconocerles el ejer­
cicio de ese derecho; para los estudiantes, en cambio, el descanso del 
sábado concedido en el Acuerdo se impone como un deber a los cen­
tros educativos. La razón hay que buscarla, en buena lógica, en el dife­
rente t ipo de actividad de unos y otros; mientras para la empresa el 
abstencionismo laboral de una parte de sus trabajadores en un día en 
que todos los demás trabajan puede ser fuente de graves perjuicios, no 
lo es para un centro docente, cuanto más que se ha hecho normal y ca­
si universal en España el no funcionamiento de éstos en los fines de se­
mana. Y, por lo que hace a los opositores, dispone el artículo que cita­
mos que sus exámenes y pruebas selectivas que hubiesen de 
celebrarse en el período de t iempo indicado como libre para los estu­
diantes se trasladen para una fecha alternativa, «cuando no haya cau­
sa motivada que lo impida». 

85 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

El que la norma relativa a los estudiantes solamente toque a los 
centros públicos y privados concertados —privados que se benefician de 
ayudas económicas públicas a cambio de someterse a una disciplina si­
milar a los colegios públicos—, se debe a que los colegios privados no 
concertados son absolutamente libres para aceptar el alumnado que de­
seen y rechazar al que deseen, y para marcar las reglas internas de su 
funcionamiento. 

La mención de esta causa es novedad en el articulado que referi­
mos, y ya hemos observado que no se la menciona —como hubiese sido 
de desear— al hablar del acuerdo entre las partes para permitir la altera­
ción de la jornada de descanso laboral, con lo que se deja en manos de 
la empresa el negarse a todo acuerdo razonable sin una real exigencia de 
motivo justificante. Tampoco aquí se indica a quién toca juzgar de la mo­
tivación de la causa por la que la administración pública podría negarse 
a permitir a los evangélicos a los que beneficia el artículo que celebren su 
oposición o prueba en otra jornada especialmente seleccionada para 
ellos, distinta del sábado. Tales lagunas pudieran con el t iempo dar lugar 
a problemas de difícil solución práctica. 

El artículo 12 del Acuerdo con los musulmanes contiene normas si­
milares, adecuadas al caso concreto de esta confesión. Dado que, como 
se verá, dicho artículo enumera también las festividades religiosas mu­
sulmanas a lo largo del año —lo que no sucede con el Acuerdo evangéli­
co—, sus párrafos 3 y 4 dispensan de la asistencia a clase tanto en esas 
fiestas como en las horas del viernes destinadas a la oración, a las que ya 
se había referido el mismo artículo al tratar de los trabajadores. Una vez 
más el precepto es imperativo, en el mismo sentido y por los mismos 
motivos que hemos aducido al tratar de las confesiones evangélicas. Y 
los opositores reciben también el mismo trato que los evangélicos, para 
sus días festivos y horas de oración tal y como los estudiantes, median­
do en este supuesto asimismo la posibil idad de que una causa motivada 
a juicio de la Administración pública aconseje no actuar en algún caso el 
privilegio. 

Idéntico totalmente es el tratamiento dado al tema en el Acuerdo 
con los israelitas, siendo en este caso los días a tomar en cuenta el sába­
do y sus propias festividades religiosas anuales. Estas festividades, que 
era preciso enumerar para los judíos y los musulmanes —una vez más 
por extraños a las tradiciones cristianas que en buena medida comparten 
católicos y evangélicos— están recogidas también en los artículos 12 de 
ambos Acuerdos. Son, en el caso israelita, el Año Nuevo (1 . - y 2.- día), el 
Día de la Expiación, la Fiesta de las Cabanas (1 . - , 2.-, 7.- y 8.- día) la Pas­
cua (1 . - , 2.°, 8.° y 9.- día) y Pentecostés (1.° y 2° día). Para los musulma­
nes son el primer día del año nuevo, el décimo día de Muharram, el día 

86 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

del nacimiento del Profeta, el día de la Ascensión del Profeta, los tres 
días de la culminación del ayuno del Ramadán, y los tres días conmemo­
rativos del sacrificio de Abraham. Se tratará en ambos casos de fiestas re­
ligiosas que pueden sustituir a las establecidas con igual carácter por el 
Estatuto de los Trabajadores, retribuidas por tanto y no recuperables; la 
exención requiere acuerdo entre las partes, entendemos que por las ra­
zones antedichas, dadas las dificultades que pueden crearse en las em­
presas por alteraciones del calendario laboral de sus empleados. 

h) La enseñanza 

El tema docente, aparte de su regulación en los artículos 12 a los 
meros efectos de los días festivos, se regula en los artículos 10 de los tres 
Acuerdos. 

Se garantiza en su artículo 10 a los alumnos judíos el derecho a re­
cibir enseñanza religiosa judía en los centros docentes públicos y priva­
dos concertados, en los niveles de educación infantil, primaria y secun­
daria, a solicitud de los interesados o de sus padres. Los centros 
concertados sólo tendrán que cumplir este deber si tal educación religio­
sa no entra en contradicción con el carácter propio del centro; excepción 
lógica, dado el alto número de centros docentes privados concertados y 
que son confesionalmente católicos en España, y dada al mismo t iempo 
la libertad en que está el alumno judio de concurrir a otros centros do­
centes diferentes de éstos. No es necesario explicar, en este contexto, y 
puesto que el hecho se impone por su propia lógica, que el deber de pro­
porcionar tal enseñanza no alcance a los centros privados no concer­
tados. 

El Acuerdo garantiza que la enseñanza religiosa judía será imparti­
da por profesores designados y aprobados por la correspondiente Co­
munidad y Federación, quienes señalarán también los libros de texto; los 
centros docentes habrán de dar las necesarias facilidades para el desa­
rrollo de tal enseñanza, en cuanto a locales y demás requisitos. Y se po­
drán organizar por las Comunidades israelitas, de acuerdo con las auto­
ridades académicas, cursos de enseñanza religiosa judía en los centros 
universitarios públicos; al mismo t iempo, pueden los judíos crear sus 
propios centros docentes infantiles, primarios, secundarios y universita­
rios, así como Seminarios de carácter religioso, con sumisión a la legis­
lación vigente en la materia, a la que por otro lado se han de someter 
igualmente las entidades católicas que deseen hacer uso de ese mismo 
derecho. 

87 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

Idéntico es el contenido del artículo 10 del Acuerdo con los musul­
manes y del mismo artículo del Acuerdo con las comunidades evangé­
licas. 

i) El matrimonio 

Otro de los temas jurídicos capitales en este t ipo de Acuerdos es el 
matr imonio "'^ institución que durante siglos fue considerada esencial­
mente religiosa pero que hoy el Estado reclama como propia. En tal te­
rreno, existe una doble problemática: la aparición del matr imonio civi l , 
que el Estado regula y reconoce como propio fuera de toda conformación 
religiosa, y el reconocimiento o no de la validez en la esfera civil de los 
matr imonios celebrados en el seno y según las normas y ritos de las di­
versas confesiones religiosas. 

El matr imonio civi l , como realidad jurídica de exclusiva regula­
ción estatal, en nada afecta a los Acuerdos con las confesiones religio­
sas. Pretenden éstas, por su parte, que el Estado no se l imite a estable­
cer un sistema de matr imonio civil obl igator io, desconociendo la 
tradición que considera al matr imonio como una realidad sagrada que 
los ordenamientos internos de las religiones conforman según sus pro­
pias convicciones al respecto. En España, el matr imonio canónico con 
validez civil goza de una secular tradición, y en el presente aparece re­
gulado en el Acuerdo Jurídico de 3 de enero de 1978 entre la Santa Se­
de y el Estado. Resultaba, pues, una exigencia del principio de igualdad 
fijar en los tres Acuerdos posteriores un régimen similar para evangéli­
cos, musulmanes e israelíes, conforme a sus necesidades respectivas. 
De hecho, los artículos 7 de los tres Acuerdos, que se ocupan del tema, 
dedican prácticamente toda su atención al tema de la inscripción regis-
tral de los matr imonios religiosos, como procedimiento para que tenga 
lugar su reconocimiento en la esfera civi l . El Acuerdo Jurídico con la 
Santa Sede había marcado en 1979 la pauta en este punto, ya que en el 
mismo el Estado se limita a reconocer «efectos civiles al matr imonio ce­
lebrado según las normas del Derecho Canónico» estableciéndose igual-

"^ Entre la todavía escasísima bibliografía sobre los Acuerdos con las con­
fesiones no católicas, el tema del matrimonio ha sido objeto de atención especial 
por parte de M. D. GARCÍA-HERVÁS, en «Contribución al estudio del matr imonio reli­
gioso en España, según los Acuerdos con la Federación de Iglesias Evangélicas y 
con la Federación de Comunidades Israelitas», en Anuario de Derecho Eclesiástico 
del Estado, Vil, 1991, págs. 589-604. 

88 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

mente la inscripción en el Registro Civil en orden al pleno reconoci­
miento de tales efectos '̂̂ . El resto del artículo VI de aquel Acuerdo se 
destina a regular la validez civil de las sentencias eclesiásticas de nul i­
dad o d iso luc ión" ' y a recordar a los fieles el deber que tienen de ate­
nerse a la doctrina de la Iglesia sobre el matr imonio. 

Acerca de la propia celebración canónica, sus requisitos y modali­
dades, nada específicamente dice el Acuerdo, ya que la fórmula «cele­
brado según las normas del Derecho Canónico» supone: a) que para el 
Estado es matr imonio canónico el que la Iglesia dice que lo es; b) que el 
Estado se abstiene de intervenir de ninguna forma en los requisitos de 
celebración del mismo. 

Igual tratamiento van a recibir en este campo las otras tres confe­
siones religiosas en sus respectivos Acuerdos. En los tres, el artículo 7 se 
abstiene de entrar en qué sea el matrimonio israelita, musulmán o evan­
gélico; lo es el «celebrado según la propia normativa formal israelita an­
te los ministros de culto de las Comunidades pertenecientes a la Federa­
ción de Comunidades Israelitas de España», alusión exclusiva a la forma 
que supone que la propia confesión israelita no admitirá a la celebración 
formal sino a aquellos matrimonios que se atengan a sus propias normas 
internas relativas a los requisitos que han de reunir los contrayentes; lo 
es asimismo el «celebrado según la forma religiosa establecida en la ley 
islámica», lo que supone igual presunción; la fórmula elegida para las 
confesiones evangélicas es la del reconocimiento de los efectos civiles 
del «matrimonio celebrado ante los ministros de culto de las Iglesias...». 
Tres variantes, pues: el Acuerdo con los católicos se refiere a las normas 
del Derecho Canónico; el evangélico a la celebración ante los ministros 
del culto; los otros dos a la forma. 

Las normas de Derecho Canónico, que afectan históricamente y 
aún siguen afectando a una inmensa mayoría de españoles, poseen car­
ta de naturaleza en nuestra tradición jurídica y han influido decisivamen­
te en la propia configuración del matr imonio civil tal como está estable-

"* Sobre la regulación del matrimonio en el Acuerdo Jurídico con la Santa 
Sede de 3 de enero de 1979, puede verse M. LÓPEZ ALARCÓN, «Sistema matrimonial 
concordado. Celebración y efectos», en VV.AA., Los Acuerdos entre la Iglesia y Es­
paña, cit., págs. 291-331. 

" ' Vid. al respecto A. BERNÁRDEZ CANTÓN, «La "declaración de ajuste" en el 
sistema matrimonial español», en Estudios de Derecho Canónico y Derecho Ecle­
siástico en homenaie al Profesor Maldonado, Madrid, 1983, págs. 23-56; V. REINA, «El 
sistema matrimonial español», en VV.AA., Los acuerdos concordatarios españoles 
y la revisión del concordato italiano, Barcelona, 1980, págs. 370 y ss. 

89 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

cido y reconocido en España " ° ; para los evangélicos, la mera mención de 
los ministros de culto supone dejar a éstos la responsabilidad de la co­
rrecta celebración de las nupcias, dentro de un régimen normativo tam­
bién de origen cristiano, que si ha modificado incluso elementos esen­
ciales del matr imonio tal como lo concibe la Iglesia católica, mantiene las 
raices cristianas acerca del significado y sentido de la unión conyugal. La 
remisión a la forma en los supuestos islámico e israelita la hemos co­
mentado líneas arriba como una forma de recibir a través de los requisi­
tos formales un ordenamiento extraño a la tradición jurídica introducida 
aquí desde siglos e inspiradora de nuestro Código civil y de nuestros 
usos sociales. Sin embargo, el Estado, en los tres Acuerdos que venimos 
analizando, no es tan indiferente a la forma de celebración, que no intro­
duzca, junto a los requisitos propios de las correspondientes religiones, 
también sus propias exigencias a efectos de la posibil idad de la cele­
bración del matr imonio religioso, de la forma de la misma y en conse­
cuencia de la inscripción registral y, por tanto, del reconocimiento de 
efectos civiles. Exigencias que incluso tocan a la capacidad de los con­
trayentes, a los que se somete a la necesidad de una previa declaración 
civil de tal capacidad, novedad que no encontramos en el Acuerdo con la 
Santa Sede. 

La exigencia está expresada de forma muy clara en el Acuerdo 
con los musulmanes. Su artículo 7.1 establece que «se atribuye efectos 
civiles al matr imonio celebrado según la forma religiosa establecida en 
la Ley islámica, desde el momento de su celebración, si los contrayentes 
reúnen los requisitos de capacidad exigidos por el Código civil». A tal 
propósito, deberán obtener una certificación del Registro civil que acre­
dite tal capacidad y sin la cual su matr imonio religioso no podrá ser ins­
crito en dicho Registro, y por tanto carecerá de reconocimiento civi l . Más 
aún, esa certificación solamente tiene seis meses de validez. Es obvio 
que se está tratando de evitar que tengan validez civil matr imonios con­
traídos fuera de la concepción que del matr imonio posee el ordena­
miento español; en el caso musulmán, es muy claro que entre otros po­
sibles requisitos de capacidad civil impuestos a los fieles de tal 
confesión, la norma piensa en la pol igamia; un solo matr imonio podrá 
ser inscrito en el Registro y obtener reconocimiento civi l , al existir en el 
ordenamiento español el impedimento de vínculo y carecer en conse­
cuencia de capacidad matr imonial quien está casado, mientras perdure 
su matr imonio. 

"° La doctrina civilista es conforme en señalar la inspiración canonística 
del matrimonio civi l ; expresamente lo señala así, p. ej., M. PEÑA BERNALDODE QUIRÓS, 

Derecho de Familia, Madrid, 1989, pág. 39. 

90 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

No existe la poligamia en las confesiones israelita y evangélica, pe­
ro sí que pueden darse casos de incapacidad civil que no lo sean en los 
respectivos ordenamientos internos de estas confesiones "^ Los Acuer­
dos van también a exigir para los miembros de estas confesiones la ca­
pacidad civi l , mediante la necesidad de un expediente previo a las nup­
cias que los contrayentes habrán de gestionar ante el Registro civil y que 
será requisito preciso para que la celebración religiosa pueda luego ser 
reconocida por el Estado. 

La fórmula empleada en el Acuerdo con los musulmanes requiere 
de modo directo la posesión de la capacidad civil en los contrayentes; los 
otros Acuerdos llegan al mismo resultado mediante una formulación in­
directa del mismo requisito. Según el Acuerdo israelita, artículo 7.2, «las 
personas que deseen inscribir el matr imonio en la forma prescrita en el 
número anterior, deberán acreditar previamente su capacidad matrimo­
nial, mediante certificación expedida por el Registro Civil correspondien­
te. No podrá practicarse la inscripción si se hubiera celebrado el matri­
monio transcurridos más de seis meses desde la expedición de dicha 
certificación». Obviamente, lo requerido es también aquí la capacidad ci­
v i l ; la vía concordada se ha utilizado con lógica para impedir que puedan 
ver reconocido su matrimonio por el Estado español quienes no puedan 
contraerlo según las normas de ese mismo Estado. Similar es la regula­
ción del tema en el Acuerdo con las confesiones evangélicas. 

Y aún toma el Estado, concordadamente, una segunda precau­
ción; requiere, al margen de cuáles sean los requisitos formales propios 
de cada confesión, que las nupcias se celebren ante el ministro corres­
pondiente y dos testigos mayores de edad, exigencia que aparece en los 
tres Acuerdos, y que supone que el Estado introduce un especial requi­
sito formal independientemente de cuál sea la norma interna de cada 
confesión. 

La exigencia de los dos testigos junto al ministro celebrante pro­
cede del Derecho canónico, de la reforma de la forma efectuada en el 
Concilio de Trento, y de ahí pasó a la tradición occidental y a nuestro 
Derecho civil '^°. En consecuencia, el ordenamiento español aceptará las 
nupcias celebradas religiosamente a tenor de las normas internas de 
las confesiones, pero mantendrá siempre una adecuación del matr imo-

" ' Pueden verse los requisitos de capacidad que afectan a la celebración 
del matrimonio en España, a tenor de la legislación al efecto, en M. ALBALADEJO, Cur­
so de Derecho Civil, IV, «Derecho de Familia», Barcelona, 1982, págs. 44 y ss. 

''" Vid. al respecto S. ACUÑA, «La forma del matrimonio hasta el Decreto 
"Ne temare"», en lus Canonicum, XIII, 1973, págs. 137-192. 

91 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

nio, que pretenda ser civi lmente reconocido, a dos exigencias claves: 
la capacidad civil de los contrayentes y la sumisión a una exigencia 
formal . 

No entra en cambio el Estado en el tema del consent imiento, 
pues si bien nuestro Derecho civil establece vicios consensúales que 
pueden producir la nu l idad '^ \ el matr imonio, que en el Derecho Canó­
nico es esencialmente un negocio consensual, para el Derecho civil es 
un negocio formal , y fuera de los requisitos externos de capacidad y 
forma deja al Derecho interno de las confesiones los problemas con­
sensúales. 

Ningún precepto, en cambio, contienen los tres Acuerdos acerca 
de la nulidad; el Acuerdo jurídico con la Iglesia católica sí que ha previs­
to la eficacia civil de las sentencias eclesiásticas de nulidad o disolución, 
y este tema ha merecido por su complejidad una frecuente atención por 
parte de la doct r ina ' " . En consecuencia, sólo las sentencias de los Tribu­
nales de la Iglesia católica pueden llegar a acarrear la nulidad civil del ma­
tr imonio por efecto de una decisión no adoptada por un tr ibunal estatal, 
posibil idad que los Acuerdos no toman en consideración para las demás 
confesiones religiosas. 

i) La financiación de las confesiones religiosas 

De no menor trascendencia es el tratamiento dado por los tres 
Acuerdos al tema de las financiación de las confes iones ' " , del mismo 
modo que ya se había concedido singular importancia a esta cuestión en 

'=' Vid. en M. ALBALADEJO, op. cit, págs. 51-52 y, con mayor detalle, en M. 
PEÑA BERNALDO DE QUIRÓS, op. cit, págs. 55-64. 

' " Vid. las indicaciones de A. BERNÁRDEZ CANTÓN en «La "declaración de ajus­
te " en el contexto del sistema matrimonial español», cit. passim, y R. NAVARRO-VALLS, 
«El matr imonio», en J . M. GONZÁLEZ DEL VALLE y otros. Derecho Eclesiástico del Esta­
do español, cit., págs. 453-457. 

'^ En relación con la transcendencia del tema de la financiación de las con­
fesiones, pueden recordarse estas palabras de J . M. GONZÁLEZ DEL VALLE, Derecho 
Eclesiástico español, cit., pág. 163: «El tema de la asistencia religiosa común, acaba 
resolviéndose en el tema del régimen económico de las confesiones religiosas. El 
Estado debe crear unas condiciones tales que hagan posible esa asistencia religio­
sa, huyendo de extremos que históricamente se han dado: permitir que las confe­
siones religiosas acumulen il imitadamente riqueza o permitir que no sea posible 
una infraestructura de asistencia religiosa en razón de condicionamientos econó­
micos». 

92 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

los Acuerdos con la Iglesia Católica de 1979, ya que uno de ellos se de­
dicó por entero a materias económicas'". Lo que no es de extrañar, da­
da la prevalencia de la cuestión económica sobre tantas otras en la so­
ciedad moderna, en la que la infraestructura de la economía condiciona 
y aún permite —hasta de modo radical— la existencia y funcionamiento 
de las instituciones. La larga experiencia de las relaciones con la Iglesia 
católica en este campo había de resultar decisiva para el Estado'^^ a la 
hora de establecer sus relaciones económicas con las diferentes Confe­
siones. 

Un largo artículo 11, similar en los tres textos, regula la materia, de 
un modo que SOUTO ha resumido como sigue: «A) Financiación propia. 
Se reconoce a las confesiones signatarias de los Acuerdos el derecho a 
recabar libremente de sus fieles prestaciones, organizar colectas públicas 
y recibir ofrendas y liberalidades de uso. B) Régimen fiscal especial. Ope­
raciones no sujetas a tributo: las prestaciones, colectas y ofrendas, la en­
trega de publicaciones de carácter religioso y la actividad de enseñanza 
religiosa, a) Exenciones fiscales.—Del Impuesto sobre Bienes Inmuebles 
y de las Contribuciones especiales: Estarán exentos los lugares de culto, 
los locales destinados a oficinas de la confesión respectiva y los centros 
de formación de los ministros de culto.—Del Impuesto sobre Sociedades: 
Además de lo previsto en el artículo 5.- (apartados 2 y 3) de la Ley 
61/1978, de 27 de diciembre, estarán exentos los incrementos de pa­
trimonio a título gratuito destinados a actividades religiosas y asistencia-
les.—Del Impuesto sobre Transmisiones Patrimoniales y Actos Jurídicos 
Documentados: Quedarán exentos los bienes, derechos adquiridos y que 
se destinen a actividades religiosas y asistenciales. b) Beneficios fiscales. 
Las confesiones (Federaciones y Comunidades), así como las asociacio­
nes y entidades creadas por ellas y destinadas a actividades benéfico-do-
centes médicas u hospitalarias con asistencia social tendrán derecho a 

' " Vid. sobre el Acuerdo económico de 1979 A. PANIZO Y ROMO DE ARCE, 
«Soluciones conceptuales al actual sistema económico de la Iglesia católica en 
España», en Revista de la Facultad de Derecho de la Universidad Complutense, 
79, 1991-92, págs. 219-229; A. ARZA, «Principios y sentido del Acuerdo sobre 
asuntos económicos» y «El sistema de aportación estatal», en VV.AA., Los Acuer­
dos entre la Iglesia y España, cit., págs. 589-606 y 607-623; F. DE LUIS, «Régimen 
tr ibutario de la Iglesia y de los entes eclesiásticos», en la misma obra, págs. 625-
641. 

^^ Puede ser de interés conocer los puntos de vista de los economistas so­
bre la normativa al respecto de la Iglesia Católica en sus relaciones con el Estado. 
Vid., p. ej., C. ALBIÑANA GARCÍA-QUINTANA, «El régimen jurídico-económico de la Iglesia 
en España», en VV.AA., Constitución y relaciones Iglesia-Estado en la actualidad. 
Salamanca, 1978, págs. 103-123. 

93 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

los beneficios fiscales que el ordenamiento jurídico reconozca a las enti­
dades sin fin de lucro y, en todo caso, a los que se concedan a las enti­
dades benéfico-privadas. c) Deducciones. La legislación fiscal regulará el 
tratamiento tributario aplicable a los donativos que se realicen a las con­
fesiones citadas con las deducciones que, en su caso, puedan estable­
cerse» '̂ °. 

De hecho, debe tenerse también en cuenta que buena parte de la 
actividad asistencial de las confesiones —y el modelo de la Iglesia cató­
lica es en esto paradigmático— resultará verterse hacia la beneficencia 
en sus diversas formas, hacia la caridad desde sus manifestaciones más 
elementales hasta las más complicadas. En este terreno, la actividad del 
Estado ha de resultar subsidiaria y no sustitutoria, y la financiación de 
las confesiones posee desde este punto de vista una particular impor­
tancia'". 

k) La protección del pat r imonio 

Anejo al tema económico aparece el de la protección del Patrimo­
nio artístico-religioso y de determinadas rnarcas alimenticias y cosméti­
cas; es cuestión que no afecta a las Comunidades evangélicas, que por un 
lado carecen en España de un patrimonio de ese tipo y por otro no po­
seen preceptos internos relativos a los alimentos, como sí es en cambio 
el caso de judíos y musulmanes. Los artículos 13 de los Acuerdos con es­
tas dos Federaciones muestran la voluntad de colaboración entre el Es­
tado y las dos Confesiones para conservar y utilizar aquel patrimonio, 
mientras los artículos 14 toman precauciones para el registro, condicio­
nes sanitarias y propiedad industrial de las marcas comerciales corres­
pondientes. 

'^ J. A. SouTO, op. cit, págs. 552-553. 
' " W. LEISNER, «La actividad caritativa como característica de la Iglesia en el 

moderno Estado social», en W.AA. , Simposio Sudamericano-alemán sobre iglesia 
y Estado (editado por J . TERÁN DUTARI), Quito, 1980, págs. 149-160. 

94 



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURÍDICO ESPAÑOL 

I) La asistencia religiosa en centros estatales 

Se hizo arriba alusión a la actividad positiva que en ocasiones se 
requiere del Estado en orden a la asistencia religiosa. Si puede nacer tal 
requerimiento del deber de los poderes públicos de tomar las medidas 
precisas para que sean posibles determinados actos y funciones cultua­
les, específicamente señalan los artículos 9 de los tres Acuerdos la obli­
gación en que está el Estado de garantizar de modo muy concreto deter­
minados derechos de asistencia religiosa. 

Tales artículos garantizan «el ejercicio del derecho a la asistencia 
religiosa de los internados en Centros o Establecimientos penitenciarios, 
hospitalarios, asistenciales u otros análogos del sector público, propor­
cionada por los ministros de culto que designen las Iglesias respectivas, 
con la conformidad de la FEREDE, y debidamente autorizados por los 
Centros o establecimientos públicos correspondientes» (Acuerdo con la 
Federación evangélica). El acceso de los ministros a tales centros será, a 
tales fines, libre y sin limitación de horario, y la asistencia religiosa se 
prestará con el debido respeto al principio de libertad religiosa y con ob­
servancia de las normas de organización y régimen interno de los Cen­
tros. Podrán utilizarse al efecto locales propios de los Centros, pero la FE-
REDE habrá de correr con los restantes gastos que la asistencia espiritual 
origine. 

El mismo artículo del Acuerdo islámico mantiene similar legisla­
ción, añadiendo como notas propias la obligación en que está la Direc­
ción de los Centros de trasmitir a la Comunidad islámica la solicitud de 
asistencia de los internados y la mención de los ritos fúnebres islámicos 
cuando sean necesarios. Idéntico tratamiento recibe el tema en el Acuer­
do con los israelitas. 

Es de notar que esta normativa resulta de aplicación a los casos 
concretos del precepto general contenido en la LOLR, artículo 2.--3, si 
bien la generalidad de este texto se ha visto concretada en los Acuerdos 
de un modo en cierta manera diferente del previsto en la LOLR. 

En efecto, la LOLR preceptúa exactamente que «los poderes públi­
cos adoptarán las medidas necesarias para facilitar la asistencia religiosa 
en los establecimientos públicos...»; parecería por tanto que la compe­
tencia y el deber, o si se quiere el deber y la consiguiente competencia, 
de establecer las medidas precisas para hacer efectivo el derecho de asis­
tencia religiosa en los Centros de dependencia estatal, corresponden a la 

95 



MARÍA JOSÉ CIAURRIZ 

Administración Pública. Sin embargo, el Estado, por un lado, ha pactado 
esas medidas con las confesiones, renunciando al hacerlo a su exclusiva 
competencia al respecto previamente proclamada por él mismo; por otro 
lado, en el pacto se acepta que los ministros de las diversas confesiones 
que han de prestar la asistencia requerida deban recibir previamente la 
aprobación de la autoridad estatal. Se añade que se atendrán estos mi­
nistros a las normas de régimen interno de los Centros. Esta última exi­
gencia es totalmente lógica. El requisito de la aprobación de los ministros 
por parte del poder público para podercumplir sus deberes religiosos su­
pone una renuncia de las confesiones a su total autonomía en la materia, 
en correspondencia tal vez a la autolimitación que se impuso el Estado de 
pactar una materia en la que hubiese podido dictar unilateralmente la 
oportuna normativa. 

96 




