EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA
EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL
(CONTENIDO DEL DERECHO FUNDAMENTAL)

MARIA JOSE CIAURRIZ
Profesora Titular de Derecho Eclesiastico

UNED

37



38

SUMARIO

" |. INTRODUCCION.—II. PRECEDENTES HISTORICOS.—II1. LA CONSTITUCION DE

1978.—a) El «valor superior» de la libertad.—b) Libertad e
igualdad.—c) Libertad, igualdad vy justicia.—d)} La funcion de
justicia de la Constitucion.—e) Libertad y pluralismo.—IV. Los
ACUERDOS CON LA SANTA SEDE DE 1979.—V. EL NUEVO ORDEN CONSTITU-
CloNAL.—a) La situacion creada por la Constitucion y por los
Acuerdos con la Santa Sede.—b) La nueva Ley de Libertad
Religiosa de 1980.—c) ;Un régimen comun para todas las
Confesiones?—\V1. LA LBERTAD RELIGIOSA EN LA CONSTITUCION Y EN LA
Ley oe 5 Jsuuio e 1980.—a) Libertad religiosa y libertad de cul-
to.—b) El contenido de la libertad religiosa.—c) La libertad re-
ligiosa personal—VIl. LA LIBERTAD RELIGIOSA EN LOS ACUERDOS CON
LAS CONFESIONES.—a) Los sujetos titulares de la libertad religio-
sa.—b) Libertad de culto y asistencia religiosa.—c) El conteni-
do de los Acuerdos.—d) Los ministros del culto.—e) Los lu-
gares sagrados.—f) Las funciones sagradas.—g) Las
festividades religiosas y los problemas que generan.—h) La
ensefanza.—i) EI matrimonio.—j) La financiacion de las con-
fesiones religiosas.—k) La proteccion del patrimonio.—I) La
asistencia religiosa en centros estatales.




Revista de Derecho Politico, num. 41, 1996, pp. 37-96

EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA
EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL
(CONTENIDO DEL DERECHO FUNDAMENTAL)

POR

MARIA JOSE CIAURRIZ
Profesora Titular de Derecho Eclesiastico

UNED

I.  INTRODUCCION

En el ordenamiento juridico espafol que nace de la Constitucion
de 1978, el derecho de libertad religiosa aparece como un derecho fun-
damental plenamente integrado en el supremo cuerpo legislativo y en
la legislacién que lo desarrolla’. Dentro, en efecto, del Titulo | del texto
constitucional, que trata «De los derechos y deberes fundamentales», el
Capitulo segundo, sobre los «Derechos y libertades», en su Seccién 1.2,
«De los derechos fundamentales y de las libertades publicas», estable-
ce, en el articulo 16.1, que «Se garantiza la libertad ideoldgica, religiosa
y de culto de los individuos y las comunidades...». A este precepto su-
perior han de sumarse, para completar el panorama de la recepcion da-
da en nuestro ordenamiento a la libertad religiosa, la Ley Organica de 5
de julio de 1980 y los Acuerdos firmados por el Estado espafiol con las
confesiones religiosas de mayor presencia y arraigo en Espana: la lgle-
sia catdlica, la Federacion Espafola de Entidades Religiosas Evangéli-

' Asi lo expresa P. J. ViLapbricH, «Los principios informadores del Derecho
Eclesiastico espafiol», en la obra de J. M. GonzALEz DEL VALLE, P. LomBARDIA, M. Lopez
ALARCON, R. Navarro-VaLLs y P. J. ViLapricH, Derecho Eclesidstico del Estado Espariol,
2.2 ed., Pamplona 1983, pags. 193-195.

39



MARIA JOSE CIAURRIZ

cas, la Federacion de Comunidades Israelitas y la Comision Islamica de
Espana?Z.

Sustituye este régimen juridico sobre la libertad religiosa al inme-
diato anterior, establecido durante el Franquismo, y que se concreté en
la Ley de Libertad Religiosa de 28-VI-1967 3. Ninguna otra norma especifi-
ca sobre el tema habia tenido nunca lugar en Espafia, quedando la liber-
tad religiosa como una realidad juridica y social de mayor o menor ex-
tension presente de alguin modo en nuestras precedentes constituciones,
bajo supuestos ideoldgicos muy distintos de los que han inspirado las
dos grandes innovaciones que en este campo supusieron las menciona-
das normas legales de 1967, 1978 y 1980.

Il. PRECEDENTES HISTORICOS

De hecho, el acontecimiento que puso en marcha en Espafa el re-
conocimiento estatal del derecho fundamental de libertad religiosa fue el
Concilio Vaticano Il

En efecto, bajo el régimen del General Franco, las llamadas Leyes
Fundamentales®, base constitucional de aquel sistema politico, preveian
una confesionalidad del Estado que —cuando menos en el plano de las

> Hemos publicado el texto de la Ley Orgénica de Libertad Religiosa, de 5
de julio de 1980, con toda la documentacién relativa a su preparacion, elaboracion
y desarrollo, en M. J. ClAurriz, La libertad religiosa en el Derecho Espariol, Madrid,
1984, pags. 190-268. La Secretaria general del Congreso de los Diputados ha publi-
cado un volumen {Documentacién; n.2 98, julio 1992) con la documentacién prepa-
rada para la tramitacion de los proyectos de ley de los Acuerdos con las Comuni-
dades Religiosas Evangélicas, Islamicas e Israelifas. Incluye los textos de los tres
Acuerdos J. A. Souto, Derecho Eclesidstico del Estado, Madrid, 1992, pags. 555-570,
y por esta obra los citaremos siempre.

3 Vid. el texto de la Ley en J. Mawbonapo, Curso de Derecho candnico para
juristas civiles, Madrid, 1967, pags. 479-487. La bibliografia sobre la misma es muy
abundante; vid., entre otros, A. BErNARDEZ CANTON, en el vol. de VV.AA., Derecho Ca-
ndnico, Pamplona, 1974, cap. XXl, «Elementos de Derecho Eclesiastico Espanol»,
pags. 790y ss.; J. PErez LLaNTADA, La libertad religiosa en Esparia y en el Vaticano I,
Madrid, 1974, passim; G. SuARez PERTIERRA, Libertad religiosa y confesionalidad en el
ordenamiento juridico espafiol, Vitoria, 1978, passim.

¢ Vid. al respecto A. e LA Hera, «El derecho de libertad religiosa», en Nues-
tro Tiempo, 140, febrero 1966, pags. 172-191.

* Ha publicado los textos de las Leyes Fundamentales que afectan al Dere-
cho eclesiastico J. MaLbonADO, op. cit., pag. 479.

40



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

formulaciones doctrinales, al margen de sus concreciones préacticas *—
suponia una adecuacion plena del ordenamiento civil a las exigencias del
Derecho divino, entendidas tal y como las formulaba e interpretaba la
Iglesia catodlica’.

Hasta el Vaticano ll, frente al problema de la libertad religiosa, la
doctrina defendida por los autores que representaban el sentir mayori-
tario de la opinidn catdlica era la de la tolerancia® con raices en el ma-
gisterio pontificio a partir de Leén XllI® y en el Derecho Publico ecle-
siastico ; la actitud del ordenamiento juridico franquista frente a las
opciones religiosas distintas del catolicismo fue en consecuencia una ac-

® Sobre la adecuacién entre la legislacion y las actuaciones practicas del
poder politico bajo el Franquismo, vid. A. e LA HEra, «Actitud del Franquismo ante
la Iglesia», en el vol. de VV.AA. (l. C. Iban, coordinador), Iglesia catdlica y regimenes
autoritarios y democraticos, Madrid, 1987, pags. 43-70, y del mismo autor «Las re-
laciones entre la Iglesia y el Estado en Espaiia (1953-1974)», en Revista de Estudios
Politicos, 211, enero-febrero 1977, pags. 5-37.

7 Segun el Principio Il de la Ley de Principios del Movimiento Nacional, de
17 de mayo de 1958, «la Nacion espafola considera como timbre de honor el aca-
tamiento a la Ley de Dios, segun la doctrina de la Santa Iglesia Catdlica, Apostdlica
y Romana, Unica verdadera y fe inseparable de la conciencia nacional, que inspira-
rd su legislacion». Vid. al respecto P. Lomsarbia, «La confesionalidad del Estado,
hoy», en lus Canonicum, |, 1961, pags. 348-349; A. BERNARDEZ, Op. cit., pags. 773 y ss.

¢ Vid. las indicaciones que hacemos al respecto en M. J. ClAurriz, op. cit.,
pag. 24. Expone la doctrina de la tolerancia, en relacidon con el magisterio pontificio
y el pensamiento catélico del siglo XIX, I. MarTin MarTiNez, «Doctrina catdlica actual
sobre las relaciones entre la Iglesia y el Estado», en VV.AA., Derecho Candnico, cit.,
pags. 665-666.

® «La lglesia se hace cargo maternalmente del grave peso de las debilida-
des humanas. No ignora la Iglesia la trayectoria que describe la historia espiritual y
politica de nuestros tiempos. Por esta causa, aun concediendo derechos sola y ex-
clusivamente a la verdad y a la virtud, no se opone ia Iglesia, sin embargo, a la to-
lerancia por parte de los poderes publicos de algunas situaciones contrarias a la
verdad y a la justicia para evitar un mal mayor o conservar un mayor bien» (Ledn
X1, enciclica Libertas del 20 de junio de 1888, cit. por |. MarTiN MARTINEZ, Op. cit., pag.
665).

v «El problema de las relaciones entre el Derecho candnico y el Derecho
secular es uno de los aspectos, el aspecto juridico, del de las relaciones entre la Igle-
sia y el Estado, que han venido preocupando a la ciencia eclesiastica y politica a tra-
vés de los siglos y sobre el cual incluso se llegé a construir, desde el lado espiritual,
una ciencia independiente, el llamado lus publicum ecclesiasticum, a base de la te-
oria que, recogiendo, como es natural, principios muy antiguos, recibio expresién
en los textos pontificios sobre todo de Ledn Xl {(especialmente en la enciclica In-
mortale Dei, de 1 de noviembre de 1885), y fue muy elaborada por los escritores de
dicha ciencia» (J. MaLbonaDo, op. cit., pag. 152; vid. de esta misma obra las pags. 155
y ss., que se refieren a la doctrina de Ledn Xlli y del iuspublicismo eclesiastico al
respecto).

41



MARIA JOSE CIAURRIZ

titud —mds o menos generosa— de tolerancia ", que se concretd en una
serie de normas que afectaban a las manifestaciones de fe acatdlicas, el
culto, la propaganda y el proselitismo, el matrimonio, el «status» de los
ministros sagrados, etc.”®. Junto a esa legislacion que de un modo u otro
afectaba a los no catélicos en Espafa, el Concordato de 1953, partiendo
de la preexistente confesionalidad catdlica estatal, extendia a la Iglesia
catdlica y a sus miembros un particular reconocimiento juridico ™, que la
y los convertia en los Unicos titulares en Espafa de un auténtico derecho
de libertad en el terreno religioso . Una libertad, debe decirse, no sola-
mente reconocida, sino tutelada de forma muy especifica por el poder pu-
blico *; tanto que, a veces, sonaba a proteccidn regalista la que el Estado
ejercia sobre la Iglesia, con todo lo que ello supone de efectivo endeuda-
miento de ésta a aquél .

Las ensefanzas del Concilio Vaticano Il supusieron un notable
avance en esta linea doctrinal, acordes con las modificadas circunstan-
cias ideoldgicas y sociales en que el mundo del siglo XX se mueve, y pa-
ra atender a las cuales fue precisamente convocado el Concilio". En su

" Vid. A. bE LA Hera, «La situacion juridica de los no catélicos en Espana
{1812-1970)», en lus Populi Dei. Miscellanea in honorem Raymundi Bidagor, |, Ro-
ma, 1972, pags. 281-318. Vid. también P. LomBarDia, «Actitud de la Iglesia ante el
Franquismon», en W AA., Iglesia catdlica y regimenes autoritarios y democraticos,
cit., pags. 81-102, y J. MaLbonapo, «Los cultos no catdlicos en el Derecho espanol»,
en W AA,, E/ Concordato espanol de 1953, Madrid, 1956, pags. 403-429.

2 Las expone en detalle A. BErnARDEZ CANTON, «Elementos de Derecho ecle-
siastico espafol», cit., pags. 780 y ss.

®  La bibliografia sobre el Concordato espanol de 1953 es casi inabarcable.
Vid. la que cita —asi como sus observaciones al respecto— P. LomBARDia, «Prece-
dentes del Derecho Eclesiastico espafol», en J. M. GonzALez beL VALLE y otros, Dere-
cho eclesidstico del Estado espanol, cit., pags. 126 y ss. Una revision critica del Con-
cordato en A. pe LA Hera, «Kirche und Staat in Spanien», en Oesterreischisches
Archiv fiir Kirchenrecht, 1976, Heft 2/3, pags. 107-132.

"  Vid. P. Lomsarpia, «Precedentes del Derecho Eclesiastico espafiol», cit.,
pégs. 126-130.

s Vid. P. Lomearpia, op. cit., pags. 119-124.

' Vid. las observaciones al respecto de A. pe LA Hera en «Kirche und Staat
in Spanien», cit., passim. Claramente queda retratada la utilizacién de la Iglesia por
el Franquismo y el sentido de las relaciones entre ambos en estas palabras de S.
MasTeLLoNE v A. ALvarez DE MoRaLES, en Pensamiento politico europeo (1815-1975),
Madrid, 1991, pag. 401: «La revolucién nacionalsindicalista del franquismo no sera
mas que una politica paternalista de justicia social basada en el Evangelio y la doc-
trina de la Iglesia»; «Lo esencial de toda la constitucion ideolégica en que se basa
el régimen de Franco es que es un Estado catélico con una visién providencialista
del régimen y su Caudilio».

" Sobre la influencia del Concilio en este tema, vid. las observaciones de
P. Lomearpia, «El Derecho Eclesiastico», en J. M. GonzALEZ DEL VALLE y otros, Derecho
Eclesidstico del Estado espariol, cit., pags. 80-89.

42



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

Declaracion «Dignitatis Humanae», aquél planted la doctrina sobre la li-
bertad religiosa desde puntos de vista nuevos y singulares ™. La libertad
religiosa se nos aparece en la Declaracién como una libertad de coaccién
frente al poder civil en cuya virtud éste ha de respetar a todos los hom-
bres en su derecho a elegir libremente la opcion religiosa que prefieran y
a comportarse publica y privadamente de acuerdo con la opcidn preferi-
da™. La Iglesia se proclama asi defensora de un derecho fundamental de
la persona humana, propio no de los catélicos sino de todos los hombres;
declara el caracter esencial, metajuridico, de tal derecho, concedido por
Dios al hombre al dotarle de la naturaleza humana; y traslada al Estado
la carga de reconocerlo, establecer sus margenes de accién y protegerlo
frente a cualquier tipo de coaccién o limitacion indebida®.

Al haberse proclamado confesionalmente catélico comprome-
tiéndose a adecuar su legislacion al Derecho divino tal y como lo in-
terpretase la Iglesia, el Estado franquista hubo de atemperar su legisla-
cidon? a la ensefanza propuesta por el magisterio conciliar 2. Fruto de
esta necesidad y de esta decisién fue la Ley de Libertad religiosa de
1967 2. No fue una ley que se refiriese a todas las confesiones religiosas

®  También es muy amplia la bibliografia al respecto. Vid. entre otros T. I.
Jiménez UrresTi, Libertad Religiosa, Madrid, 1865, passim, y las citas que alli se re-
cogen, asi como |. MarTiN MARTiNEZ, Op. cit., pags. 695-704.

¥ Vid. A. pe LA Hera, «El derecho de libertad religiosa», cit., pags. 176-180
[segtin el Concilio, el derecho civil de libertad religiosa «a que el hombre tiene de-
recho consiste en : 1) Inmunidad de coaccién. 2} Que no se obligue al hombre a ac-
tuar contra su conciencia. 3) Ni se le impida obrar conforme a ella ni en publico ni
en privado» —pag. 176—; se trata de ideas expuestas por A. b FUENMAYOR en una
conferencia que el autor glosa en la op. cit.]. El texto conciliar correspondiente de la
Declaracion Dignitatis Humanae reza asi en su n.2 2: «Este Concilio Vaticano decla-
ra gue la persona humana tiene derecho a la libertad religiosa. Esta libertad consiste
en que todos los hombres han de estar inmunes de coaccién, tanto por parte de per-
sonas particulares como de grupos sociales y de cualquier potestad humana, y es-
to de tal manera que en materia religiosa ni se obligue a nadie a obrar contra su
conciencia ni se le impida que actue conforme a ella en privado y en publico, sélo
o asociado con otros, dentro de los limites debidos».

?  Vid. sobre ello P. J. ViLabricH, «Los principios informadores del Derecho
eclesiastico espafol», cit., par. 3, «El principio de libertad religiosa», pags. 193 y ss.

#  Toda la documentacion sobre la tramitacion parlamentaria de la Ley de
Libertad Religiosa de 1969 ha sido publicada por A. pe La Hera, Pluralismo y Libertad
religiosa, Sevilla, 1971, pags. 97-246.

2 Vid. P. Lomearpia, «Precedentes del Derecho Eclesiastico espanol», cit.,
pags. 121-122.

®  «La doctrina conciliar hizo necesario que el Estado espafol revisara su
legislacion y, en concreto, el parrafo segundo del art. 6 del Fuero de los Espanoles.
Sélo aboliendo el régimen de tolerancia que éste proclamaba, por el de libertad en
materia religiosa, estaria acorde la legislacion espafiola —que en virtud del name-

43



MARIA JOSE CIAURRIZ

y a todo tipo de creyentes; precisamente los catdlicos quedaban fuera
de su ambito de aplicacién, ya que el ejercicio de la libertad religiosa,
por lo que a ellos hacia, se regia por las Leyes Fundamentales y por el
Concordato de 1953; eran las restantes confesiones y sus fieles quienes,
privados hasta entonces del reconocimiento de justos y oportunos mar-
genes de libertad religiosa, verian su situacién modificada por obra de
la nueva norma?®.

Se cred asi un sistema de doble reconocimiento y proteccion de
la libertad religiosa, uno mas favorable para la Iglesia catdlica y sus fie-
les y otro mas estricto para todas las restantes confesiones . Sistema
que no es hora de discutir en esta ocasion, y al que nos referimos como
punto de partida, en este terreno, del cambio que supuso en Espafia la
sustitucion de un régimen politico por otro, y la entrada en vigor de la
Constitucion con la que alcanzaba su madurez el fendmeno historico de
transicién a la monarquia parlamentaria y al sistema democratico de
gobierno.

. LA CONSTITUCION DE 1978

La Constitucion, al consagrar en su articulo 16.1 la garantia de la li-
bertad religiosa, da entrada en su texto a un concepto que ella misma no

ro Il de la Ley de Principios del Movimiento se inspiraba en la Religién Catolica—,
con lo que ésta habia establecido en materia de libertad religiosa. En la nueva re-
daccion se sustituyo la actitud tolerante que hasta aquel momento habia manteni-
do el Estado, por un régimen de libertad religiosa que coexistia con la confesiona-
lidad catdlica. El parrafo segundo, en su segunda formulacién, decia asi: “El Estado
asumira la proteccion de la libertad religiosa, que sera garantizada por una eficaz
tutela juridica, que, a su vez, salvaguarde la moral y el orden publico”. El desarro-
llo de este precepto se promulgo el 28 de junio de 1967 en la Ley reguladora del
ejercicio del derecho de libertad religiosa» (M. J. ClAuRrriz, op. cit., pag. 25). Vid. tam-
bién A. MoTiLLa, «El proceso de formacidn del actual sistema de Derecho eclesiasti-
con, en |. C. IeAn, L. PrRIETO SancHis y A. MoTiLLa, Curso de Derecho eclesidstico, Ma-
drid, 1991, pags. 24-29.

% Vid. A. BErRNARDEZ CANTON, Op. cit., pags. 777-778; A. MoTiLLA, op. cit., pags.
28-29.

#  «Con la promulgacion de la Ley sobre libertad religiosa —el autor escri-
be en 1975—, en Espana existen dos sistemas juridicos para el tratamiento de las
cuestiones religiosas. El régimen concordatario y de reconocimiento especial para
la religidn catdlica y el régimen legal, que regula la actividad y constitucion de las
demas confesiones» (A. BERNARDEZ CANTON, op. cit., pag. 778).

44



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPAROL

elabora®, pero que no puede dejar de poseer un sentido en la mente del
legislador: el concepto de libertad religiosa, que el Franquismo pretendio
tomar de una Declaracién conciliar, fuente que no tiene por qué ser deja-
da de lado a la hora de analizar, estudiar o interpretar la Constitucion; pe-
ro no ya considerandola como la unica fuente posible —la interpretacion
autorizada del derecho divino que lleva a cabo la Iglesia—", sino como
una entre las varias que en la historia de las ideologias y del Derecho han
podido ofrecer bases para la recta comprensiéon de aquel derecho funda-
mental. Debe notarse, por otra parte, que la Constitucién se inicia —ar-
ticulo 1.1— con una mencidén de la libertad que I6gicamente supone un
presupuesto para cualquier otra referencia a la misma en el resto del su-
premo texto normativo ®. Reza asi, en efecto, el mencionado articulo: «Es-
pafa se constituye en un Estado social y democratico de Derecho, que
propugna como valores superiores de su ordenamiento juridico la liber-
tad, la justicia, la igualdad y el pluralismo politico».

a) El «valor superior» de la libertad

No corresponde a la norma constitucional hacer definiciones, y por
otro lado —como hemos dejado apuntado hace un momento al referirnos
a la Declaracion «Dignitatis Humanae»— son multiples las fuentes del
mas alto nivel que consagran la libertad como un derecho fundamental
del ser humano. Notemos incluso que la propia Constitucion, dentro del
Titulo I, «De los derechos y libertades fundamentales», establece en el ar-
ticulo 10.2 que «Las normas relativas a los derechos fundamentales y a

% La libertad religiosa es «el principio basico de que debe partir toda la
normativa estatal en materia religiosa» {F. de P. Vera Ursano, Derecho Eclesiéstico,
I, Madrid, 1990, pag. 286). Vid. L. PrieTo SancHis, «Principios constitucionales del De-
recho Eclesidstico espanol», en |. C. IBAN, L. PRiETO SANCHIS, A. MoTILLA, op. cit., pags.
184-185.

7 Lo cual sélo tiene sentido en el régimen establecido por los Principios
Fundamentales del Movimiento que estuvieron vigentes bajo el periodo franquista,
segun ya ha quedado expuesto. Vid. A. MoTiLLA, op. ¢it., pag. 36, con referencia a la
asuncién por el Estado de la doctrina de la Iglesia como sociedad juridica perfecta
y a las consecuencias que de ello se derivaban.

% Vid. al respecto J. M. GonzALez DeL VALLe, Derecho eclesidstico espanol, 2.2
ed., Madrid, 1991, pags. 137-138; J. J. AmoROs, La libertad religiosa en la Constitu-
cion espanola de 1978, Madrid, 1984, pags. 169-170; P. Lomearpia, «Derecho ecle-
siastico y libertad religiosa», en Revista de Derecho Publico, 90, 1983, pag. 20; E.
Movrano, «El Derecho eclesiastico y la Constitucion espafola», en Las relaciones en-
tre la Iglesia y el Estado. Estudios en memoria del Profesor Pedro Lombardia, Ma-
drid, 1989, pags. 289 y ss.

45



MARIA JOSE CIAURRIZ

las libertades que la Constitucidon reconoce, se interpretaran de confor-
midad con la Declaracién Universal de Derechos Humanos y los tratados
y acuerdos internacionales sobre las mismas materias ratificados por Es-
pana». Decision que remite, como fuente de interpretacion de la propia
Constitucion, a un concreto texto universal; remisién que no supone la
exclusion, como criterios de estudio y valoracién, de los que han inspira-
do otros muchos solemnes e importantes documentos en que los tiem-
pos han ido recogiendo el patrimonio comun de la Humanidad en el cam-
po de los derechos y las libertades fundamentales del hombre?,

En esta linea de universal concrecién de la idea contenida en el tér-
mino libertad, no puede escaparse al exegeta de la norma constitucional
la conviccién, general en la doctrina, de que la libertad es una de las rea-
lidades mas dificiles de definir de todo el mundo de lo juridico®; una, se
ha dicho, «de esas grandes palabras que desafian una definicién» *'. Y
cuando SANCHEZ-AGESTA intenta abarcarla en un concepto, recurre a
algo tan genérico como es definir «la libertad como el ideal de la civiliza-
cion de Occidente» ¥, o afirmar que «como se ha advertido muchas ve-
ces, la palabra libertad se acomoda a las mas varias definiciones politi-
cas, porque quiza no haya en la retdrica politica palabra mas fluida» *.

Y cuando el mismo autor quiere descender a formulaciones mas
concretas del sentido de la libertad, escribira que, «definiéndola en tér-
minos muy amplios como exencién de una necesidad para el cumpli-
miento de un fin, la libertad significa sustancialmente tres cosas, que jue-
gan siempre en toda afirmacién concreta de una libertad. Exencién o
independencia o autonomia, por la que se constituye una esfera de auto-
nomia privada, de decision personal o colectiva protegida frente a pre-
siones que puedan determinarla; poder hacer, esto es, capacidad positi-
va, para llevar a cabo esas decisiones y actuar eficazmente en la vida
social; libertad de eleccion, entre hacer o no hacer, o entre varios haceres
posibles» *,

# Lo senala D. LLamazaRes, que ha prestado atencion al tema de ia influen-
cia en el Derecho constitucional espafiol de los Tratados internacionales sobre de-
rechos humanos, en su Derecho eclesidstico del Estado. Derecho de la libertad de
conciencia, Madrid, 1989, pags. 191-195.

% «Pocas nociones de la filosofia juridica ofrecen una gama de significados
tan plurales como la libertad» (L. PrieTo SancHis, op. cit., pag. 184).

1  C. Rossiter, The Pattern of Liberty, Cornell U.P. 1958, cit. por L. SAncHez
AGEesTA, Sistema politico de la Constitucion espariola de 1978, 6.2 ed., Madrid, 1991,
pag. 122.

2 L. SANCHEZ AGESTA, Op. cit., pag. 121,

® L. SANCHEZ AGESTA, Op. cit., pag. 122,

% L. SANCHEZ AGESTA, op. cit., pad. 122. Los subrayados son del autor.

46



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

Se enriquece esta idea con la consideracion de PECES-BARBA, que
pone en relacion la libertad y los restantes valores superiores recogidos
en el texto constitucional con la funcién de justicia que a la propia Cons-
titucién corresponde. «Por la funcion de justicia —escribe—, la Constitu-
cion establece los valores superiores, y asi los denomina el articulo 1.1,
los principios éticos que dirigen y explican los objetivos maximos del Or-
denamiento Juridico»; «la funcién de justicia expresa la recepcion en la
Constitucion de valores éticos que el poder democratico asume como
propios y los convierte en valores politicos. Son los que SCHMITT llama
decisiones politicas fundamentales, que el poder constituyente traslada a
la Constitucién como valores juridicos» *,

La idea de libertad se nos aparece, pues, como un valor ético gue
deviene un valor politico. Ello supone que se trata de un valor universal®;
en primer lugar, porque toda ética trata de serlo y, en segundo, porque la
Constitucién ha de operar con valores éticos universales, no con los pro-
pios de una confesion religiosa o de una ideologia limitadas, que dejase
fuera de la libertad a una parte de los destinatarios de la norma constitu-
cional. No tendria, en otro caso, sentido, la remisién del articulo 10 a la
Declaracion Universal de Derechos Humanos ¥; y no porque ésta lleve
en su titulacion el adjetivo de universal, sino porque los valores recogidos
en el articulo 1.1 han de responder a la idea universal de Estado demo-
cratico®, con proyeccion en todo el mundo en el presente momento de la
Historia®.

Tal condicidén de universal del valor ético de la libertad en un con-
texto democratico supone que necesariamente el valor politico que la
Constitucion acoge es expresion de aquél. En consecuencia, en la situa-
cién de pacifica y libre convivencia social y politica que la Constitucion
instaura y preside, la libertad ha de reconocerse a todos. La universalidad
no puede ser tan s6lo una condicion de tedrica aplicabilidad a toda so-

% Q. Peces-Barsa, «Prologo» al vol. La Constitucion Espariola de 1978, Ma-
drid, 1990, pag. 14.

*  Vid. las consideraciones sobre la universalidad, no solamente en el es-
pacio sino también en el tiempo —«el derecho de libertad de conciencia es, en ulti-
ma instancia, el verdadero protagonista de nuestra historian—, que hace D. LLama-
ZARES en Su op. cit.,, pags. 13-14.

* Ha llamado sobre ello la atencién J. Ferrer Ortiz, «Los principios consti-
tucionales del Derecho eclesiastico como sistema», en VV.AA., Relaciones entre la
Iglesia y el Estado, cit., pag. 315.

® Asi lo subraya D. LLAmMAzZARES, Op. cit., pag. 16.

¥ Una muestra de la recepcion en Europa del principio de la libertad, y en
concreto de la libertad religiosa, nos la ofrece C. CorRAL SALVADOR, La libertad reli-
giosa en la Comunidad Econémica Europea, Madrid, 1973.

47



MARIA JOSE CIAURRIZ

ciedad democratica del valor de la libertad ®, sino un efectivo reconoci-
miento de que éste corresponde como derecho propio a todos y cada uno
de los ciudadanos. Como veremos enseguida, los limites de la libertad
son los limites de la justicia, que ya la Romanidad habia definido con la
trilogia del «honestum vivere, alterum non laedere, ius suum cuique tri-
buere».

b) Libertad e igualdad

Pero subrayese ademas que el segundo valor recogido en el ar-
ticulo 1.1 es el de la igualdad. En principio, la igualdad tendria que en-
tenderse como la misma libertad para todos*'.

Por otra parte, el principio romano que acabamos de recordar no
supone un igual derecho para todos, sino «su» derecho para cada uno,
y los derechos no pueden ser ni son todos los mismos. La polémica en
torno al sentido de la igualdad y a la relaciéon de ésta con la libertad es
clasica en la doctrina 2. Resulta axiomatica la afirmacién de que no se
puede tratar igual a los desiguales, pues en tal «<summum ius» se es-
conderia una «summa iniuria» . Pero no es menos cierto que median-
te la proclamacion de la primacia de la libertad sobre la igualdad, que
seria la posicidon opuesta, se puede asimismo incidir en notorias injus-
ticias, que eliminarian de hecho el papel en el ordenamiento del princi-

“ «la libertad de conciencia no es sdlo una utopia, es una utopia cierta y
definida y, aunque parezca paradoja, alcanzable» (D. LLAMAZARES, op. cit.,, pag. 13).

“  «La no autonomia de la igualdad con respecto a la libertad aparece asi
expresada netamente: los hombres han de ser iguales en la libertad» (A. pe LA Hera,
Pluralismo y Libertad Religiosa, Sevilla, 1971, pag. 32); «lo que el ordenamiento ju-
ridico persigue no es la igualdad o la libertad por separado, sino la igualdad de to-
dos les ciudadanos, no sélo en la titularidad, sino también en el ejercicio de Ja li-
bertad. Se trata de un solo derecho y de un solo principio: Igualdad en la libertad»
(D. LLamAzARES, Op. cit., pag. 651).

“  «Ambos derechos reclaman un respeto absoluto, que en ocasiones es
imposible concederle a uno sin lesionar las exigencias del otro» (A. pe LA Hera, op.
cit., pag. 46). Vid. asimismo F. Oniba, Uguaglianza e liberta religiosa nel separatis-
mo statunitense, Milano, 1970, pags. 11-12, con la abundante bibliografia alli ci-
tada.

“# «La equidad exige tratar igualmente lo igual y desigualmente lo desi-
gual»; «lo incompatible con el mandato del articulo 14 no es cualquier desigualdad,
sino sélo la no susceptible de justificacidn razonable suficiente» (D. LLaMAZARES, Op.
cit., pag. 652).

48



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

pio superior —valor ético transformado en valor juridico— de la igual-
dad . o

La doctrina ha insistido en todo caso en la idea de que «la libertad
es el auténtico valor superior. Los demas enunciados por el articulo 1.1, y
otros que puedan anadirsele, son derivados de la libertad» . «Por su par-
te, la igualdad es un concepto relacional, una simple ecuacion entre dos co-
sas o magnitudes que se comparan y que pueden ser o no valiosas. En
efecto, la igualdad no es nada en si. Hace falta saber en qué o de quién hay
0 no igualdad... Lo valioso esta en lo que se compara, no en la compara-
cidn, que es, como digo, simple ecuacién, concepto matematico, ente de
razén. Lo valioso esta en esos derechos y bienes, no en la igualdad con que
los tenemos o carecemos» “. Pues bien, aun partiendo de este concepto de
la igualdad, el valor que la vigente Constitucion espanola proclama y que
se reconoce como supremo ¥, el de la libertad, seria y es incluso lo verda-
deramente valioso, y valga la redundancia. La igualdad con que lo posee-
mos supone entonces el grado de libertad que cada ciudadano posee y que
ve reconocido y tutelado por el ordenamiento®. ;Cual debe ser ese grado?

¢) Libertad, igualdad y justicia

Entra aqui en juego el tercer valor superior del ordenamiento, la
justicia. También para TORRES DEL MORAL estamos ante un valor rela-

“# «Laigualdad religiosa ante la ley no tiene nada que ver con la uniformi-
dad. Significa que forma parte del comun y radical patrimonio juridico del ciudada-
no espanol la titularidad, en igualdad de calidad y trato ante la ley, del derecho de
libertad religiosa. Con independencia de cualquier circunstancia, al margen del sig-
no de sus convicciones religiosas, solo por ser ciudadanos, todos los espafioles tie-
nen en su patrimonio juridico el mismo derecho fundamental de libertad religiosa»
{P. J. ViLADRICH, Op. cit., pag. 225).

% A. Torres DEL. MloRrAL, Principios de Derecho Constitucional espanol, 3.2 ed.,
Madrid, 1992, pag. 50.

“ A, Torres DEL MoRaAL, op. cit., pégs. 50-51.

4 Vid. L. SANCHEZ AGESTA, Op. cit., pags. 122-123.

* L. SANCHEZ AGesTA sefala con precision la dimension social de la libertad,
que evita que la «esfera de libertad pueda a su vez parecer propicia a la realizacion
de un individualismo», dimension en la que juega el principio de igualdad como ba-
se de la «sociabilidad inherente al desenvolvimiento y perfeccion de la personali-
dad», que implica «la solidaridad de la vida comunitaria». «Libertad personal —afa-
de el mismo autor— significa, desde luego, autonomia, poder y capacidad de
opcién de la persona, pero también significa al mismo tiempo respeto y coopera-
cién para realizar el derecho ajeno, servicio y lealtad a una comunidad y al orden en
que se articula el bien publico, como prestacién de las condiciones para la libertad
efectiva de todos y cada uno» (op. cit.,, pags. 123-124).

49



MARIA JOSE CIAURRIZ

cionado con la libertad, del mismo modo que sucede con la igualdad.
«Con la justicia, tan cercana a la igualdad, ocurre otro tanto. Lo que de-
seamos y valoramos es lo que nos falta injustamente. Y lo que reclama-
mos, en realidad, no es justicia, sino los derechos y bienes que nos faltan
y que consideramos nuestros o que se nos deben. La justicia se nos eri-
ge como valor, lo mismo que la igualdad, mediante un proceso {legitimo)
de abstraccion» ®,

Entiendo que lo que con estas palabras quiere expresarse es que
igualdad y justicia son valores instrumentales, sin los cuales no se puede
garantizar el disfrute de la libertad. La libertad solamente sera un valor
superior del ordenamiento, siendo el valor supremo de origen ético ca-
paz de presidir un ordenamiento juridico, si el propio ordenamiento esta
en condiciones de garantizarla a todos los titulares de tal derecho funda-
mental de la persona. No todos precisaran, en funcidon de sus circunstan-
cias personales ante el ordenamiento, de la misma libertad; pero todos
precisaran de la maxima libertad que necesiten y les corresponda como
derecho. Ese es el sentido de la igualdad de todos ante la ley, y en con-
secuencia de la consideracién de la igualdad como un valor superior del
ordenamiento. Si no figurase la igualdad en tal posicién dentro del texto
constitucional, la libertad se convertiria en una entelequia, una procla-
macién de derechos sin verdadera efectividad real. En este sentido se ha
dicho que la libertad no es posible sin la igualdad ni ésta sin aquélla. «La
igualdad y la libertad en cuanto principios informadores y en cuanto de-
rechos subjetivos, han sido con frecuencia entendidos como escindibles
e, incluso, al menos ocasionalmente, como contradictorios. De ahi que en
algunos modelos del Derecho comparado se subordinara el uno al otro
(la libertad a la igualdad en el francés, o ésta ultima a la primera en el ale-
man). Se trata de dos derechos subjetivos y de dos principios fundamen-
tales inseparables; en tanto que valores a realizar por el ordenamiento,
no son posibles el uno sin el otro»*.

Y el mismo valor instrumental, en su esfera, posee entonces la jus-
ticia®. Un recorte ilegitimo de la libertad, o una limitacién indebida de la
igualdad, suponen una infraccion de la justicia, una situacion injusta®. Al

*®  A. Torres DEL. MoRAL, op. cit., pag. 51.

% D. LiamAzaREs, op. cit., pag. 651.

% «En esa dialéctica de creacion y aplicacion del Derecho, junto a la cade-
na de validez de las normas, que se fundamenta en la autoridad y en la habilitaciéon
de las superiores normas de produccion, respecto de las inferiores que son de eje-
cucion, y asi sucesivamente, y que es un criterio formal, el kelseniano de la cons-
truccién gradual del ordenamiento, existe una cadena de justicia que supone el pro-
gresivo desarrollo de esos valores superiores» (G. Peces-BarBa, op. cit., pag. 14).

2 «4Qué significa la igualdad junto a la justicia y, por tanto, distinta de és-
ta? Probablemente una idea mas o menos vaga de igualdad de hecho» (S. BasiLE,

50



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

mismo tiempo, la consecucion de la justicia es un objetivo o tal vez sea
mejor decir el objetivo supremo del Derecho. Y la justicia, en cuanto ins-
trumento de accién del ordenamiento, garantiza la efectividad de la li-
bertad y la igualdad. Es justo que los hombres vean tutelado su derecho
a la libertad y a la igualdad, y consiguientemente cabe senalar la justicia
como un valor superior del ordenamiento.

d) La funcién de justicia de la Constitucion

Sin embargo, no debe descuidarse el hecho de que una afirma-
cion de PECES-BARBA, recogida mas arriba y coherente con una notoria
direccion doctrinal entre los intérpretes de la Constitucion, requiere una
explicacion que la clarifique. Afirmaba PECES, en efecto, que «toda
Constitucién y también la espafola de 29 de diciembre de 1978 entre
ellas, realiza tres funciones: la de seguridad, la de justicia y la de legiti-
midad»®. Y, al ocuparse de la segunda, sera cuando afirme que «por la
funcién de justicia la Constitucidon establece los valores superiores» .
Pero, dado que entre esos valores superiores uno es precisamente la
justicia, parece esconderse una peticion de principio en la idea de la fun-
cién de justicia que establece el valor de la justicia.

Tal vez quepa ver claro en este punto si se recurre al articulo 117.1
del texto constitucional, primero del Titulo VI, «Del Poder Judicial»; «La
justicia —dice— emana del pueblo y se administra en nombre del Rey por
Jueces y Magistrados integrantes del poder judicial». Asi cabe entender
que la justicia sea un valor instrumental al servicio de la dignidad de la
persona humana, garantizado por la Constitucidon en cuanto realidad pre-
via a la misma, que emana del pueblo y que se actia mediante mecanis-
mos judiciales pero no solamente mediante mecanismos judiciales; éstos
tienen la misién de hacer efectivo en ultimo extremo el respeto a la justi-
cia que ha de inspirar todo el ordenamiento®, siendo esta inspiracién la

«Los “valores superiores”, los principios fundamentales y los derechos y libertades
publicas», en VV.AA., La Constitucion espanola de 1978, estudio sistematico dirigi-
do por A. Prepierl y E. GARcia be EnTERRIA, Madrid, 1981, pag. 272).

% Q. Peces-BarBa, op. cit., pag. 12.

% Q. Peces-Barsa, op. cit., pag. 14. :

% «Funcion de justicia de la Constitucion es sinénimo de desarrollo de los
contenidos materiales de la misma, y en cierto sentido, superacién de la dialéctica
iusnaturalismo positivismo, con e! reconocimiento de una moral legalizada. Como
es notorio, si se conoce la jurisprudencia del Tribunal Constitucional, la garantia de
la Constitucién, su preservacién ante las normas inferiores alcanza a esta funcion

51



MARIA JOSE CIAURRIZ

forma primera y fundamental de actuacion del principio de justicia a tra-
vés de la ley suprema.

Por lo que no carece de fundamento la critica que se ha hecho al
articulo 1.1 de la Constitucion por el olvido entre los valores superiores
del ordenamiento de la dignidad de la persona humana, a cuyo servicio
se consagra la justicia que realiza una doble funcion: determina el grado
de libertad e igualdad a reconocer y tutelar a cada persona y proporcio-
na los medios precisos para su real efectividad *.

e) Libertad y pluralismo

Aun se complementa la relacion de valores superiores'con la men-
cion del pluralismo politico. Se ha considerado que «la identificacién de
los valores constitucionales se entorpece también por la mencién expre-
sa que el articulo 1.1 hace del pluralismo politico... cuando es, mas bien,
un principio politico estructural a través del cual —pero no de él solo—
se realiza el valor libertad» %; «el pluralismo politico no es en si mismo un

de justicia» (G. Peces-BarBa, op. cit., pags. 14-15). Debe sin embargo tenerse en
cuenta que la existencia de una moral legalizada puede provenir de un positivismo
que de hecho no sélo no haya superado su dialéctica con el iusnaturalismo, sino
que haya pasado por encima de ella. También se ha dicho por la doctrina, hacien-
do eco de la dificultad de concretar a través de los Tribunales una realizacién plena
de los valores superiores del ordenamiento, que «aun admitiendo que estos “valo-
res superiores” tengan._un significado de alguna manera precisable, puesto que se
trata de “valores” y puesto que entre los “valores” se establecen, por regla gene-
ral, 6rdenes de prioridad... se trataria de entender entre otras cosas qué es lo pri-
mero: la libertad, la justicia, la igualdad o el pluralismo politico. ;O es que quiza el
orden de prioridad obedece al orden en que han sido escritos en la formula del ar-
ticulo 1.2? El Tribunal Constitucional espanol, en el caso de que quisiese seguir al
Tribunal aleman en el tema de la jerarquia de los valores constitucionales, recibiria
de las indicaciones del articulo 1.2 un fuerte apoyo para emprender este camino, pe-
ro nada mas» (S. BasiLg, op. cit., pags. 272-273).

% «El constituyente, sin embargo, ha igualado la libertad con los demas va-
lores superiores, ha incluido dentro de ellos al pluralismo politico y ha excluido la
dignidad de la persona humana. Todo ello en una pirueta dificiimente inteligible en
la que este valor de la dignidad humana no goza de la misma proteccidn constitu-
cional que los valores del articulo 1.1 ni que algunos derechos vy libertades que son
consecuencia suya y que sin ella carecerian de significado» (A. Torres beL MoRAL, op.
cit.,, pag. 51).

¥ A, Torres DEL MoRaAL, op. cit., pag. 51. Por su parte, escribe S. BasiLe (op.
cit., pag. 272): «El “pluralismo politico”, evidentemente, no puede ser una simple
aspiracion ideal ni, en sentido propio, algo que deba propugnarse: serd o no sera

52



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

valor sino un resultado —valioso, eso si— de la libertad, al tiempo que un
eficaz medio de defender e incrementar esa libertad» .

Quizas esta vision del que la Constitucién considera cuarto valor
superior del ordenamiento esté muy mediatizada por el texto del articu-
lo 6 de la propia norma suprema, segun el cual «los partidos politicos
expresan el pluralismo politico». Este, como valor superior del ordena-
miento, se recoge sin duda en el articulo 6 en uno de sus aspectos, pe-
ro no se agota en él; los partidos no son la Unica expresion posible del
pluralismo politico, que reducido a la idea literal que en si parece con-
tener la expresion ha sido objeto de una severa critica —en relacién con
su presencia en el articulo 1.°— por parte de la doctrina®. Supone tal va-
lor la aceptacion de la pluralidad de opiniones sobre la convivencia so-
cial que abarca los aspectos todos de la vida humana, incluidos los re-
ligiosos®. No solamente es el hombre titular de un derecho a la libertad,
sino que éste se actua mediante la igualdad de todos ante la ley, la ga-
rantia de que la atribucion de la libertad se hara con justicia —dar a ca-
da uno lo suyo— vy de que esa misma libertad supone la discrepancia de
pareceres hasta sobre la realidad misma de la libertad gozable por cada
ser humano en el marco de la convivencia en la «polis», en la vida so-
cial y politica.

IV. LOS ACUERDOS CON LA SANTA SEDE DE 1979

Obviamente, en este marco constitucional no cabia mantener el ré-
gimen de libertad religiosa heredado del sistema politico precedente, tal

un aspecto de la realidad politico-institucional que, de por si, no depende sélo del
Derecho y que, por lo que se refiere al Derecho, depende de él s6lo bajo el perfil de
la garantia de ciertos derechos tradicionales de libertad. Una vez asegurados estos
derechos, la obligacién del Estado respecto al “pluralismo politico” se ha agotado,
y no hay nada que “propugnar”».

% A. Torres DEL MORAL, op. cit., pag. 51.

® Vid. S. BasiLg, op. cit., pags. 266 y ss., con las referencias alli contenidas.

® «la necesidad de una libertad creadora de pluralismo conduce a que
mientras en la titularidad de los derechos no puede haber diferenciacion, en el te-
rreno de su ejercicio, naturalmente, cada sujeto se manifiesta segun su libre, pro-
pia y singular particularidad, de donde la igualdad radical, como sujeto de derecho,
se traduce en el orden social de una convivencia pluralista. Este principio de igual-
dad, de otra parte, tenemos que referirlo a la concepcién integral de la libertad re-
ligiosa, que con sus luchas y rechazos siempre se ha manifestado de multiples for-
mas» (J. GoTi ORDENANA, Sistema de Derecho eclesidstico del Estado, Donostia,
1991, pag. 276).

53



MARIA JOSE CIAURRIZ

como ha quedado descrito lineas arriba®. La existencia de una doble re-
gulacion, una por via ajena a la Ley de Libertad Religiosa, en favor de la
Iglesia catdlica, y otra notablemente mas restrictiva para el resto de las
confesiones en el ambito de dicha Ley, suponia una clara contradiccion
con el articulo 1.1 de la Constitucion®; de haber éste limitado su enume-
racion de los principios superiores a la libertad, hubiese cabido mantener
aquellas diferencias entre la libertad religiosa reconocida por la Ley de
1967 y la establecida para la Iglesia catdlica por via concordataria y a tra-
vés de las Leyes Fundamentales ©; pero precisamente la mencién en el
texto constitucional de la igualdad, la justicia y el pluralismo, en el senti-
do que hemos procurado exponer lineas arriba, marcaba una exigencia
que solamente a través de una nueva legislacion podria plasmarse.

De hecho, y sin embargo, simultdneamente con la elaboracién de
la Constitucion negocié el Estado espafiol con la Santa Sede la sustitu-
cion del Concordato de 1953.

Ya en 1976, pocos meses después de la muerte del General Fran-
co y de la consiguiente instauracion de la Monarquia, uno de los prime-
ros actos del Gobierno Sudrez® habia sido la firma de un Acuerdo con Ila
Santa Sede, que modificaba en varios puntos al Concordato ®. Este pri-
mer Acuerdo no afectd al tema de la libertad religiosa, no tocando a ésta
ninguno de los puntos que contenia®. Pero supuso ya un anuncio de la
voluntad del nuevo régimen para cambiar sustancialmente las bases de
la politica religiosa, puesto que entrafiaba la interrupcién de un sistema
de estrecha enfeudacion mutua entre la Iglesia catdlica y el Estado: el

®  Vid. sobre el proceso de transiciéon A. MoTiLLa, op. cit., pags. 30 y ss.

©  Vid. P. Lomsarpia, «Precedentes del Derecho eclesiastico espadiol», cit.,
pags. 130-131.

% Naturalmente, siempre que se admitiese la posibilidad de un concepto
autéonomo de la libertad al margen de la igualdad, olvidando el peligro de indivi-
dualismo insolidario a que tal concepto conduciria y que ya vimos que era sefala-
do por L. SAncHez AcesTA (op. cit., pag. 123), y olvidando asimismo las indicaciones
—que recogiamos mas arriba— de D. Liamazares (op. cit.,, pag. 651) sobre la igual-
dad en la libertad.

% «Es nuevamente necesario subrayar el dato significativo del fulgurante
acuerdo de voluntades entre la Iglesia y el Estado que se produce en el primer Go-
bierno presidido por Suarez» {A. MoTiLLA, op. cit., pag. 39).

% «Bastaron tres semanas para que se firmara el Acuerdo de 1976, primer
peldaifio en la sustitucion del Concordato de 1953 por un régimen juridico que se
adecuara a lo que entendian las partes eran las nuevas circunstancias sociales y
eclesiales» (A. MoTiLLA, op. cit., pag. 39).

% Vid. sobre el contenido del Acuerdo A. pe LA HEra, «Comentario al acuer-
do entre la Santa Sede y el Estado Espariol de 28 de julio de 1976», en lus Canoni-
cum, XV1, 1976, pags. 153-163.

54



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

Acuerdo de 1976 suprimié precisamente dos de los privilegios que goza-
ban de una mas larga tradicion —muchos siglos— en nuestro ordena-
miento: el derecho de presentacion® y el privilegio del fuero®, A partir de
ese momento, la tutela del Estado sobre la Iglesia fue mucho menor, y se
anunciaba un verdadero sistema de separacion, que hubo de llegar en
1979, y que resultaba mucho mas coherente con la no confesionalidad
del Estado proclamada por la Constitucion al establecer cudles iban a ser
los principios superiores del sistema juridico ®,

Entre 1976 y 1978 subsiste el Concordato, cuyo caracter obsoleto
no se le oculta sin embargo a nadie™. Si duras habian sido las criticas al
mismo en los dltimos afos del régimen franquista —incluso provenien-
tes de juristas de probada ortodoxia catélica y de un importante sector de
canonistas, asi como de significados representantes de la propia jerar-
quia y el clero—"", las mismas se hicieron generales bajo [a Monarquia.
No se trataba ya de argumentar la incapacidad demostrada por el Con-
cordato para resolver problemas en los afos del Franquismo ™, sino de
explayar una realidad evidente: las bases ideolégicas de la democracia
parlamentaria que se queria instaurar contrastaban con determinados e
importantes preceptos concordados. De ahi que ambas Altas Partes ini-
ciasen pronto una renovacion de sus relaciones que ya anuncio el Acuer-
do de 1976; la correspondiente negociacion condujo a la sustitucion del
Concordato por una serie de Acuerdos parciales, monotematicos, que es-

&  Vid. al respecto, en relacion con el Acuerdo de 1976 y la renuncia al pri-
vilegio de presentacion, T. Garcia Bareerena, «Nombramiento de obispos», en
VV.AA. (direccion, C. CorraL y L. DE EcHEVERRiA), Los Acuerdos entre la Iglesia y Espa-
fia, Madrid, 1980, pags. 129-139.

% Sobre este punto del Acuerdo de 1976, vid. F. Lopos, «Renuncia al pri-
vilegio del fuero», en VV.AA., Los Acuerdos entre la Iglesia y Espana, cit., pags.
141-152.

® Vid. las observaciones, seguidas luego por buena parte de la doctrina,
que hace P. J. ViLabricH sobre la no confesionalidad y el principio de laicidad del Es-
tado espaniol a raiz de la Constitucién de 1978, en su op. cit., pags. 214 y ss.

" «Después de la celebracion del Concilio Vaticano |l el Concordato de
1953 entré en una situacion de crisis» (P. LomBaRDiA, op. cit., pag. 127).

" «Las dos razones mas frecuentemente invocadas en el periodo en que se
desenvolvid la crisis del Concordato fueron su falta de sintonia con la doctrina del
Concilio Vaticano ll y de adaptacion a las nuevas circunstancias de la sociedad es-
panola» (P. LoMBARDIA, op. cit., pag. 127).

2 «Dado que el Concordato surgié en una época de armonia entre la San-
ta Sede y el Estado espafiol y que no fue concebido con &nimo innovador, su arti-
culado se redact6 reflejando la cordialidad de unas relaciones y no como norma cla-
ra, apta para resolver situaciones conflictivas. De aqui las fundadas criticas acerca
de la imprevisidn de algunos de sus articulos, que habrian de originar dificiles pro-
blemas de interpretacién en momentos en los que las relaciones Iglesia-Estado se
desarroliaron con mayor tirantez» {P. LoMBARDIA, Op. cit., pag. 127).

55



MARIA JOSE CIAURRIZ

tuvieron concluidos en 1978 a la vez que la propia Constitucién™, y que
hubiesen podido firmarse antes que ésta; para no hacerlo asi, se esperé
unos dias, y promulgada la Constitucion el 29 de diciembre de 1978, el 3
de enero de 1979 se procedio a la firma de los Acuerdos™.

Son éstos cuatro, como de todos es sabido, que se suman al de 1976
para constituir el conjunto de los textos pacticios que rigen hoy las rela-
ciones lglesia-Estado en Espana; y el haberse presentado bajo tal forma —
varios Acuerdos firmados conjuntamente— en lugar de bajo la habitual de
un unico concordato tratando todos los temas, fue el resultado de la tesis,
que se expuso ampliamente por importantes sectores de la doctrina, de
que los Acuerdos facilitaban con ventaja sobre el Concordato las relaciones
de la Iglesia con el Estado en momentos de especiales dificultades para las
mismas ™. De hecho, la opcidn por un sistema de Acuerdos en lugar de por
un sistema de Concordato presenta en si misma una aparente ventaja: un
Acuerdo concreto puede ser revisado o denunciado sin incidir sobre los de-
mas; pero ;jes que seria imposible revisar parte de un concordato sin tocar
el resto de sus prescripciones? Y, por otra parte, sumados los cuatro Acuer-
dos de 1979, mas el de 1976 y uno residual de 1962 que continla vigente y
que se firmo entonces al margen del Concordato™, en realidad estan de he-
cho cubiertas todas o casi todas las materias de mutuo interés que hubie-
se podido regular un Concordato”. Los Acuerdos sustituyeron al Concor-

* Una historia detallada de la negociacién que condujo a los Acuerdos, en
J. M. Diaz Moreno, «Historia del Texto», en VV.AA., Los Acuerdos entre la Iglesia y
Esparia, cit., pags. 79-95.

" Publica los Acuerdos, acompafados de documentacion sobre los mis-
mos, C. CorraL en el cap. XXIX, «Textos oficiales», de la obra de VV.AA., Los Acuer-
dos entre la Iglesia y Espana, cit., pags. 777-810.

™ Vid. al respecto, entre otros muchos autores, J. Giménez Yy MARTINEZ DE CAR-
vAJAL, «Los concordatos en la actualidad», en VV.AA., Derecho Candnico, cit., pags.
755-760, con la bibliografia que alli se recoge.

®  Se trata del Convenio del 5 de abril de 1962, que regula la eficacia de los
estudios civiles que se realizan en universidades eclesiasticas; puede verse sobre el
mismo A. pe Fuenmavor, E/ Convenio entre la Santa Sede y Espana sobre universi-
dades de estudios civiles, Pamplona, 1965.

7 Con la firma de los Acuerdos «queda resuelta la antigua polémica acer-
ca de si el Concordato de 1953 debia ser sustituido por un nuevo Concordato o por
una pluralidad de acuerdos. Formalmente se da la razon a los sostenedores de la Gi-
tima tesis, pues es evidente que nos encontramos ante una pluralidad de textos nor-
mativos; pero hay que conceder que una pluralidad de acuerdos, negociados si-
multdaneamente, firmados y ratificados en la misma fecha, y que pretenden regular
la totalidad de las cuestiones Iglesia-Estado, es algo que se parece extraordinaria-
mente a un Concordato... La unidad de un Concordato o de un Cédigo no se deriva
de la unidad de documento o de cronologia, sino de la tematica y la normativa» (l.
C. IsAn, «El sistema de fuentes del Derecho eclesiastico», en I. C. IsAN, L. PriETo SaNn-
cHis, A. MorTiLLa, op. cit., pag. 149). El mismo parecer en J. Fornes, El nuevo sistema
concordatario espanol (Los acuerdos de 1976 y 1979), Pamplona, 1979, pag. 17.

56



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

dato en un clima de laicismo estatal y separacidn Iglesia-Estado, salvando
la posibilidad del entendimiento entre las dos Partes por una via no sim-
plemente factica; su perfeccién técnica no es en cambio superior a la del
Concordato de 1953, y probablemente es inferior.

V. EL NUEVO ORDEN CONSTITUCIONAL

a) La situacion creada por la Constitucion y por los Acuerdos
con la Santa Sede

La situacidn, pues, a partir de enero de 1979, es la siguiente: a) la
Constitucion, sin proclamarlo con palabras expresas, establece un laicis-
mo de Estado abierto a la cooperacién con las confesiones religiosas; b)
y ello sobre la base de los principios de libertad e igualdad, que suponen
un trato justo a las plurales opiniones y actitudes religiosas de los ciuda-
danos. Pero, al mismo tiempo, el articulo 16.3, a la vez que establece que
«ninguna confesion tendra caracter estatal», obliga a los poderes publi-
cos a tener en cuenta «las creencias religiosas de la sociedad espanola»
y asimismo a mantener las «consiguientes relaciones de cooperacion con
la Iglesia Catdlica y las demas confesiones». Es lo que la doctrina ha ca-
lificado como los «principios constitucionales del Derecho Eclesiastico
espanol», y que son el principio de libertad religiosa, el principio de acon-
fesionalidad y el principio de cooperacion™.

La propia redaccion del texto constitucional, en cuanto que le de-
dica una especial mencion, supone ya el mantenimiento de una diferen-
cia entre la Iglesia catédlica y el resto de las confesiones religiosas con
adeptos en Espana™. Y, como ha quedado dicho, el 3 de enero de 1979,
apenas unos dias tras la entrada en vigor de la Constitucién, el Estado y
la citada Iglesia firmaron los Acuerdos que, por el momento, suponian
una situacion juridica distinta, en nuestro ordenamiento, para la confe-
sion religiosa mayoritaria en el pais®.

®  Vid. particularmente P. J. VILADRICH, Op. cit., pags. 193 ss.; F. be P. VERA Ukg-
BANO, Op. cit., pag. 286.

* Vid. al respecto A. BernArDEz CANTON, «La mencidn de la Iglesia catdlica
en la Constitucion espafiola», en VV.AA, Relaciones entre la Iglesia y el Estado, cit.,
pdgs. 403-420; P. J. ViLADRicH, epigrafe «La mencidn explicita de la Iglesia catélica en
la Constitucion», op. cit., pags. 230-234.

® Subraya aln esa singularidad de los Acuerdos I. C. IBAN, op. cit., pags.
148-149, al escribir: «Hay gue tener en cuenta la fecha de la firma de los Acuerdos

57



MARIA JOSE CIAURRIZ

No entraremos aqui en la cuestion de las razones por las que es-
ta Iglesia fue objeto de una mencion especial en la norma suprema, pues
ya la doctrina ha analizado suficientemente el tema?®. Pero si hemos de
subrayar que tal mencién no podia suponer por si misma una mayor li-
bertad para la Iglesia catélica, con merma del principio de igualdad en
relacion con las demas confesiones ®. El Estado, a través del articulo
16.1, se comprometia a mantener relaciones de cooperacion con todas
las confesiones religiosas existentes en el pais; que al mencionarlas se
sefiale a una distinguiéndola de las demas puede obedecer a motivos
histéricos, socioldgicos, etc., pero no suponer una ruptura de las exi-
gencias del articulo 1.1 de la propia norma suprema. En todo caso, y sin
pretender obtener aqui mayores consecuencias de ello, el principio su-
perior de la justicia —no menos inspirador del ordenamiento que los de
libertad, igualdad y pluralismo— si que podia exigir esa mencion de la
lglesia catdlica, cuya presencia en el pais y cuyas posibilidades de coo-
peracion con el Estado se multiplican por cifras altisimas si la compara-

en 1979: éstos son firmados apenas una semana después de la entrada en vigor
de la Constitucidn, lo cual significa que como quiera que en la ratificacién parla-
mentaria de los mismos no se alter6 ni tan siquiera minimamente su contenido —
como, por otra parte, establece el procedimiento parlamentario previsto para la
aprobacion de tratados internacionales—, el pretender que los Acuerdos son un
desarrolio del principio de cooperacidn previsto en el art. 16 de {a Constituciéon no
seria sino la adopcion de una postura rigidamente formalista que, inevitablemen-
te, llevaria a realizar un andlisis equivocado de sus resultados». Tesis discutible,
puesto que un texto incluso previo a la Constitucion —que no es el caso, al me-
nos formalmente—, «praeter constitutionis» (como llama el propio IsAn, pag. 149,
a los Acuerdos), puede ser aceptado por el Parlamento precisamente porque su
contenido suponga un desarrollo o aplicacion de un principio constitucional, ha-
biendo el propio Parlamento podido rechazar en bloque los Acuerdos, negando-
se a ratificarlos, de haber considerado que no podian ser encajados en el desa-
rrollo constitucional del mismo modo que otros Acuerdos posibles posteriores a
la Ley suprema.

¥  Vid. la obra de A. BernArRDEZ CANTON, cit., que ofrece ademas bibliografia
al respecto; de interés también J. M. GonzALez DEL VALLE, «Posicién juridica de las
confesiones religiosas», en J. M. GonzALEz DEL VALLE vy otros, Derecho eclesidstico del
Estado espafol, cit., pags. 287-298. Asimismo los epigrafes «La mencidn de la Igle-
sia Catdlica y la no confesionalidad del Estado» y «La mencién de la Iglesia Catdli-
ca como paradigma extensivo de trato especifico a las demds confesiones», en la
op. cit. de P. J. ViLADRICH, pags. 231-234.

2 «Nos queda ahora por resolver si nuestra Constitucion, al mencionar a
la Iglesia catdlica de forma explicita, rompe el principio de igualdad con las demas
confesiones, consagrando paraddjicamente en el texto constitucional una discri-
minacion por motivos religiosos, o si, en realidad, estamos ante una muestra per-
fectamente constitucional del trato especifico que impone el principio de laicidad
para la situacién real del factor religioso catélico» (P. J. VILADRICH, op. cit., pag. 234).
El autor, a través de una brillante argumentacion, se inclina por la segunda hipo-
tesis.

58 .



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

mos con cualquier otra confesidén ®. Y si seria injusto negarle a ninguna
otra confesion la libertad, no lo seria menos pretender que los presu-
puestos y consecuencias de sus relaciones con el Estado pueden ser
idénticos a los de la confesidén mayoritaria, dados los indices que sefa-
lan el significado numérico, histérico, cultural, etc., de la presencia del
catolicismo en el pais®.

Lo que no podia hacerse era dejar la situacion en la forma en que
la determinan el texto constitucional y los Acuerdos de enero de 1979; el
propio texto constitucional venia a exigir de facto un desarrollo legislati-
vo posterior en el campo de la libertad religiosa. Y, por supuesto, tales
nuevas normas de desarrollo de la norma suprema habian de suponer la
sustitucién de la obsoleta Ley de Libertad Religiosa de 1967, incompati-
ble ya con el ordenamiento constitucional ®.

b) La nueva Ley de Libertad Religiosa de 1980

La nueva Ley de Libertad Religiosa, que se elaboré en consecuen-
cia, es «la segunda gran fuente constitutiva de caracter general del Dere-
cho eclesiastico espaiol» ®, «Cronolégicamente aparece, pues, con pos-
terioridad a la Constitucion, de cuyo art. 16 viene a ser un desarrollo en

#  «El inciso “... y mantendran las consiguientes relaciones de coopera-
cién con la Iglesia Catdlica y las demés confesiones” ha de interpretarse, en lo to-
cante a la mencién de la Catolica a diferencia de la genérica alusién al resto de las
confesiones, como un ejemplo —ciertamente constitucional, con todo lo que ello
supone— de trato especifico, en atencién a la enorme extensién sociolégica, tra-
dicidn y arraigo historicos, y complejidad organica y juridica de la lglesia catdlica
en comparacion con las demas confesiones religiosas» (P. J. VILADRICH, Op. cit., p..
234-235).

& «En el texto constitucional este trato especifico se limita, en realidad, a
la mencién singular de la Iglesia Catodlica, a aludirla “con su apellido propio”. Sin
embargo, debemos indicar que con respecto al contenido, en que debe concretarse
ese trato especifico, no hay mandato constitucional alguno como no sean las “con-
siguientes relaciones de cooperacion”, las cuales también se predican para todas
las demas confesiones» (P. J. ViLapRicH, op. cit., pdg. 235).

% «Desde el principio de la transicién politica, en las nuevas coordenadas
sociales, estaba la preocupacion de elaborar otra Ley de libertad religiosa, que sus-
tituyera a la de 28 de junio de 1967, y que, por lo mismo, resultaba inadecuada al
pluralismo ideolégico cominmente aceptado por las Cortes y aparecia como dis-
criminatoria para las otras iglesias y confesiones» (F. pe P. VeEra URrsaNO, op. cit.,
pag. 295).

% F. pe P. VEra URBaANO, op. cit., pag. 295.

59



MARIA JOSE CIAURRIZ

forma de ley orgénica, y a los Acuerdos con la Santa Sede (1976, 1979).
Sin embargo, es contemporanea a ellos en su preparacion, pues ya el 2
de julio de 1978, previa consulta a las diversas confesiones religiosas no
catdlicas, el Ministerio de Justicia habia establecido en consenso con es-
tas instituciones las Bases para una nueva ley de libertad religiosa» #.

No deja de ser interesante la noticia sobre el modo de gestionar las
bases para la futura ley, en cooperacién exclusivamente con las confe-
siones no catdlicas. Es cierto que, al mismo tiempo, se negociaba con la
Santa Sede para la sustitucién del Concordato de 1953 por los Acuerdos
de 1979°%; resulta interesante constatar, pues, la existencia de dos nego-
ciaciones paralelas, con la Iglesia catdlica para los Acuerdos, con las de-
mas confesiones para la Ley de Libertad religiosa. ;Hay que entender en
el Estado una voluntad de llevar a una y otras instituciones por caminos
diferentes, consagrando el diverso tratamiento dado a una y otras ante-
riormente? ;Se pensd en una Ley de Libertad religiosa que no afectase a
la Iglesia catdlica?

Cierto que ello no hubiese supuesto necesariamente una diferen-
cia en el grado de libertad reconocida a una y otras confesiones, ni tam-
poco un quiebro de la igualdad, pues la igualdad como principio superior
del ordenamiento no supone igualdad en los medios o en los métodos,
sino en los resultados. Pero, en todo caso, es claro que si se trabajaba con
cada grupo de confesiones —la Iglesia de un lado, las demés de otro—
separadamente en orden a elaborar los instrumentos legales de recono-
cimiento y tutela de la libertad, se corria el peligro de establecer cotas dis-
tintas en la libertad alcanzada y formas diferentes para alcanzarla, y en
esta via no hay una ruptura de la igualdad, pero si al menos un peligro
de ruptura.

¢Cual fue la consecuencia inmediata de este «modus agendi»? La
Ley de Libertad religiosa se establecié «como fuente unica general para
la reglamentacion estatal del fendmeno social religioso; aplicable, por
igual, a la Iglesia catdlica y a las otras iglesias, confesiones o0 comunida-
des religiosas. Si bien, a la hora de establecer un estatuto juridico propio
de cada una de ellas, por exigencia del principio de igualdad juridica... y

& F. pe P. VEra UrBaNO, op. cit., pag. 295. Abundante informacion sobre el
iter de la LOLR la hemos ofrecido en M. J. CiAurriz, op. cit., passim.

® Informacion al respecto en la op. cit. de J. M. Diaz Moreno, pags. 79 y ss.,
en especial 93-94; sobre los precedentes, A. MarauiNA, «Introduccion historico-juri-
dica» al vol. de VV.AA., Los Acuerdos entre la Iglesia y el Estado en Esparia, cit.,
péags. 5-31. También de sumo interés los datos que ofrece A. MoTiLLA DE LA CALLE, Los
Acuerdos entre el Estado y las Confesiones religiosas en el Derecho espariol, cit.,
pags. 34 y ss.

60



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

salvando siempre este marco comun general, resultan en la practica dos
0 mas regimenes eclesiasticos distintos: uno, el de la Iglesia catdlica, que
se concreta en los Acuerdos especificos firmados con la Santa Sede, y
otro —u otros, segln los casos— el de las iglesias o confesiones y co-
munidades religiosas no catdlicas que, en principio, se atienen a la nor-
mativa general de la LOLR y de la legislacién complementaria a la mis-
ma» %,

¢) Un régimen comun para todas las Confesiones?

La voluntad de la LOLR de crear un unico régimen comun a todas
las confesiones es de por si evidente. Como he dicho en otra ocasion, «la
ley, al desarrollar el art. 16 de la Constitucion, debia establecer un régi-
men juridico coherente con ellos, y, en especial, con el principio de igual-
dad religiosa de todos los individuos y confesiones. Fiel a este plantea-
miento, su articulado desarrollaba una Gnica normativa para todas ellas,
sentando unas mismas bases para su tratamiento juridico» . Es por otra
via, como quedd indicado lineas arriba, por donde se introdujo en el sis-
tema la realidad del doble régimen para una y otras confesiones: por la
via de los Acuerdos firmados con la Santa Sede, mientras —no se olvi-
de— se negociaba la Ley de Libertad religiosa con las restantes confesio-
nes al margen de la lglesia catélica. Via de Acuerdos que procedia de la
necesidad de tener en cuenta las peculiaridades de cada confesion, a te-
nor del juego de los principios de libertad e igualdad con los de justicia y
pluralismo.

Sélo que los Acuerdos, que la nueva Ley va a prever?, cierta-
mente como medio de cooperacion especifica del Estado con las confe-
siones*, se firmaron con la Santa Sede antes de que la Ley apareciera.

® F. pe P. Vera URBANO, op. cit., pags. 295-296. El subrayado es del autor.

® M. J. CIAURRIZ, op. cit., pag. 94.

® En su articulo 7.1: «El Estado, teniendo en cuenta las creencias religiosas
existentes en la sociedad espanfola, establecera, en su caso, Acuerdos o Convenios
de cooperacidn con las Iglesias, Confesiones y Comunidades religiosas inscritas en
el Registro que por su @ambito y niimero de creyentes hayan alcanzado notorio arrai-
go en Espafia. En todo caso, estos Acuerdos se aprobaran por Ley de las Cortes ge-
nerales».

2 Vid. el epigrafe «Los acuerdos o convenios del articulo 7 de la L.O.L.R.
como formulas de cooperacion» en la obra de A. MoriLa pe La CaLte, Los Acuerdos
entre el Estado y las Confesiones religiosas en el Derecho espariol, Barcelona, 1985,
pdags. 288-291.

61



MARIA JOSE CIAURRIZ

Como también hemos subrayado en algun momento «la consideracion
del art. 7 del texto legal como marco de posteriores acuerdos entre el
Estado y las confesiones religiosas —viable para la mayor parte de las
confesiones— se hace insostenible en el caso de la Iglesia Catdlica, ya
que dificiimente podia ser la ley el marco de unos acuerdos anteriores
a ella» %.

Hubo incluso quien intentd, en la discusidon parlamentaria de la Ley
de Libertad religiosa, repetir en el articulo 7, al establecer los Acuerdos
como via de cooperaciéon Estado-confesiones, la mencidn especial de la
Iglesia catdlica que contiene el articulo 16.3 de la Constitucion. Y lo que-
rian asi precisamente quienes mas afines se consideraban a la ideologia
catdlica y mayor empefio habian siempre demostrado, a lo largo de todo
el proceso constituyente, en legislar de acuerdo con una inspiracién cris-
tiana de la sociedad®.

No cayeron en la cuenta, quienes asi actuaban, de que en este ca-
so hubiesen creado una situacion en la cual los Acuerdos de 1979 ten-
drian que ser revisados a la luz de la LOLR, en lugar de mantenerse, co-
mo se mantienen, fuera del marco de la misma*®. Si el articulo 7 de la
LOLR, al disponer en su parrafo 1 que «el Estado, teniendo en cuenta las
creencias religiosas existentes en la sociedad espafiola, establecera, en
su caso, Acuerdos o Convenios de cooperacion con las Iglesias, Confe-
siones y Comunidades religiosas inscritas en el Registro que por su am-
bito y nimero de creyentes hayan alcanzado notorio arraigo en Espana»,
hubiese expresamente mencionado a la Iglesia Catdlica, ésta habria vis-
to como sus Acuerdos previos quedaban sometidos a este articulo y, en
consecuencia, a la totalidad de la Ley. No quiero decir que no hubiese si-

- do positivo este hecho, pues al menos hubiese supuesto una oportunidad
para revisar los Acuerdos; pero éstos son revisables en todo caso, y es
obvio que ni el Estado ni la Santa Sede deseaban con ocasién de la LOLR
poner en crisis el entendimiento acordado con no poco trabajo en enero
de 1979. Es en todo caso evidente que la elaboracién del texto de la nue-
va Ley adolecié de un escaso rigor técnico; «la elaboracion del contenido
de la ley, ignorando la vinculacién a la que el Estado habia quedado so-

% M. J. CiAurniz, op. cit., pag. 95.

% Se contiene informacion sobre los intentos en este sentido durante los
trdmites de elaboracion parlamentaria de la LOLR, en el capitulo | de M. J. CiAuRrsiz,
op. cit., pags. 31y ss.

~ % «.. Defendieron fervorosamente a la Iglesia catdlica y concentraron sus
esfuerzos en introducir en el art. 7 la mencion de la Iglesia Catdlica como sujeto de
acuerdos de cooperacién con el Estado, sin darse cuenta del riesgo que dicha in-
clusién hubiera supuesto para la confesién mayoritaria» (M. J. ClAurriz, op. cit.,
pag. 95).

62



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

L2

LN

S S Y S S J

metido en temas similares mediante la firma y ratificacion de los Acuer-
dos con la Santa Sede, originé un problema que no quedé reducido a te-
mas meramente tedricos 0 cronoldgicos; pronto surgieron importantes
contradicciones normativas en algunos aspectos concretos, siendo de
destacar especialmente el de la adquisicidon de personalidad juridica civil
de los entes de la Iglesia Catdlica regulado, con caréacter especifico, en el
Acuerdo juridico, y, con caracter general, para los entes de todas las con-
fesiones en el art. 5 de la ley. Esta no abordaba aspectos que habian que-
dado regulados en el texto bilateral y, por el contrario, exigia requisitos a
los que —en modo alguno— habian quedado vinculados los entes de la
Iglesia Catélica para adquirir reconocimiento en el ambito civil» %,

Lo cual permite aceptar la afirmacion antes recogida de la pervi-
vencia de un doble sistema de tratamiento de la libertad religiosa en el
ordenamiento espafiol; no ya por entender que la Iglesia Catdlica queda
fuera de la LOLR, sino porque aun refiriéndose esta ley a la totalidad de
las confesiones, la Iglesia Catdlica se rige ademas por sus propios Acuer-
dos con el Estado, que contienen algunas prescripciones que no encajan
dentro del marco de la nueva LOLR.

Fuera de nuestro analisis debe quedar ahora la cuestion de una po-
sible primacia de la LOLR sobre los Acuerdos Estado-Santa Sede, que re-
solveria el problema derogando las normas contenidas en éstos que se
encuentren en contradiccidon con aquélla; o tal vez el de la primacia de los
Acuerdos sobre la Ley, que supone lo contrario®. Razones hay en ambos
sentidos, tanto por ser la Ley posterior a los Acuerdos —con juego del
principio «lex posterior derogat priorin—, como por el caracter interna-
cional de los Acuerdos, en cuya virtud no pueden ser derogados o modi-
ficados sino mediante el procedimiento especial previsto por el articulo
96 de la Constitucion®,

Esta ultima solucion viene aplicandose en ia préctica, y los Acuer-
dos de 1979 mantienen su vigor frente a la LOLR en los puntos en que
quedan fuera del marco trazado por ésta*. Tal ha sido, en efecto, la deci-

*® M. J. CIAURRIZ, Op. cit., pags. 95-96.

Vid. el epigrafe «Problemas de encaje entre la Ley Orgénica y los Acuer-
dos con la Iglesia Catélica», en M. J. CiAurriz, op. cit., pags. 95-96.

% Vid. el epigrafe «La internacionalidad de los Acuerdos», en A. MoTILLA DE
LA CALLE, Op. cit., pags. 44-46.

*  Se «origind un problema que no quedé reducido a temas meramente te-
oricos cronoldgicos; pronto surgieron importantes contradicciones normativas en
algunos aspectos concretos, siendo de destacar especialmente el de la adquisicidon
de personalidad juridica civil de los entes de la Iglesia Catdlica regulado, con ca-
racter especifico, en el Acuerdo juridico, y con caracter general, para los entes de
todas las confesiones, en el art. 5 de la ley» (M. J. ClAuRriz, op. cit., pag. 95).

63



MARIA JOSE CIAURRIZ

sidén tomada por el Estado al promulgar la legislacion de desarrollo y apli-
cacion de la LOLR, hecho que no puede ser visto exclusivamente desde
el dngulo de que se mantiene para la Iglesia catdlica un régimen especial
al margen de la Ley de Libertad Religiosa, sino que también debe subra-
varse que el Estado estaba en el deber —que desconocié— de tener en
cuenta al redactar la LOLR ' los compromisos ya contraidos con la Igle-
sia catdlica.

El 9 de enero de 1981 se promulgaba un Real Decreto sobre Orga-
nizacion y funcionamiento del Registro de Entidades Religiosas, cuyo ar-
ticulo 2 dispone la inscripcion en tal Registro de las Iglesias, Confesiones
y Comunidades religiosas, Ordenes, Congregaciones e Institutos, entida-
des asociativas religiosas, y sus Federaciones''. Pues bien, una Resolu-
cion de 11 de marzo de 1982, de la Direccion General de Asuntos Reli-
giosos del Ministerio de Justicia '?, establecia un régimen especial en
este terreno para la Iglesia catdlica y sus asociaciones, en el marco del
Acuerdo de 1979 y no en el que para las restantes confesiones establecen
la LOLR y el citado Real Decreto.

Por otro lado, tres confesiones religiosas han hecho ya uso de la
posibilidad recogida en el articulo 7 de la LOLR, en orden a.la firma de
Acuerdos con el Estado: la Federacién de Entidades Religiosas Evangéli-
cas, la Federacién de Comunidades Israelitas, y la Comisién Isldamica de
Espafa. A lo largo de este estudio trataremos de sefalar las novedades
que estos Acuerdos puedan aportar al contenido de la Ley de Libertad Re-
ligiosa, dentro de cuyo marco han sido establecidos ",

'™ Ya en otro lugar hemos llamado la atencién sobre «la elaboracién del
contenido de la ley ignorando la vinculacion a la que el Estado habia quedado so-
metido en temas similares mediante la firma y ratificacion de los Acuerdos con la
Santa Sede» (M. J. CIAuRRIz, op. cit., pag. 95).

" Vid. el texto en M. J. ClAurriz, op. cit., pags. 256-257.

" Hemos publicado el texto en M. J. ClAurRiz, op. cit., pags. 260-261.

s Aln es {égicamente escasa la bibliografia sobre estos tres Acuerdos.
Puede verse, para los firmados con las Comunidades evangélicas e israelitas, A.
FernAnDEZ-CoronaDo, «Los Acuerdos del Estado espaniol con la Federacion de Enti-
dades religiosas evangélicas de Espaia (F.E.R.E.D.E.) y la Federacion de Comuni-
dades Israelitas (F.C.l.). Consideraciones sobre los textos definitivos», en Anuario
de Derecho Eclesidstico del Estado, VI, 1991, pags. 541-577; especificamente se
ocupa del Acuerdo con la Federacién evangélica D. BASsTERRA MONSERRAT, «Acuerdo
Estado espanol-Federacion evangélica», en la misma publicacion, pags. 579-588. El
Acuerdo con los musulmanes, de posterior conclusion, ha sido incluido por J. A.
Souto, en los comentarios que dedica a los tres Acuerdos en el «Apéndice» de su
Derecho Eclesiastico del Estado, cit., pags. 541-554.

64



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

VI. LA LIBERTAD RELIGIOSA EN LA CONSTITUCION Y EN LA LEY
’ DE 5 DE JULIO DE 1980

a) Libertad religiosa y libertad de culto

El articulo 16 de la Constitucion, que especificamente establece el
derecho del ciudadano a la libertad religiosa —en desarrollo del princi-
pio capital del derecho a la libertad con que la propia Constitucion se
abre— menciona en su parrafo 1.2 tres libertades y no solamente una:
«Se garantiza —dice— la libertad ideoldgica, religiosa y de culto de los
individuos y las comunidades». Tal dato condiciona légicamente la re-
flexion sobre el sentido que en el ordenamiento espanol posee la liber-
tad . La doctrina ha analizado hasta la exhaustividad esta frase, tratan-
do de determinar la identidad precisa de cada libertad '®, y la razén por
la que el legislador constituyente eligié precisamente ésas y no otras, 0
ésa y no otra nomenclatura, que no coincide por otra parte con exacti-
tud con formulaciones similares contenidas en textos internacionales o
constitucionales de otros paises ™. Se ha preguntado la doctrina si esta-

' «La reflexion juridica acerca de la garantia constitucional de las liberta-
des religiosa e ideolégica esta légicamente condicionada, aunque no determinada,
por el propio texto de la Constitucion de 1978. Tanto los juicios adversos a la opor-
tunidad y coherencia material y formal de expresar en una misma norma realidades
diferentes como los juicios que se muestran favorables a esa inclusién unitaria en
el articuto 16 han encontrado un soporte racional —y dialéctico— que a cada uno
puede resultar convincente» (J. CALvo, «Reflexion critica acerca de la libertad reli-
giosa e ideoldgica en la Constitucién espafnola de 1978», en VV.AA. (l. C. IgAN, coor-
dinador), Libertad y Derecho Fundamental de Libertad Religiosa, Madrid, 1989,
pags. 117-128.

s «La Constitucién espanola garantiza en su articulo 16 la libertad ideold-
gica, religiosa y de culto de los individuos y de las comunidades. La mencién cons-
titucional plantea una primera cuestion: ;se reconoce la existencia de una sola li-
bertad con varias manifestaciones o, por el contrario, se garantizan tres libertades
distintas? La pregunta obligaria a resolver una cuestion previa: si la libertad juridi-
ca es Unica o existen tantas como calificativos se le atribuyen en los textos jurfdi-
cos» {J. A. SouTo, op. cit., pag. 79).

8 «La cuestién no es irrelevante si tenemos en cuenta que en otros tex-
tos, y muy concretamente en las declaraciones de los derechos, se menciona la li-
bertad religiosa acompafiada de otras libertades. Asi, la Declaraciéon Universal de
Derechos Humanos, en su articulo 18, declara que “toda persona tiene derecho a
ia libertad de pensamiento, de conciencia y de religion”. Como se podra observar,
las libertades que se citan aqui no son la ideoldgica y de culto, sino las de pensa-’
miento y conciencia, pero, en ultimo caso, conviene llamar la atencion sobre el he-
cho de que la libertad religiosa se cita habitualmente acompanada de otras liber-
tades» (J. A. Souto, op. cit.,, pag. 79). Tampoco a L. Prieto SancHis le parece sin

65



MARIA JOSE CIAURRIZ

mos ante tres libertades distintas y autbnomas entre si'”’; se ha especu-
fado sobre la diferencia entre libertad religiosa y de culto, al entender
que el culto no puede ser sino una manifestacion de la religiosidad '%; y
se ha inquirido por qué falta en el texto constitucional la mencion de una
libertad tan clasica como es la libertad de conciencia'®, tan frecuente-
mente citada a lo largo de la historia en toda clase de textos doctrinales
y legislativos ™.

La polémica o la investigacion al respecto serian innecesarias en
este lugar. Preciso es en cambio llegar ya al texto mismo de la Ley Orga-
nica de Libertad Religiosa de 1980; su propia titulacién supone que el le-
gislador trataria de desarrollar una de las tres libertades mencionadas en
el articulo 16.1 de la Constitucién. Y, sin embargo, esa primera impresién
resultaria enganosa, pues la simple lectura del articulo 1 de la Ley nos va
a evidenciar otra cosa: «El Estado —establece dicho articulo 1 en su pa-
rrafo 1— garantiza el derecho fundamental a la libertad religiosa y de cul-
to, reconocida en la Constitucién, de acuerdo con lo prevenido en la pre-
sente Ley organican.

El articulo 1 de la LOLR garantizara, pues, no una sino dos de las
tres libertades mencionadas en el articulo 16.1 de la Constitucién. La pro-
pia redaccion de tal articulo 1 incitaria a pensar que para el legislador or-

importancia el tema: «Tras un accidentado iter parlamentario, reflejo de las propias
vacilaciones del legislador, el art. 16.1 de la Constitucién vino a consagrar tres li-
bertades, la ideolégica, la religiosa y la de culto, cuya diferenciacién no resulta
siempre facil desde un punto de vista teérico ni aconsejable en el plano del anali-
sis juridico. La cuestidon no carece, sin embargo, de importantes consecuencias
préacticas» {op. cit., pag. 302).

7  No se trata de tres libertades distintas para J. M. GoNzALEz DEL VALLE, De-
recho Eclesidstico espanol, cit., pags. 197-199; son diferentes en cambio para J. A.
Sourto, op. cit., pags. 80-84. Para D. Liamazares (op. cit., pag. 661), por lo que hace a
la libertad ideoldgica y a la libertad religiosa, «no son idénticos los contenidos de
una y otra, aunque tienen mucho en comuny. L. PriIETO SancHIs {op. cit., pdg. 302) en-
tiende gue «la triada del art. 16.1 forma parte de una categoria mas amplia que es
la libertad de pensamiento... La genérica libertad de pensamiento comprenderia asi
las libertades ideoldgicas y de creencias, la de conciencia en sentido estricto, la de
expresion de esas creencias y aun la de hacer prosélitos».

" «La distincién entre la libertad religiosa y de culto tiene una razén de ser
preferentemente histérica, como sefialamos, al tratar de la libertad religiosa como
principio. Hoy dia, sin embargo, se entiende que la libertad religiosa incluye, entre
sus manifestaciones mas tipicas, la libertad de culto y que no existe un verdadero
reconocimiento de la libertad religiosa, si no se reconoce igualmente la libertad de
culto» (J. M. GonzALez DeL VALLE, op. cit., pag. 197).

e P.e., J. A Souto, op. cit., pag. 113; D. LLamazares, op. cit., obra que pre-
C|samente bajo su titulo Derecho Eclesidstico del Estado aparece subtitutada Dere-
cho de la libertad de conciencia.

66




EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

dinario —el autor de la Ley— no se trata de dos libertades, sino de una,
o0 al menos de dos aspectos de una sola libertad ", puesto que se refiere
a «la libertad religiosa y de culto», no a las libertades religiosa y de cul-
to; pero esa interpretacion olvidaria que también el articulo 16.1 emplea
la palabra libertad en singular —libertad ideolégica, religiosa y de culto—
Yy que ésa es una forma habitual de expresarse en castellano.

En todo caso, la libertad ideoldgica queda fuera del ambito de la
LOLR, prueba a posteriori de que para el legislador se trata de libertades
diferentes ™. La libertad ideoldgica «se refiere al derecho que tiene todo
ciudadano de poseer sus propias ideas y juicios sobre las distintas reali-
dades del mundo y de la vida, es decir, una personal y libre cosmovi-
sién» ", Sin duda alguna, la ideologia desborda de por si el &mbito de lo
religioso "*; una persona puede poseer una ideologia y ninguna fe, de
modo que su ejercicio de la libertad religiosa resulte negativo (no posee
religion alguna), mientras sus opciones ideoldgicas resulten tan varia-
das como se quiera'’; e incluso quien sienta profundamente una fe reli-
giosa y entienda a través de la misma la vida y el mundo todo, tendra
ideologias de otra naturaleza, politicas, por ejemplo, o econémicas, que
no tienen por qué guardar relacién —a lo sumo no podrian estar en con-
tradiccién— con sus convicciones religiosas.

" «la cultura occidental, desde hace algunos siglos, se ha encontrado
comprometida en la labor de hacer una adecuada diferenciacion de estos tres ti-
pos de libertades. Primeramente se inicié la independencia de la libertad de co-
nocimiento, que supuso un largo camino, con graves acusaciones a la libertad re-
ligiosa, motivada por esa confusion que se habia perpetuado durante siglos. Mas
tarde, comienza a emanciparse la libertad de conciencia, creando una ética social
independiente de la moral religiosa. Esta diferenciacién exige un reconocimiento,
como se hace en las formulaciones de las Declaraciones de Derechos Humanos,
de tres conceptos distintos. Nuestra Constitucion, sin embargo, unicamente ha-
bla de la libertad ideolégica y religiosa, aunque implicitamente hay que admitir
que se comprende la libertad de conciencia, como aspecto necesario de la li-
bertad considerada en su integridad, y para evitar que haya confusién o falta
de proteccion a uno de los derechos fundamentales» (J. Gomi ORDENANA, Op. cit.,
pag. 283).

™ En el sentido propuesto por J. M. GonzALEz DEL VALLE, op. cit., pag. 197:
«La libertad de culto debe considerarse como un aspecto de la libertad religiosan».

" Pueden verse las interesantes consideraciones que sobre las liber-
tades ideoldgica, religiosa y de conciencia ofrece G. Peces-Barsa, «Algunas re-
flexiones sobre la libertad ideoldgica y religiosa», en VV.AA. (I. C. IBAN, coordina-
dor), Libertad y Derecho Fundamental de Libertad Religiosa, Madrid, 1989, pags.
53-71.

" J. A. Souto, op. cit., pag. 80.

" Vid. L. PriETO SANCHIS, op. cit., pag. 303.

"5 Vid. P. J. VILADRICH, op. cit., pags. 236-243, epigrafe «lgualdad y discrimi-
nacidn de creyentes y no creyentes».

67



MARIA JOSE CIAURRIZ

Y puesto que la Iglesia catdlica no se distinguira de las demés con-
fesiones en orden a la aplicacion a la misma de esta Ley —salvo en los
puntos en gue sus propios Acuerdos de 1979 creen para ella un régimen
especial—"°, por supuesto la libertad religiosa y la libertad de culto tute-
ladas en la LOLR es la de todos los ciudadanos espafioles, sea cual sea el
ejercicio que hagan de tales libertades o, dicho de otro modo, la opcidn
religiosa que prefieran. Ninguna de estas opciones —ninguna creencia—
podra constituir en Espafia motivo de desigualdad o discriminacion, ni
podran alegarse motivos religiosos para impedir a nadie el ejercicio de
cualquier trabajo o actividad'” o para el desempefno de cargas o funcio-
nes publicas (articulo 1.2); y, repitiendo el texto constitucional del articu-
lo 16.3, establece la Ley en el parrafo 3 de este articulo 1 que «ninguna
confesién tendra cardcter estatal», formula no poco criticada que fue la
preferida por el legislador constituyente para sefnalar la no confesionali-
dad del Estado '™, en claro contraste con la confesionalidad catélica de las
Leyes Fundamentales del Régimen precedente, y no poco diferente de la
formula de no confesionalidad elegida en su dia por la Constitucion re-
publicana de 1931,

b) El contenido de la libertad religiosa

Es por su parte el articulo 2 de la Ley de 1980 el que establece la
normativa relativa al contenido de la libertad que el articulo 1 garantiza.
Se trata del mas extenso de los articulos de la nueva Ley; posee tres pa-
rrafos, el primero de ellos subdividido en cuatro apartados, que se sefia-
lan con las letras a, b, c y d. Los parrafos sustantivos son el primero y el
segundo, que fijan el contenido de la norma en relacion respectivamente

M Vid. P. J. ViLADRICH, Op. cit., pags. 234-235.

" La relacién entre derecho al trabajo e ideologia religiosa la ha estudia-
do J. pe Otapuy, «Las empresas ideoldgicas: aproximacion al concepto y supuestos
a los que se extiende», en Anuario de Derecho Eclesidstico del Estado, I, 1986,
péags. 311-332.

" El tema ha merecido abundante bibliografia; vid. en especial P. J. Via-
DRICH, op. cit., epigrafe «El principio de laicidad del Estado», pags. 214 y ss., y L. Prie-
To SaNCHIS, op. cit., pags. 201 vy ss., epigrafe «El principio de no confesionalidad del
Estado».

" «La Constitucion espafiola de 9 de diciembre de 1931 quiso romper ne-
tamente con la tradicion confesional espaiola y orientar su planteamiento de la po-
litica religiosa sobre la base de la separacién entre la Iglesia y el Estado. A este pro-
posito parece responder su art. 3, que establecié con ejemplar laconismo: “El
Estado espaniol no tiene religion oficial”» (P. LomeaRpia, op. cit., pag. 116).

68




EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

con las libertades individuales y colectivas o, lo que es lo mismo, con el
ejercicio de la libertad religiosa y de culto por parte de los individuos y de
los grupos sociales. El parrafo tercero se destina a fijarle al poder publi-
co la obligacién de establecer determinadas condiciones concretas de ca-
racter social a efectos de que el ejercicio de aquellas libertades resulte
efectivo y real. El texto es el siguiente:

«Articulo 2.2 1. La libertad religiosa y de culto garantizada por la
Constitucion comprende, con la consiguiente inmunidad de coaccion, el
derecho de toda persona a:

a) Profesar las creencias religiosas que libremente elija 0 no profe-
sar ninguna; cambiar de confesion o abandonar la que tenia; manifestar
libremente sus propias creencias religiosas o la ausencia de las mismas,
o abstenerse de declarar sobre ellas.

b) Practicar los actos de culto y recibir asistencia religiosa de su
propia confesion; conmemorar sus festividades; celebrar sus ritos ma-
trimoniales; recibir sepultura digna, sin discriminacién por motivos reli-
giosos, y no ser obligado a practicar actos de culto o a recibir asistencia
religiosa contraria a sus convicciones personales.

c) Recibir e impartir ensefanza e informacion religiosa de toda in-
dole, ya sea oralmente, por escrito o por cualquier otro procedimiento y
elegir para si, y para los menores no emancipados e incapacitados, ba-
jo su dependencia, dentro y fuera del ambito escolar, la educacion reli-
giosa y moral que esté de acuerdo con sus propias convicciones.

d) Reunirse o manifestarse pdblicamente con fines religiosos vy
asociarse para desarrollar comunitariamente sus actividades religiosas
de conformidad con el ordenamiento juridico general y lo establecido
en la presente Ley Organica.

2. Asimismo comprende el derecho de las Iglesias, Confesiones y
Comunidades religiosas a establecer lugares de culto o de reunién con
fines religiosos, a designar y formar a sus ministros, a divulgar y pro-
pagar su propio credo, y a mantener relaciones con sus propias organi-
zaciones o con otras confesiones religiosas, sea en territorio nacional o
en el extranjero.

3. Para la aplicacion real y efectiva de estos derechos, los poderes
publicos adoptaran las medidas necesarias para facilitar la asistencia re-
ligiosa en los establecimientos publicos militares, hospitalarios, asis-
tenciales, penitenciarios y otros bajo su dependencia, asi como la for-
macidn religiosa en centros docentes publicos.»

He clasificado en otra ocasién este contenido del articulo 2 de la
LOLR de la forma que sigue:

69



MARIA JOSE CIAURRIZ

«l. Los derechos individuales
1. Libertad religiosa personal
2. Libertad de culto y asistencia religiosa
A) Positiva
a) Recibir asistencia religiosa de la propia confesidn
b) Conmemorar las festividades
c) Celebrar los ritos matrimoniales

d) Recibir sepultura digna sin discriminacién por moti-
vos religiosos

B) Negativa

No ser obligado a practicar actos de culto o a recibir asis-
tencia religiosa contraria a las propias convicciones perso-
nales

3. Informacion y ensenanza religiosa

4. Derechos de reunion, manifestacién y asociacion

. Derechos colectivos
1. Origen y contenido

2. Sujetos.»™

Esta clasificacidn, que trata de presentar en una vision sistematica
de conjunto el contenido real de la Ley, puede valorarse mejor si sefala-
mos la clasificacion que a su vez ha hecho el Profesor SOUTO de las li-
bertades que es necesario garantizar para que quepa afirmar que el or-
denamiento tutela con la suficiente efectividad el derecho fundamental
de libertad religiosa. Téngase en cuenta que, a tenor del articulo 53.1 de
la Constitucién, «los derechos y libertades reconocidos en el Capitulo se-
gundo del presente Titulo vinculan a todos los poderes publicos. Sélo por
ley, que en todo caso debera respetar su contenido esencial, podra regu-
larse el ejercicio de tales derechos y libertades, que se tutelaran de acuer-
do con lo previsto en el articulo 161.1.a)».

2 M. J. ClAurriz, op. cit., pag. 10.

70




EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

La LOLR, pues, al desarrollar el contenido del derecho de libertad
religiosa, ha de respetar su contenido esencial, que Souto especifica co-
mo sigue: :

«El derecho fundamental de libertad religiosa debera garantizar, por
tanto, las siguientes manifestaciones:

a) La libertad de profesar o no profesar, es decir, de tener o no te-
ner las creencias religiosas elegidas libremente.

b) Lalibertad de declararo no declarar las propias convicciones re-
ligiosas.

¢) La libertad de culto, es decir, de realizar las practicas religiosas
propias de la confesion elegida.

d) La libertad ética o moral, es decir, la libertad de actuar confor-
me a las propias convicciones religiosas.

e} La libertad de informacion, es decir, de informar y ser informa-
do sobre las creencias religiosas que se profesan.

f) La libertad de educacidn religiosa, y, por tanto, de recibir e im-
partir la ensefnanza de las creencias asumidas.

g) Lalibertad de reunién, de manifestaciény de asociacién para re-
alizar actividades religiosas.» '

Como el propio articulo 2 de la LOLR expresa, esta serie de mani-
festaciones del derecho fundamental de libertad religiosa corresponde
tanto a los individuos como a los grupos confesionales, es decir, ha de
encontrar su concrecion tanto en las libertades individuales como colec-
tivas. Y aunque es facil distinguir en el plano de las clasificaciones téc-
nicas las manifestaciones individuales de la libertad de las colectivas, la
realidad es que unas y otras se mezclan entre si y hacen compleja la dis-
tincién en muchos casos. De un lado, en efecto, las asociaciones no son
sino sumas de individuos, nacidas del ejercicio del derecho individual de
asociacion ', y a quienes la concurrencia de varias voluntades asociati-

2. A. Souto, op. cit., pag. 87. Los subrayados son del autor.

2 Una de las libertades «que el ordenamiento espafol intenta proteger es
la de asociacién, concebida como la garantia de que, dentro de los limites fijados
por el ordenamiento, el individuo pueda constituir grupos, pueda agruparse y ac-
tuar a su través en la vida social y, consecuentemente, en el tréafico juridico. Asi
pues, la existencia de asociaciones (empleo la categoria sin especiales pretensiones
de precision técnica), la existencia de las mismas en el mundo del Derecho, es, en

71



MARIA JOSE CIAURRIZ

vas'® dota de entidad y el ordenamiento de personalidad si es el caso'®;
y los fines colectivos se resuelven en el ejercicio de muchos derechos
personales simultaneamente '*. Las actividades colectivas estan, por su-
puesto, al servicio del bien de las personas ™. Y si no hay duda de que los
actos administrativos, de funcionamiento, etc., son actividades del grupo
—de la confesién o comunidad— que en todo caso tienden al bien de las
personas ¥, multiples actos asistenciales y de culto resultan ser un
conjunto de acciones individuales coordinadas. Los propios documentos
—Ilos acuerdos— por su parte mezclan en su articulado derechos perso-
nales y colectivos en una necesaria amalgama, de forma que la distincién
es mas técnica y formal que existencial. Y asi lo tendremos en cuenta en
el resto del presente estudio.

¢) La libertad religiosa personal

Refiriéndonos ahora de forma determinada al contenido de estas
libertades o, lo que es lo mismo, y dentro del sentido de lo expuesto, al

primer término, una consecuencia de la vocacién del ordenamiento de proteger los
derechos individuales y, consecuentemente, de proteger el especifico derecho de
asociacion» {l. C. IsAN, «Las confesiones religiosas», en el volumen de I. C. IBan, L.
PriIETO SANCHIS ¥ A. MoTiLLA, cit., pag. 217).

= En la concurrencia de voluntades individuales que se asocian se opera
esa exigencia de la doctrina que ve a los grupos como expresion de la participacion
en el poder de los miembros reales de la sociedad, lo que P. J. ViLapbricH (op. cit.,
pag. 247) ha llamado «ia valoracion democratica de los grupos sociales reales».

' El medio previsto al respecto en nuestro ordenamiento suele ser el del
registro: «De la inscripcidn se deriva un efecto de especial importancia en el orden
juridico: la atribucién de personalidad juridica a la confesiéon o comunidad religio-
sa. A su vez, la adquisicion de personalidad juridica garantiza la autonomia de la
confesidn para establecer sus propias normas de organizacién» (J. A. Souto, op. cit.,
pég. 92).

% «Probablemente se trate de una afirmacién con un soporte moral o éti-
co y no estrictamente juridico, pero tengo para mi que el punto de referencia de to-
do ordenamiento juridico debe ser el individuo» (. C. IBANn, «Las confesiones reli-
giosas», en la obra de I. C. Isan, L. PrETO SANCHIS y A. MoTILLA, cit., pag. 217).

% Ese sentido puede darse a la expresion «No concentremos la atencién
sobre el derecho, sino sobre los hombres» (R. WieTHoLTER, Las férmulas magicas de
la ciencia juridica, Madrid, 1991), con la que se quiere salir al paso de! protagonis-
mo de la colectividad organizada y de sus normas de funcionamiento frente a la
irrenunciable primacia de la persona.

7 «La Ley Orgéanica de Libertad Religiosa reconoce, como acabamos de
ver, el derecho de los individuos a asociarse con fines religiosos. Pues bien, a ese
grupo o estructura resultante del ejercicio del derecho de asociacidn, la legistacion
le atribuye subjetividad juridica y le reconoce, en cuanto tal, determinados dere-
chos» (J. A. Souto, op. cit., pag. 92).

72



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

ejercicio de la libertad religiosa por los individuos y las confesiones "%,
empezaremos por la que constituye la base de toda la estructura del ejer-
cicio de la libertad, y que ha quedado clasificada como la libertad religio-
sa personal. Esta «comprende aquellas actitudes que el individuo puede
adoptar ante el hecho religioso y que consisten en el derecho a elegir y
profesar sus creencias religiosas y, por supuesto, también el derecho a
elegir no tener ninguna creencia religiosa. Como es légico, la elecciéon de
creencias o la decision de no tener creencias, garantizada legalmente, im-
plica el derecho a pertenecer a una determinada confesidn religiosa. Es-
te derecho abarca, por supuesto, la libertad de abrazar una confesién y la
libertad de abandonarla, ya sea para abrazar una nueva y, por tanto,
cambiar de religion o, simplemente, renunciar a pertenecer a ninguna re-
ligion. Este derecho de pertenencia a una confesidn religiosa (de profe-
sidn, segun el término utilizado por la Ley) esté reconocido en los textos
internacionales, si bien es oportuno recordar la anécdota ocurrida con los
paises arabes que, en la discusion del articulo 18 de la Declaracién Uni-
versal de los Derechos Humanos, se opusieron al reconocimiento del de-
recho a cambiar de religion. Una actitud respetuosa con estas pretensio-
nes se refleja en la redaccion del articulo 18 del Pacto Internacional de
Derechos Civiles y Politicos, en el que se sustituy6 la redaccién origi-
naria: “cambiar de religion o creencias”, por la de “adoptar la religiéon o
creencias de su eleccion”. La libertad de profesion de unas creencias re-
ligiosas lleva aparejado el derecho a declarar y manifestar esas creencias.
Manifestacién, en todo caso, libre y voluntaria, porque se garantiza la li-
bertad de abstenerse de declarar y se prohibe cualquier coaccién ten-
dente a que se produzca dicha manifestacion» .

Esta libertad personal, individual, de adopcién y profesion de las
creencias religiosas que cada persona desee, ha de ser considerada una
manifestacion del derecho de libertad religiosa que posee un caracter
propedéutico con relacion a todo el resto de los derechos en que dicha li-
bertad religiosa se manifiesta y que la Ley reconoce. Es, en efecto, pre-
supuesto previo al resto de los derechos —culto, ensefianza, asistencia
religiosa, etc.—, el derecho de elegir una creencia, cambiar de religién, o
no practicar ni aceptar ninguna.

%2 Del derecho de libertad «los individuos son titulares originarios; los gru-
pos lo son derivados. Si se reconoce a esos grupos esa titularidad, la razén no es
otra que para hacer reales y efectivas la igualdad y la libertad del individuo» (D. LLa-
MAZARES, Op. cit., pdg. 653). .

» J. A. Souto, op. cit., pags. 88-89.

73



MARIA JOSE CIAURRIZ

VIl. LA LIBERTAD RELIGIOSA EN LOS ACUERDOS
CON LAS CONFESIONES

a) Los sujetos titulares de la libertad religiosa

En este sentido, debemos observar que el derecho de libertad reli-
giosa aparece como presupuesto tanto de los Acuerdos celebrados en
1979 entre la Iglesia Catdlica y el Estado como de los tres posteriores
Acuerdos con confesiones no catdlicas. Notese que todos ellos aparecen
redactados en el sentido de tutela de los derechos comunitarios antes
que de los derechos individuales ™. O, dicho de otro modo, toman como
sujetos inmediatos de la relacion juridica con el Estado a las confesiones
y no a los individuos ™. El articulo 1.%-1, en efecto, del Acuerdo Juridico
con la Santa Sede expresa que «el Estado espanol reconoce a la Iglesia
Catdlica el derecho de ejercer su misidén apostodlica y le garantiza el libre
ejercicio de las actividades que le son propias y, en especial, las de culto,
jurisdiccion y magisterio».

Por su parte, los Acuerdos con las Comunidades Evangélica, Is-
raelita e Islamica, cuya redaccién y construccion sistematica ofrece un
notorio paralelismo entre los tres, determinan igualmente en sus corres-
pondientes articulos iniciales el sujeto corporativo de la relacidn juridica
con el Estado que cada Acuerdo regula. Asi, el articulo 1.1 del Acuerdo
con los Israelitas: «Los derechos y obligaciones que se deriven de la Ley
por la que se apruebe el presente Acuerdo seran de aplicacién a las Co-
munidades Israelitas que, figurando inscritas en el Registro de Entidades
Religiosas, formen parte o posteriormente se incorporen a la Federacion

®  «Son titulares de los derechos de igualdad y de libertad ideoldgica y re-
ligiosa tanto los individuos como las comunidades para utilizar la expresion del ar-
ticulo 16 de la Constitucion. Cierto que el articulo 14 parece referirse Unicamente a
los individuos como sujetos del derecho de igualdad, a diferencia del articulo 16
que refiere el de libertad religiosa e ideolégica tanto a individuos como a comuni-
dades; pero es preciso tener en cuenta que ese silencio del articulo 14 queda sub-
sanado por el articulo 9.2, que tipifica como titulares de la igualdad y de la libertad
tanto al individuo, cuanto a los grupos en que se integra» (D. LLamazagres, op. cit.,
péag. 653).

#  «Determinadas tendencias doctrinales, que aqui no cabe analizar, pero
que han incidido en la configuracién del actual sistema espanol, han llevado tam-
bién a la consideracion de las asociaciones como titulares de derechos, incluso de
derechos fundamentales. De tal manera que el reconocimiento de las asociaciones
vendria justificado en razén de la existencia de un derecho subjetivo individual de
asociacion, pero que, a su vez, genera nuevos titulares de derechos subjetivos, sien-
do tales titulares las propias asociaciones» (l. C. IBAN, op. cit., pag. 219).

74



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

de Comunidades Israelitas de Espafa, mientras su pertenencia a la mis-
ma figure inscrita en el mencionado Registro». ldéntico es el texto del
Acuerdo con los musulmanes, articulo 1.1: «Los derechos y obligaciones
que se deriven de la Ley por la que se apruebe el presente Acuerdo, se-
ran de aplicacién a las Comunidades Islamicas inscritas en el Registro de
Entidades Religiosas, que formen parte o posteriormente se incorporen a
la “Comision Islamica de Espafia” o a alguna de las Federaciones Islami-
cas inscritas integradas en dicha Comisién mientras su pertenencia a las
mismas figure inscrita en dicho Registro». Y practicamente literal es tam-
bién el texto del equivalente articulo 1.1 del Acuerdo con los Evangélicos:
«Los derechos y obligaciones que se deriven de la Ley por la que se
apruebe el presente Acuerdo seran de aplicacién a las Iglesias que, figu-
rando inscritas en el Registro de Entidades Religiosas, formen parte o se
incorporen posteriormente a la Federacion de Entidades Religiosas Evan-
gélicas de Espafia, mientras su pertenencia a la misma figure inscrita en
el mencionado Registro».

La estrecha similitud de las tres redacciones indica una clara vo-
luntad por parte del Estado de dar un tratamiento lo mas igual posible a
todas las Comunidades o Confesiones que entren dentro del campo de
aplicacion de la Ley ', voluntad que encuentra asimismo un reflejo en el
resto de los tres sucesivos articulados. Aplicacidn estricta del principio de
igualdad del articulo 1 de la Constitucion, que en el propio desarrollo del
articulado habra de acomodarse —a su vez en aplicacién del principio de
justicia— a las peculiaridades propias de cada Confesién. La doctrina, en
efecto, no ha dejado de observar que «los asuntos, objeto de cada Acuer-
do, son comunes a todos ellos, aunque adaptados a las peculiaridades de
cada religion» "=,

Pero, en todo caso, hemos de senalar que la libertad religiosa in-
dividual, la libertad del ciudadano para ejercer la opcidn que prefiera en
el campo de las creencias, actlla como un prius a la existencia misma de
las Comunidades, que existen en la medida en que la correspondiente
eleccién de una fe y de la pertenencia a una confesién es decidida libre-
mente por un numero determinado de individuos '*; dato que si supone
la posibilidad misma de constitucion de una Federacion o Comunidad re-

2 D. LLamazares se ha ocupado de tipificar a las confesiones religiosas a
través de las notas que deben considerarse esenciales para que un grupo pueda
merecer aquella calificacién y entrar dentro del supuesto de hecho del articulo 16
de la Constitucidn. Vid. al respecto su op. cit., pags. 654-655.

1 J. A, SouTo, op. cit., pag. 543.

¥ La eleccion de una fe, un credo, es uno de los elementos integrantes —
junto con la organizacion ministerial y el culto— que caracterizan a un grupo reli-
gioso (Vid. D. LLamazares, op. cit., pag. 654).

75



MARIA JOSE CIAURRIZ

ligiosa en Espana, cobra particular relieve si se recuerda que la LOLR re-
quiere en su articulo 7.1 el «notorio arraigo en Espana» de las Comu-
nidades religiosas con las que haya de llegarse a Acuerdos o Convenios
de Cooperacién . Exigencia logica en cuanto que constituye una forma
de dar realidad técnica al deber que en abstracto fijan al Estado tanto la
Constitucion como la propia LOLR '*: el deber de tener «en cuenta las
creencias religiosas existentes en la sociedad espanola» ',

El posterior desarrolio, en el articulado de todos los Acuerdos, de
los derechos reconocidos a las Comunidades o Confesiones, supondra la
atribucion, el reconocimiento o la tutela de variados derechos individua-
les, y de ello haremos mencidén a medida que hagamos particular refe-
rencia a los mismaos.

b) Libertad de culto y asistencia religiosa

Objeto ineludible de tutela por parte de la Ley habia de ser la li-
bertad de culto, toda vez que el propio articulo 1 —como arriba quedé
analizado— se refiere al culto juntamente con la libertad religiosa. La es-
cueta referencia al mismo se contiene, como vimos al recoger el texto del
articulo 2 de la propia LOLR, en la letra b) de su apartado 1: «Practicar los
actos de culto y recibir asistencia religiosa de su propia confesién». La
unidn de dos derechaos que, por relacionados que se encuentren, no pue-
den confundirse —los actos de culto y la asistencia religiosa—'*, ha mo-

" Vid., sobre el «notorio arraigo» y su exigencia constitucional, M. J. ViLLa
RosLepo, «Reflexiones en torno al concepto de “notorio arraigo” en el art. 7 de la Ley
Organica de Libertad religiosa», en Anuario de Derecho Eclesidstico del Estado, |,
1965, pags. 143-183.

1 «Cada una de las canfesiones que han suscrito estos Acuerdos han me-
recido la calificacidn de confesiones que, ademas de estar inscritas, gozan de noto-
rio arraigo en la sociedad espanola, segun el Informe de la Comisién Asesora de Li-
bertad Religiosa, que el 14 de diciembre de 1984 emitié informe favorable sobre las
Iglesias Evangélicas de Espafia y las Comunidades Israelitas, mientras que el 14 de
julio de 1989 emitia informe favorable respecto a las Comunidades Isldmicas» {J. A.
Souto, op. cit,, pag. 542).

‘ % Articulo 7.1 de ia LOLR en dependencia del articulo 16.3 de la Constitu-
cién.

8 No es extrano encontrar en la doctrina inevitables vinculaciones entre
culto y asistencia religiosa; p. ej., J. M. GonziLez beL VaLLe aludird, al referirse a la
asistencia, a los lugares destinados al culto, atendidos por ministros de culto, que
a su vez requieren centros para su formacion (Derecho Eclesidstico espariol, cit.,
pag. 162). El hecho es inevitable, dada la estrecha vinculacién entre ambos concep-
tos, que no deben sin embargo confundirse.

76



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

tivado tal vez que la doctrina tienda a subrayar el segundo con menor
preocupacion por el primero; se dan como manifestaciones de la asis-
tencia religiosa las que el propio articulado seguidamente inserta: con-
memoracion de festividades, celebracidon de ritos matrimoniales, recep-
cién de sepultura.

Es de notar que en tales actividades estan presentes a la vez el cul-
to y la asistencia religiosa: la celebracidn de festividades suele suponer
en todas las confesiones la realizacién de determinados actos cultuales,
en los cuales los creyentes reciben sin duda un servicio o asistencia reli-
giosa por parte de los ministros del culto; en los ritos matrimoniales reli-
giosos esta igualmente siempre presente el culto, al par que la recepcion
de asistencia; y asimismo la asistencia que supone dar sepultura a los
cadaveres va en todas las confesiones acompanada de ritos de caracter
cultual.

Al proposito, se ha sefialado que la garantia de estos derechos por
parte de 1a LOLR es una «garantia negativa, dado que no se obstaculiza,
ni impide la practica o la recepcidon de dicha asistencia. Ciertamente, no
se garantiza la prestacion de las mismas, porque los poderes publicos no
pueden intervenir como garantes de la prestacion de estos servicios. Es-
tamos, pues, en presencia de un derecho-libertad, que garantiza el ambi-
to de autonomia privada para la realizacién de una serie de actividades
religiosas. No es, por tanto, un derecho-prestacién que pueda exigirse a
los poderes publicos, que facilite los medios necesarios para la adecuada
prestacion de los mismos» ™,

Esto seria exacto si solamente se estuviese hablando de la asis-
tencia religiosa, y aun habrian de hacerse las observaciones que segui-
ran. Pero diverso es el caso en relacién con la libertad de culto, pues la
practica del culto no puede reducirse a la esfera de la vida privada, y el
culto publico no solamente requerird del Estado una garantia negativa,
sino que sera frecuente que deba realizar actos de garantia positiva: pién-
sese por ejemplo en las procesiones, celebraciones liturgicas al aire libre,
y situaciones similares, que requeriran alteraciones del trafico, disponibi-
lidad de espacios publicos, etc. No es infrecuente que la celebracion de
festividades religiosas requiera algunas de esas manifestaciones cultua-
les en las que la garantia de los poderes publicos no podra limitarse a la
permisién o garantia-negativa.

Y ello sin contar con que también la garantia estatal de la libertad
de culto y de asistencia religiosa habra de adoptar formas positivas cuan-

= J. A. Souto, op. cit., pag. 89.

77



MARIA JOSE CIAURRIZ

do deba facilitar tales asistencia y culto, que sin una actitud y aun una ac-
tividad positiva del poder publico no podrian llevarse a la practica: actos
litirgicos y asistenciales en centros estatales del tipo de los cuarteles,
hospitales, establecimientos penitenciarios y similares .

Obligacién que aparece incluso reconocida en la propia LOLR, cu-
yo articulo 2.3 recordamos que establecia que «para la aplicacién real y
efectiva de estos derechos, los poderes publicos adoptaran las medidas
necesarias para facilitar la asistencia religiosa en los establecimientos pu-
blicos militares, hospitalarios, asistenciales, penitenciarios y otros bajo
su dependencia, asi como la formacién religiosa en centros docentes pu-
blicos». Tema este ultimo del que trataremos mas adelante.

Como también recuerda la doctrina, «si bien el desarrollo legal y
con caracter general de la libertad religiosa no comprende este caracter
de prestacion, sin embargo, a través de estipulaciones concretas (Acuer-
dos) con las confesiones religiosas los poderes publicos pueden asumir
la obligacion de facilitar dicha prestacion» . Ya hemos indicado que si
cabe la hipdtesis de que el Estado esté obligado a una prestacién positi-
va en orden al culto y la asistencia religiosa; de todos modos, el lugar
mas adecuado para fijar y desarrollar tal deber son efectivamente los
Acuerdos, como de hecho ha sucedido en este caso.

c¢) El contenido de los Acuerdos

Ya se ha hecho referencia de pasada al estricto paralelismo con el
que estan redactados los tres Acuerdos hasta hoy firmados por el Estado
dentro del marco de la LOLR. «Los asuntos, objeto de cada Acuerdo, son
comunes a todos ellos, aunque adaptados a las peculiaridades de cada
religién. Se regulan, asi, el Estatuto de los ministros de culto; la protec-
cion juridica de los lugares de culto; efectos civiles del matrimonio reli-
gioso; asistencia religiosa en establecimientos publicos; ensefianza reli-
giosa en centros docentes y beneficios fiscales. Por ultimo, los Acuerdos
con la Comisidn Islamica y con la Federacion de Comunidades Israelitas
presentan dos novedades respecto al otro Acuerdo: la proteccion del pa-

" «La doctrina tiende, a mi modo de ver indebidamente, a centrar el tema
de la asistencia religiosa en torno a las situaciones de sujecién especial, en las que
el individuo ve disminuida su libertad, como en los casos de internamiento peni-
tenciario u hospitalario, etc.» (J. M. GonzALez DEL VALLE, op. cit., pag. 161).

w J, A. Souto, op. cit., pag. 89.

78




EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPARNOL

trimonio historico-artistico religioso y la proteccién de ciertas marcas de
productos alimentarios y cosméticos, elaborados de acuerdo con la Ley
judia o la Ley islamica, respectivamente» ',

LLAMAZARES ofrece asimismo una interesante clasificacion del
contenido de los Acuerdos que estructura de la siguiente forma:

«a) Cooperacién directa con las Iglesias o0 Comunidades e indirecta con
los ciudadanos
1) Reconocimiento de la personalidad juridica
2) Autonomia
3) Régimen fiscal

4) Cooperacién en materia de patrimonio histérico, artistico y cul-
tural

5) Productos alimenticios y cosméticos judios™

b) ElEstado como mero intermediario entre Confesiones y ciudadanos
miembros de las mismas

a) Contribucion estatal al sostenimiento econdmico de las Confe-
siones

b) Ensefanza y asistencia religiosa en centros publicos

¢) Cooperacion directa con los ciudadanos e indirecta con las confe-
siones

1} Descanso semanal
2} Matrimonio en forma religiosa

3) Sacrificio ritual judio de animales.» "

“2 - J, A. SouTo, op. cit.,, pag. 543.

" El texto de LLaMAZARES que citamaos es anterior a la firma del Acuerdo con
la Federacion musuimana.

“  D. Liamazares, Acuerdos del Estado con las confesiones religiosas (FE-
REDE y FCI), Madrid, s.f., pags. 7-8.

79



MARIA JOSE CIAURRIZ

d) Los ministros del culto

En relacion con el estatuto de los ministros del culto, el articulo 3
del Acuerdo con la Federacion Israelita establece, en efecto, quienes tie-
nen la consideracién de ministros de culto de la misma, y garantiza su
actividad y en concreto su derecho a no declarar sobre hechos «que les
hayan sido revelados en el ejercicio de funciones de culto o de asisten-
cia religiosa»; la obligacién del servicio militar, que tales ministros con-
servan, pueden desempenarla en funciones asistenciales religiosas, y
sus estudios de formacion como rabinos dan derecho a la misma pro-
rroga militar que los estudios publicos que se realizan por los ciudada-
nos espafoles (articulo 4); tendran derecho a la seguridad social para si
y sus familias como trabajadores por cuenta ajena en iguales condicio-
nes a las establecidas por la legislacion para los clérigos catdlicos (ar-
ticulo 5).

Los militares —y demas personas que presten servicios en las
Fuerzas armadas— y que sean de religion judia tendran derecho a reci-
bir asistencia religiosa y a participar en los ritos y actos propios de su
culto (articulo 8); y la misma asistencia religiosa se garantiza a quienes
estén internados en centros penitenciarios y hospitalarios o similares del
sector publico (articulo 9). Es decir, el culto y la asistencia, contenidos en
la LOLR como un derecho a garantizar por el Estado, recibe precisamen-
te en los Acuerdos su correspondiente desarrollo y determinacion, ya
que en los otros dos Acuerdos, el evangélico y el islamico, las mismas
prescripciones se establecen con similares palabras y en los mismos ar-
ticulos.

e) Los lugares sagrados

Aunque lineas atras hemos aludido a la posibilidad de un culto
publico en lugares exteriores, o al menos no pertenecientes a la Comu-
nidad religiosa de que se trate, y acerca de los cuales es posible que se
requiera una asistencia positiva del poder publico para garantizar o tu-
telar las actividades cultuales, o normat sera el desarrolio del culio en
edificios ad hoc, propiedad de las Comunidades y sobre los que la tu-
tela del Estado se hara a través del respeto a los mismos y a las activi-
dades en ellos llevadas a cabo, una vez que se determina qué lugares
poseen la necesaria condicion de edificios sagrados destinados a finali-
dades religiosas.

80



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPAROL

Resulta igualmente paralelo el tratamiento dado a los lugares de
culto por parte de los tres Acuerdos. En relacidn con la tutela por parte de
la norma de los derechos individuales, de que venimos ocupandonos, y
de los colectivos, los lugares de culto poseen un caracter instrumental, al
servicio de la Comunidad tanto como de sus miembros. Dependerd de las
formas de culto y vida religiosa propias de cada confesién el que las ac-
tividades a realizar en el interior de los templos y lugares sagrados po-
sean un caracter exclusivamente colectivo, o también individual; y adn
cabe distinguir a este respecto, p. ej., entre iglesias, sinagogas y mezqui-
tas, por un lado, y cementerios por otro. Pero, en todo caso, toca a la nor-
ma garantizar a los lugares de culto dispensandoles una situacién juridi-
ca propia, a cuyo fin atienden los respectivos articulos 2 de los tres textos
legales.

Asi pues, el articulo 2 del Acuerdo con la Federacién israelita dis-
pone que «a todos los efectos legales», son fugares de culto los pertene-
cientes a las correspondientes Comunidades integradas en aquélla, y que
se encuentren de forma permanente y exclusiva destinados a las funcio-
nes de culto, formacidn o asistencia religiosa. Una oportuna certificacion
al respecto de la correspondiente Comunidad hara fe de tal condicién, y
tales lugares gozaran en consecuencia de la inviolabilidad establecida
por las leyes; no podradn por otra parte ser expropiados sin oir previa-
mente a la Federacion Israelita, ya que la expropiacidon supone la desa-
feccion de las funciones a que se encuentran destinados y de la protec-
cion consiguiente que les otorga el ordenamiento.

Del mismo modo, deberan ser privados de su caracter sagrado
previamente a su demolicion, salvo los casos previstos normativamente
para situaciones de urgencia o peligro. Y un tratamiento similar gozan los
cementerios judios; los israelitas podran poseer tanto cementerios priva-
dos como parcelas propias en los cementerios municipales, en los que
podran seguirse los ritos funerarios propios, y trasladar a ellos a los di-
funtos tanto actualmente inhumados en otros lugares como fallecidos en
adelante en localidades en los que no exista un cementerio judio. El
Acuerdo isldmico reitera tales normas en su articulo 2 con muy pocas va-
riantes: se menciona en él que los lugares sagrados estan exentos de ser-
vidumbres a tenor de la ley de Expropiacion Forzosa; y se anade que el
Estado protegera la inviolabilidad de los archivos y documentos de la Fe-
deracion y de las Comunidades islamicas. Nada se menciona, en cambio,
sobre cementerios en el Acuerdo con la Federacion evangélica, y la doc-
trina ha pasado en general sobre este dato sin parar en él su atencion.

81



MARIA JOSE CIAURRIZ

f) Las funciones sagradas

Dos materias, estrechamente relacionadas entre si y relativas al
culto y formas de vida de los miembros de las confesiones, motivan re-
dacciones distintas, en los tres Acuerdos, de los articulos que a las mis-
mas se refieren, habida cuenta de las importantes diferencias que distin-
guen a cada una de las confesiones en esos campos. Se trata de las
festividades religiosas y de las funciones sagradas, temas que afectan
tanto a las Comunidades en cuanto tales como a sus miembros.

Los respectivos articulos 6 de los tres Acuerdos fijan el concepto
legal de funcién religiosa, en este caso con redacciones propias, en cuan-
to que han de acomodarse a las peculiaridades propias de cada una de
las tres Confesiones. Los Acuerdos israelita e isldmico recurren al siste-
ma de remitirse en dichos articulos, para definir las funciones religiosas
propias, a la ley y tradicion religiosas respectivas; el Acuerdo con los
evangélicos, en cambio, realiza una descripcion mas detallada de tales
funciones, que son las dirigidas directamente al ejercicio del culto, admi-
nistracion de Sacramentos, cura de almas, predicacion del Evangelio y
magisterio religioso.

Tal articulo es una de las mas claras huellas, en los Acuerdos, del
caracter cristiano de las confesiones evangélicas y por tanto de su ve-
cindad a la Iglesia catdlica en lo que hace a medios de santificacién y
funciones religiosas, mientras que las tradiciones judias e isldamicas al
respecto poseen caminos propios distantes de las formas catélicas del
culto, formas que por siglos han sido, y siguen siendo, absolutamente
mayoritarias en Espafa. Las referencias a los sacramentos, el Evange-
lio, la cura de almas, son habituales en el lenguaje religioso del cristia-
nismo, tanto protestante como catoélico, y su presencia en el articulo 6
del Acuerdo con la Federacion evangélica no introduce ningun elemen-
to nuevo o desconocido en la tradicién religiosa de Espana. Otro es evi-
dentemente el caso de los Acuerdos con musulmanes y judios; el ar-
ticulo 6 del Acuerdo con aquéllos expresa que «a los efectos legales,
son funciones islamicas de culto, formacion y asistencia religiosa, las
que lo sean de acuerdo con la Ley y la tradicién islAmica, emanadas del
Coréan o de la Sunna y protegidas por la Ley Organica de Libertad Reli-
giosa». Y el mismo articulo del Acuerdo con los israelitas establece a su
vez que «a todos los efectos legales, se consideran funciones propias de
la religién judia las que lo sean con arreglo a la Ley y a la tradicién ju-
dia, entre otras las de religidon que se derivan de la funcidn rabinica, del
ejercicio del culto, de la prestacion de servicios rituales, de la formacién
de los rabinos, de la ensefianza de la religiéon judia y de la la asistencia
religiosa».

82



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPAROL

No puede menos de observarse, en los textos de los tres articulos
6 de los respectivos Acuerdos, una curiosa graduacion de los datos en
ellos recogidos, segun la mayor o menor proximidad del concepto de
funcién religiosa y de sus fuentes normativas al Catolicismo. En efecto,
como ya se ha sefalado, el Acuerdo evangélico trata el tema de modo si-
milar a como podria tratarlo un Acuerdo con la Iglesia catdlica; el Acuer-
do con los israelitas se aparta en cuanto que no puede hacer mencién de
formas cristianas de culto o asistencia (sacramentos, cura de almas), pe-
ro tampoco cita las fuentes religiosas que regulan en el judaismo la ma-
teria, ya que el Viejo Testamento es también fuente para el cristianismo,
en cuyo ambiente se puede sobreentender cuales sean «la Ley y la tradi-
cidén judia» en tanto que el propio cristianismo participa de ellas. Para el
caso isldmico, la Ley coréanica y su Libro y tradiciones son ajenos al Cris-
tianismo, y precisan y obtienen una mencién especifica. Los Acuerdos re-
flejan asi con mayor propiedad la adecuacion de la igualdad a la libertad,
que se garantiza mejor creando para cada confesion la normativa que
precisa y en la forma en la cual la precisa.

g) Las festividades religiosas y los problemas que generan

En estrecha relacion con el tema de las funciones religiosas esta el
de las festividades del mismo caracter. El principal problema que genera
en el ambito del Derecho eclesiastico es el relacionado con el descanso
laboral. Las festividades religiosas, como algo propio de cada religién o
confesion religiosa, comportan obligaciones liturgicas que no salen fue-
ra del &mbito interno de la comunidad, pero al mismo tiempo dan lugar
frecuentemente a actividades externas que exigen una actitud y aun una
actividad positiva del poder politico; entre éstas sobresale la exigencia de
descanso laboral que las diferentes confesiones pueden pretender situar
en dias distintos de la semana —descanso semanal— o en fechas propias
y especiales del aho —festividades—.

Por lo que hace al descanso semanal, existe en todo el Occidente
cristiano una tradicion plurisecular que lo liga al domingo, tradiciéon que
de hecho ha determinado la casi universalidad de la aceptacion de esa
jornada como festiva a efectos laborales. En el derecho espanol, exacta-
mente en el Estatuto de los Trabajadores, articulo 37.1, el descanso se-
manal minimo gueda fijado para el domingo entero y medio dia més, sea
la tarde del sabado o la manana del lunes; se acepta en el mismo texto
que «por disposicion legal, convenio colectivo, contrato de trabajo o per-
miso expreso de la autoridad se regule otro régimen de descanso laboral
para actividades concretas».

83



MARIA JOSE CIAURRIZ

Dado que tanto los judios como los musulmanes, y algunas confe-
siones evangélicas, no consideran dia. festivo el domingo sino otro de la
semana, los Acuerdos han tenido que prever excepciones al principio ge-
neral del Estatuto citado que fija para los trabajadores esparnoles el des-
canso laboral de acuerdo con la ya referida tradicidon cristiana generaliza-
da en el Occidente.

Para los israelitas, el articulo 12 del correspondiente Acuerdo pre-
vé que su descanso laboral tenga lugar durante el sdbado maés la tarde
del viernes, «siempre que medie acuerdo entre las partes», es decir, en-
tre la Federacion de Comunidades Israelitas de Espafia o su miembros y
la entidad en que el empleado de esta confesion trabaja. Estas fechas
sustituyen en su caso a las marcadas por el articulo 37.1 del Estatuto de
los trabajadores.

Siendo diversos los modos propios de cada confesion de entender
y celebrar el descanso semanal, existen diferencias entre el citado articu-
lo 12 y el también 12 del Acuerdo con los musulmanes. A tenor de éste,
los miembros de las Comunidades Islamicas que lo deseen «podran soli-
citar la interrupcidon de su trabajo los viernes de cada semana, dia de re-
z0 colectivo obligatorio y solemne de los musulmanes, desde las trece
treinta horas hasta las dieciséis treinta horas, asi como la conclusion de
la jornada laboral una hora antes de la puesta del sol, durante el mes de
ayuno (Ramadan)». El articulo anade que «en ambos casos, sera necesa-
rio el previo acuerdo entre las partes» y que «las horas dejadas de traba-
jar, deberan ser recuperadas sin compensacidn alguna».

Sistema sin duda muy diferente del establecido con los israelitas,
y que de hecho no comprende propiamente hablando una jornada de
descanso completa; por lo que ha de entenderse que mientras los judios
tienen su dia y medio de descanso en viernes y sdbado en lugar del des-
canso normal del domingo y otro medio dia, y que por tanto el régimen
econoémico de este descanso es idéntico al que tienen los trabajadores
espanoles que se someten al Estatuto de los Trabajadores en este punto,
los musulmanes tienen como dia de descanso el mismo que la generali-
dad de los espafoles, y en régimen econémico igual; si ademas quieren
tener unas horas libres de vez en cuando, han de pedirlo personal y pre-
cisamente y las obtienen en su caso con la obligacion de recuperarlas sin
compensacion econémica. Y es que ya poseen el derecho normal de
cualquier trabajador al descanso de dia y medio, y sus horas de oracion
especiales constituyen una benevolencia del poder publico de la que so-
lamente pueden beneficiarse a efectos religiosos, no econdémicos.

Las confesiones evangélicas, por lo general, mantienen como dia
de descanso semanal el domingo, al igual que los catdlicos, una vez mas

84



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

por su comun raiz cristiana. Vale, pues, para ellas el régimen general del
Estatuto de los Trabajadores. Sin embargo, existen excepciones, pues la
Unidén de lglesias Adventistas del Séptimo Dia, y otras de menor entidad,
integradas en la FEREDE, tienen como dia de precepto el sdbado. Para
ellas establece el articulo 12 del correspondiente Acuerdo que el descan-
so semanal laboral «podra comprender, siempre que medie acuerdo en-
tre las partes, la tarde del viernes y el dia completo del sdbado, en susti-
tucién del que establece el articulo 37.1 del Estatuto de los Trabajadores
como regla general». La solucién, pues, es idéntica a la acordada con los
israelitas, lo cual es légico en la medida en que estas confesiones han op-
tado por atenerse a la tradicion judia en lugar de a la cristiana; opcién en
todo caso legitima, como lo seria cualquiera otra, y ldgica en la medida
en que el judaismo esta en el origen del cristianismo en tantas institucio-
nes y costumbres, y las confesiones cristianas, si por lo comun aceptaron
el domingo como Dia del Senor, pudieron como en estos casos preferir
conservar el modelo hebreo.

Los preceptos de los articulos 12 de los tres Acuerdos completan
con otros detalles la normativa sobre el descanso semanal. En el caso de
las Iglesias evangélicas, una particular atencidn se presta a aquéllos de sus
miembros que cursen estudios 0 concurran a oposiciones de caracter pro-
fesional. Quienes perteneciendo a tales confesiones «cursen estudios en
centros de ensenanza publicos y privados concertados, estaran dispensa-
dos de la asistencia a clase y de la celebracion de examenes desde la pues-
ta del sol del viernes hasta la puesta del sol del sabado, a peticién propia o
de quienes ejerzan la patria potestad o tutela», si asi lo necesitaren.

Debe observarse el caracter imperativo de esta norma, que la
distingue de la referente a los trabajadores; éstos solamente tendran li-
bre el sabado cuando medie acuerdo entre las partes, de modo que la
empresa puede —hay que suponer que justificadamente, aunque la
norma pactada citada no lo indica asi— negarse a reconocerles el ejer-
cicio de ese derecho; para los estudiantes, en cambio, el descanso del
sdbado concedido en el Acuerdo se impone como un deber a los cen-
tros educativos. La razéon hay que buscarla, en buena légica, en el dife-
rente tipo de actividad de unos y otros; mientras para la empresa el
abstencionismo laboral de una parte de sus trabajadores en un dia en
que todos los demas trabajan puede ser fuente de graves perjuicios, no
{o es para un centro docente, cuanto mas que se ha hecho normal y ca-
si universal en Espana el no funcionamiento de éstos en los fines de se-
mana. Y, por lo que hace a los opositores, dispone el articulo que cita-
mos que sus examenes y pruebas selectivas que hubiesen de
celebrarse en el periodo de tiempo indicado como libre para los estu-
diantes se trasladen para una fecha alternativa, «cuando no haya cau-
sa motivada que lo impida».

85



MARIA JOSE CIAURRIZ

El que la norma relativa a los estudiantes solamente toque a los
centros publicos y privados concertados —privados que se benefician de
ayudas econdmicas publicas a cambio de someterse a una disciplina si-
milar a los colegios publicos—, se debe a que los colegios privados no
concertados son absolutamente libres para aceptar el alumnado que de-
seen y rechazar al que deseen, y para marcar las reglas internas de su
funcionamiento.

La mencidn de esta causa es novedad en el articulado que referi-
mos, y ya hemos observado que no se la menciona —como hubiese sido
de desear— al hablar del acuerdo entre las partes para permitir la altera-
cidn de la jornada de descanso laboral, con lo que se deja en manos de
la empresa el negarse a todo acuerdo razonable sin una real exigencia de
motivo justificante. Tampoco aqui se indica a quién toca juzgar de la mo-
tivacién de la causa por la que la administracion publica podria negarse
a permitir a los evangélicos a los que beneficia el articulo que celebren su
oposicién o prueba en otra jornada especialmente seleccionada para
ellos, distinta del sabado. Tales lagunas pudieran con el tiempo dar lugar
a problemas de dificil solucién practica.

El articulo 12 del Acuerdo con los musulmanes contiene normas si-
milares, adecuadas al caso concreto de esta confesion. Dado que, como
se vera, dicho articulo enumera también las festividades religiosas mu-
sulmanas a lo largo del aho —lo que no sucede con el Acuerdo evangéli-
co—, sus parrafos 3 y 4 dispensan de la asistencia a clase tanto en esas
fiestas como en las horas del viernes destinadas a la oracion, a las que ya
se habia referido el mismo articulo al tratar de los trabajadores. Una vez
mas el precepto es imperativo, en el mismo sentido y por los mismos
motivos que hemos aducido al tratar de las confesiones evangélicas. Y
los opositores reciben también el mismo trato que los evangélicos, para
sus dias festivos y horas de oracion tal y como los estudiantes, median-
do en este supuesto asimismo la posibilidad de que una causa motivada
a juicio de la Administracién publica aconseje no actuar en algun caso el
privilegio.

Idéntico totalmente es el tratamiento dado al tema en el Acuerdo
con los israelitas, siendo en este caso los dias a tomar en cuenta el saba-
do y sus propias festividades religiosas anuales. Estas festividades, que
era preciso enumerar para los judios y los musulmanes —una vez mas
por extrafos a las tradiciones cristianas que en buena medida comparten
catdlicos y evangélicos— estan recogidas también en los articulos 12 de
ambos Acuerdos. Son, en el caso israelita, el Ao Nuevo (1.2 y 2.2 dia), el
Dia de la Expiacion, la Fiesta de las Cabanas (1.2, 2.2, 7.2 y 8.2 dia) la Pas-
cua (1.5 2.8 8.2y 9.2 dia) y Pentecostés (1.2 y 2.2 dia). Para los musuima-
nes son el primer dia del afo nuevo, el décimo dia de Muharram, el dia

86



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

del nacimiento del Profeta, el dia de la Ascensidon del Profeta, los tres
dias de la culminacién del ayuno del Ramadan, y los tres dias conmemo-
rativos del sacrificio de Abraham. Se tratara en ambos casos de fiestas re-
ligiosas que pueden sustituir a las establecidas con igual caracter por el
Estatuto de los Trabajadores, retribuidas por tanto y no recuperables; la
exencion requiere acuerdo entre las partes, entendemos que por las ra-
zones antedichas, dadas las dificultades que pueden crearse en las em-
presas por alteraciones del calendario laboral de sus empleados.

h) La ensefianza

El tema docente, aparte de su regulacién en los articulos 12 a los
meros efectos de los dias festivos, se regula en los articulos 10 de los tres
Acuerdos.

Se garantiza en su articulo 10 a los alumnos judios el derecho a re-
cibir ensefianza religiosa judia en los centros docentes publicos y priva-
dos concertados, en los niveles de educacién infantil, primaria y secun-
daria, a solicitud de los interesados 0 de sus padres. Los centros
concertados sélo tendran que cumplir este deber si tal educacidn religio-
sa no entra en contradiccién con el caracter propio del centro; excepcion
Iégica, dado el alto numero de centros docentes privados concertados y
que son confesionalmente catdlicos en Espania, y dada al mismo tiempo
la libertad en que esta el alumno judio de concurrir a otros centros do-
centes diferentes de éstos. No es necesario explicar, en este contexto, y
puesto que el hecho se impone por su propia légica, que el deber de pro-
porcionar tal ensefianza no alcance a los centros privados no concer-
tados.

El Acuerdo garantiza que la ensefianza religiosa judia sera imparti-
da por profesores designados y aprobados por la correspondiente Co-
munidad y Federacion, quienes sefalardn también los libros de texto; los
centros docentes habran de dar las necesarias facilidades para el desa-
rrollo de tal ensefanza, en cuanto a locales y demas requisitos. Y se po-
dran organizar por las Comunidades israelitas, de acuerdo con las auto-
ridades académicas, cursos de ensefanza religiosa judia en los centros
universitarios publicos; al mismo tiempo, pueden los judios crear sus
propios centros docentes infantiles, primarios, secundarios y universita-
rios, asi como Seminarios de caracter religioso, con sumision a la legis-
lacidon vigente en la materia, a la que por otro lado se han de someter
igualmente las entidades catdlicas que deseen hacer uso de ese mismo
derecho.

87



MARIA JOSE CIAURRIZ

Idéntico es el contenido del articulo 10 del Acuerdo con los musul-
manes y del mismo articulo del Acuerdo con las comunidades evangé-
licas.

i) EI matrimonio

Otro de los temas juridicos capitales en este tipo de Acuerdos es el
matrimonio ', institucién que durante siglos fue considerada esencial-
mente religiosa pero que hoy el Estado reclama como propia. En tal te-
rreno, existe una doble problematica: la aparicion del matrimonio civil,
que el Estado regula y reconoce como propio fuera de toda conformacién
religiosa, y el reconocimiento o0 no de la validez en la esfera civil de los
matrimonios celebrados en el seno y segun las normas v ritos de las di-
versas confesiones religiosas.

El matrimonio civil, como realidad juridica de exclusiva regula-
ciéon estatal, en nada afecta a los Acuerdos con las confesiones religio-
sas. Pretenden éstas, por su parte, que el Estado no se limite a estable-
cer un sistema de matrimonio civil obligatorio, desconociendo la
tradicién que considera al matrimonio como una realidad sagrada que
los ordenamientos internos de las religiones conforman segun sus pro-
pias convicciones al respecto. En Espana, el matrimonio candénico con
validez civil goza de una secular tradicion, y en el presente aparece re-
gulado en el Acuerdo Juridico de 3 de enero de 1978 entre la Santa Se-
de y el Estado. Resultaba, pues, una exigencia del principio de igualdad
fijar en los tres Acuerdos posteriores un régimen similar para evangéli-
cos, musulmanes e israelies, conforme a sus necesidades respectivas.
- De hecho, los articulos 7 de los tres Acuerdos, que se ocupan del tema,
dedican practicamente toda su atencién al tema de la inscripcidn regis-
tral de los matrimonios religiosos, como procedimiento para que tenga
lugar su reconocimiento en la esfera civil. El Acuerdo Juridico con la
Santa Sede habia marcado en 1979 la pauta en este punto, ya que en el
mismo el Estado se limita a reconocer «efectos civiles al matrimonio ce-
lebrado segun las normas del Derecho Candnico» estableciéndose igual-

s Entre la todavia escasisima bibliografia sobre los Acuerdos con las con-
fesiones no catdlicas, el tema del matrimonio ha sido objeto de atencion especial
por parte de M. D. Garcia-HervAs, en «Contribucién al estudio del matrimonio reli-
gioso en Espanfia, segun los Acuerdos con la Federacion de Iglesias Evangélicas y
con ta Federacion de Comunidades lIsraelitas», en Anuario de Derecho Eclesiastico
del Estado, VII, 1991, pags. 589-604.

88



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

mente la inscripcion en el Registro Civil en orden al pleno reconoci-
miento de tales efectos . El resto del articulo VI de aquel Acuerdo se
destina a regular la validez civil de las sentencias eclesiasticas de nuli-
dad o disolucién ' y a recordar a los fieles el deber que tienen de ate-
nerse a la doctrina de la Iglesia sobre el matrimonio.

Acerca de la propia celebracion candnica, sus requisitos y modali-
dades, nada especificamente dice el Acuerdo, ya que la férmula «cele-
brado segun las normas del Derecho Candnico» supone: a) que para el
Estado es matrimonio candnico el que la Iglesia dice que lo es; b) que el
Estado se abstiene de intervenir de nlnguna forma en los requisitos de
celebracion del mismo.

Igual tratamiento van a recibir en este campo las otras tres confe-
siones religiosas en sus respectivos Acuerdos. En los tres, el articulo 7 se
abstiene de entrar en qué sea el matrimonio israelita, musulman o evan-
gélico; lo es el «celebrado segun la propia normativa formal israelita an-
te los ministros de culto de las Comunidades pertenecientes a la Federa-
cion de Comunidades Israelitas de Espana», alusidon exclusiva a la forma
que supone que la propia confesion israelita no admitira a la celebracion
formal sino a aquellos matrimonios que se atengan a sus propias normas
internas relativas a los requisitos que han de reunir los contrayentes; lo
es asimismo el «celebrado segun la forma religiosa establecida en la ley
islamica», 1o que supone igual presuncion; la formula elegida para las
confesiones evangélicas es la del reconocimiento de los efectos civiles
del «matrimonio celebrado ante los ministros de culto de las Iglesias...».
Tres variantes, pues: el Acuerdo con los catolicos se refiere a las normas
del Derecho Candnico; el evangélico a la celebracidon ante los ministros
del culto; los otros dos a la forma.

Las normas de Derecho Canodnico, que afectan histéricamente y
aun siguen afectando a una inmensa mayoria de espafoles, poseen car-
ta de naturaleza en nuestra tradicidn juridica y han influido decisivamen-
te en la propia configuracién del matrimonio civil tal como esta estable-

"6 Sobre la regulacion del matrimonio en el Acuerdo Juridico con la Santa
Sede de 3 de enero de 1979, puede verse M. LoPEz ALARCON, «Sistema matrimonial
concordado. Celebracidn y efectos», en VV.AA., Los Acuerdos entre la Iglesia y Es-
panfa, cit., pags. 291-331.

“  Vid. al respecto A. BErNARDEZ CANTON, «La “declaracion de ajuste” en el
sistema matrimonial espafol», en Estudios de Derecho Candnico y Derecho Ecle-
sidstico en homenaie al Profesor Maldonado, Madrid, 1983, pags. 23-56; V. Reina, «El
sistema matrimonial espanol», en VV.AA., Los acuerdos concordatarios esparioles
y la revision del concordato italiano, Barcelona, 1980, pags. 370 y ss.

89



MARIA JOSE CIAURRIZ

cido y reconocido en Espafia'; para los evangélicos, la mera mencién de
los ministros de culto supone dejar a éstos la responsabilidad de la co-
rrecta celebracién de las nupcias, dentro de un régimen normativo tam-
bién de origen cristiano, que si ha modificado incluso elementos esen-
ciales del matrimonio tal como lo concibe la Iglesia catdlica, mantiene las
raices cristianas acerca del significado y sentido de la unién conyugal. La
remision a la forma en los supuestos islamico e israelita la hemos co-
mentado lineas arriba como una forma de recibir a través de los requisi-
tos formales un ordenamiento extrano a la tradicién juridica introducida
aqui desde siglos e inspiradora de nuestro Cdédigo civil y de nuestros
usos sociales. Sin embargo, el Estado, en los tres Acuerdos que venimos
analizando, no es tan indiferente a la forma de celebracién, que no intro-
duzca, junto a los requisitos propios de las correspondientes religiones,
también sus propias exigencias a efectos de la posibilidad de la cele-
bracién del matrimonio religioso, de la forma de la misma y en conse-
cuencia de la inscripcion registral y, por tanto, del reconocimiento de
efectos civiles. Exigencias que incluso tocan a la capacidad de los con-
trayentes, a los que se somete a la necesidad de una previa declaracion
civil de tal capacidad, novedad que no encontramos en el Acuerdo con la
Santa Sede.

La exigencia esta expresada de forma muy clara en el Acuerdo
con los musulmanes. Su articulo 7.1 establece que «se atribuye efectos
civiles al matrimonio celebrado segun la forma religiosa establecida en
la Ley islamica, desde el momento de su celebracién, si los contrayentes
retinen los requisitos de capacidad exigidos por el Codigo civil». A tal
proposito, deberan obtener una certificacion del Registro civil que acre-
dite tal capacidad y sin la cual su matrimonio religioso no podra ser ins-
crito en dicho Registro, y por tanto carecera de reconocimiento civil. Mas
aun, esa certificacion solamente tiene seis meses de validez. Es obvio
que se estd tratando de evitar que tengan validez civil matrimonios con-
traidos fuera de la concepcion que del matrimonio posee el ordena-
miento espafol; en el caso musulman, es muy claro que entre otros po-
sibles requisitos de capacidad civil impuestos a los fieles de tal
confesion, la norma piensa en la poligamia; un solo matrimonio podra
ser inscrito en el Registro y obtener reconocimiento civil, al existir en el
ordenamiento espanol el impedimento de vinculo y carecer en conse-
cuencia de capacidad matrimonial quien esta casado, mientras perdure
su matrimonio.

8 La doctrina civilista es conforme en sefalar la inspiracién canonistica
del matrimonio civil; expresamente lo sefala asi, p. ej., M. PENA BERNALDO DE QUIRGS,
Derecho de Familia, Madrid, 1989, pag. 39.

90



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

No existe la poligamia en las confesiones israelita y evangélica, pe-
ro si que pueden darse casos de incapacidad civil que no lo sean en los
respectivos ordenamientos internos de estas confesiones '°. Los Acuer-
dos van también a exigir para los miembros de estas confesiones la ca-
pacidad civil, mediante la necesidad de un expediente previo a las nup-
cias que los contrayentes habran de gestionar ante el Registro civil y que
sera requisito preciso para que la celebracion religiosa pueda luego ser
reconocida por el Estado.

La formula empleada en el Acuerdo con los musulmanes requiere
de modo directo la posesién de la capacidad civil en los contrayentes; los
otros Acuerdos llegan al mismo resultado mediante una formulacion in-
directa del mismo requisito. Segun el Acuerdo israelita, articulo 7.2, «las
personas que deseen inscribir el matrimonio en la forma prescrita en el
numero anterior, deberan acreditar previamente su capacidad matrimo-
nial, mediante certificacion expedida por el Registro Civil correspondien-
te. No podra practicarse la inscripcion si se hubiera celebrado el matri-
monio transcurridos mas de seis meses desde la expedicién de dicha
certificacion». Obviamente, lo requerido es también aqui la capacidad ci-
vil; la via concordada se ha utilizado con ldgica para impedir que puedan
ver reconocido su matrimonio por el Estado espanol quienes no puedan
contraerlo segun las normas de ese mismo Estado. Similar es la regula-
cion del tema en el Acuerdo con las confesiones evangélicas.

Y aun toma el Estado, concordadamente, una segunda precau-
cion; requiere, al margen de cuales sean los requisitos formales propios
de cada confesion, que las nupcias se celebren ante el ministro corres-
pondiente y dos testigos mayores de edad, exigencia que aparece en los
tres Acuerdos, y que supone que el Estado introduce un especial requi-
sito formal independientemente de cual sea la norma interna de cada
confesién. -

La exigencia de los dos testigos junto al ministro celebrante pro-
cede del Derecho candnico, de la reforma de la forma efectuada en el
Concilio de Trento, y de ahi paso a la tradicién occidental y a nuestro
Derecho civil ™. En consecuencia, el ordenamiento espafnol aceptara las
nupcias celebradas religiosamente a tenor de las normas internas de
las confesiones, pero mantendra siempre una adecuacion del matrimo-

“  Pueden verse los requisitos de capacidad que afectan a la celebracion
del matrimonio en Espafia, a tenor de la legislacién al efecto, en M. ALeaLabeso, Cur-
so de Derecho Civil, IV, «Derecho de Familia», Barcelona, 1982, pags. 44 y ss.

% Vid. al respecto S. Acuna, «La forma del matrimonio hasta el Decreto
“Ne temere”», en lus Canonicum, Xlll, 1973, pags. 137-192.

91



MARIA JOSE CIAURRIZ

nio, que pretenda ser civilmente reconocido, a dos exigencias claves:
la capacidad civil de los contrayentes y la sumisién a una exigencia
formal.

No entra en cambio el Estado en el tema del consentimiento,
pues si bien nuestro Derecho civil establece vicios consensuales que
pueden producir la nulidad ', el matrimonio, que en el Derecho Cané-
nico es esencialmente un negocio consensual, para el Derecho civil es
un negocio formal, y fuera de los requisitos externos de capacidad y
forma deja al Derecho interno de las confesiones los problemas con-
sensuales.

Ningtn precepto, en cambio, contienen los tres Acuerdos acerca
de la nulidad; el Acuerdo juridico con la Iglesia catodlica si que ha previs-
to la eficacia civil de las sentencias eclesiasticas de nulidad o disolucion,
y este tema ha merecido por su complejidad una frecuente atencion por
parte de la doctrina ™. En consecuencia, solo las sentencias de los Tribu-
nales de la Iglesia catélica pueden llegar a acarrear la nulidad civil del ma-
trimonio por efecto de una decision no adoptada por un tribunal estatal,
posibilidad que los Acuerdos no toman en consideracién para las demas
confesiones religiosas.

i)} La financiacion de las confesiones religiosas

De no menor trascendencia es el tratamiento dado por los tres
Acuerdos al tema de las financiacién de las confesiones ', del mismo
modo que ya se habia concedido singular importancia a esta cuestiéon en

5" Vid. en M. ALBALADEJO, Op. cit.,, pags. 51-52 y, con mayor detalle, en M.
Pena Bernarpo pe Quirds, op. cit., pags. 55-64.

2 Vid. las indicaciones de A. BERNARDEZ CANTON en «La “declaracidn de ajus-
te” en el contexto del sistema matrimonia!l espafol», cit. passim, y R. NAVARRO-VALLS,
«El matrimonio», en J. M. GonzALez DEL VALLE y otros, Derecho Eclesiastico del Esta-
do esparniol, cit., pags. 453-457.

= En relacion con la transcendencia del tema de la financiacion de las con-
fesiones, pueden recordarse estas palabras de J. M. GonzAtez peL VaLLe, Derecho
Eclesidstico espariol, cit., pag. 163: «El tema de la asistencia religiosa comun, acaba
resolviéndose en el tema del régimen econémico de las confesiones religiosas. El
Estado debe crear unas condiciones tales que hagan posible esa asistencia religio-
sa, huyendo de extremos que histéricamente se han dado: permitir que las confe-
siones religiosas acumulen ilimitadamente riqueza o permitir que no sea posible
una infraestructura de asistencia religiosa en razén de condicionamientos econé-
micos». )

92



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPAROL

los Acuerdos con la Iglesia Catdlica de 1979, ya que uno de ellos se de-
dic6 por entero a materias econémicas ™. Lo que no es de extraiar, da-
da la prevalencia de la cuestion econdmica sobre tantas otras en la so-
" ciedad moderna, en la que la infraestructura de la economia condiciona
y aun permite —hasta de modo radical— la existencia y funcionamiento
de las instituciones. La larga experiencia de las relaciones con la Iglesia
catdlica en este campo habia de resultar decisiva para el Estado ™, a la
hora de establecer sus relaciones econémicas con las diferentes Confe-
siones.

Un largo articulo 11, similar en los tres textos, regula la materia, de
un modo gue SOUTO ha resumido como sigue: «A) Financiacion propia.
Se reconoce a las confesiones signatarias de los Acuerdos el derecho a
recabar libremente de sus fieles prestaciones, organizar colectas publicas
y recibir ofrendas y liberalidades de uso. B) Régimen fiscal especial. Ope-
raciones no sujetas a tributo: las prestaciones, colectas y ofrendas, la en-
trega de publicaciones de caracter religioso y la actividad de ensefianza
religiosa. a) Exenciones fiscales—Del Impuesto sobre Bienes Inmuebles
y de las Contribuciones especiales: Estaran exentos los lugares de culto,
los locales destinados a oficinas de la confesion respectivay los centros
de formacion de los ministros de culto.—Del Impuesto sobre Sociedades:
Ademas de lo previsto en el articulo 5.2 (apartados 2 y 3) de la Ley
61/1978, de 27 de diciembre, estardn exentos los incrementos de pa-
trimonio a titulo gratuito destinados a actividades religiosas y asistencia-
les.—Del Impuesto sobre Transmisiones Patrimoniales y Actos Juridicos
Documentados: Quedaran exentos los bienes, derechos adquiridos y que
se destinen a actividades religiosas y asistenciales. b) Beneficios fiscales.
Las confesiones (Federaciones y Comunidades), asi como las asociacio-
nes y entidades creadas por ellas y destinadas a actividades benéfico-do-
centes médicas u hospitalarias con asistencia social tendran derecho a

™ Vid. sobre el Acuerdo econdémico de 1979 A. Panizo vy Romo be ARce,
«Soluciones conceptuales al actual sistema econdmico de la Iglesia catdlica en
Espafia», en Revista de la Facultad de Derecho de la Universidad Complutense,
79, 1991-92, pags. 219-229; A. Arza, «Principios y sentido del Acuerdo sobre
asuntos econdmicos» y «El sistema de aportacién estatal», en VV.AA., Los Acuer-
dos entre la Iglesia y Espana, cit., pags. 589-606 y 607-623; F. pe Luis, «Régimen
tributario de la lglesia y de los entes eclesiasticos», en la misma obra, pags. 625-
641. .

s Puede ser de interés conocer los puntos de vista de los economistas so-
bre la normativa al respecto de la Iglesia Catélica en sus relaciones con el Estado.
Vid., p. €j., C. ALBINANA GARcia-QuinTAaNA, «El régimen juridico-econdmico de la Iglesia
en Espafna», en VV.AA., Constitucion y relaciones Iglesia-Estado en la actualidad,
Salamanca, 1978, péags. 103-123.

93



MARIA JOSE CIAURRIZ

los beneficios fiscales que el ordenamiento juridico reconozca a las enti-
dades sin fin de lucro y, en todo caso, a los que se concedan a las enti-
dades benéfico-privadas. ¢) Deducciones. La legislacién fiscal regulara el
tratamiento tributario aplicable a los donativos que se realicen a las con-
fesiones citadas con las deducciones que, en su caso, puedan estable-
cersen "%,

De hecho, debe tenerse también en cuenta que buena parte de la
actividad asistencial de las confesiones —y el modelo de la Iglesia caté6-
lica es en esto paradigmatico— resultara verterse hacia la beneficencia
en sus diversas formas, hacia la caridad desde sus manifestaciones mas
elementales hasta las mas complicadas. En este terreno, la actividad del
Estado ha de resultar subsidiaria y no sustitutoria, y la financiacion de
las confesiones posee desde este punto de vista una particular impor-
tancia™.

k) La proteccion del patrimonio

Anejo al tema econdmico aparece el de la proteccién del Patrimo-
nio artistico-religioso y de determinadas marcas alimenticias y cosméti-
cas; es cuestion que no afecta a las Comunidades evangélicas, que por un
lado carecen en Espafia de un patrimonio de ese tipo y por otro no po-
seen preceptos internos relativos a los alimentos, como si es en cambio
el caso de judios y musulmanes. Los articulos 13 de los Acuerdos con es-
tas dos Federaciones muestran la voluntad de colaboracién entre el Es-
tado y las dos Confesiones para conservar y utilizar aquel patrimonio,
mientras los articulos 14 toman precauciones para el registro, condicio-
nes sanitarias y propiedad industrial de las marcas comerciales corres-
pondientes.

% J. A. Souto, op. cit., pags. 552-553.

7 W. LeisNer, «La actividad caritativa como caracteristica de la Iglesia en el
moderno Estado social», en VV.AA., Simposio Sudamericano-aleman sobre Iglesia
y Estado (editado por J. TErRAN DutaRri), Quito, 1980, pags. 149-160.

94



EL DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA EN EL ORDENAMIENTO JURIDICO ESPANOL

I) La asistencia religiosa en centros estatales

Se hizo arriba alusién a la actividad positiva que en ocasiones se
requiere del Estado en orden a la asistencia religiosa. Si puede nacer tal
requerimiento del deber de los poderes publicos de tomar las medidas
precisas para que sean posibles determinados actos y funciones cultua-
les, especificamente sefalan los articulos 9 de los tres Acuerdos la obli-
gacion en que estéa el Estado de garantizar de modo muy concreto deter-
minados derechos de asistencia religiosa.

Tales articulos garantizan «el ejercicio del derecho a la asistencia
religiosa de los internados en Centros o Establecimientos penitenciarios,
hospitalarios, asistenciales u otros analogos del sector publico, propor-
cionada por los ministros de culto que designen las Iglesias respectivas,
con la conformidad de la FEREDE, y debidamente autorizados por los
Centros o establecimientos publicos correspondientes» (Acuerdo con la
Federacion evangélica). El acceso de los ministros a tales centros sera, a
tales fines, libre y sin limitacién de horario, y la asistencia religiosa se
prestara con el debido respeto al principio de libertad religiosa y con ob-
servancia de las normas de organizacion y régimen interno de los Cen-
tros. Podran utilizarse al efecto locales propios de los Centros, pero la FE-
REDE habra de correr con los restantes gastos que la asistencia espiritual
origine.

El mismo articulo del Acuerdo islamico mantiene similar legisla-
cion, anadiendo como notas propias la obligacion en que esta la Direc-
cion de los Centros de trasmitir a la Comunidad islamica la solicitud de
asistencia de los internados y la mencidn de los ritos funebres islamicos
cuando sean necesarios. Idéntico tratamiento recibe el tema en el Acuer-
do con los israelitas.

Es de notar que esta normativa resulta de aplicacion a los casos
concretos del precepto general contenido en la LOLR, articulo 2.2-3, si
bien la generalidad de este texto se ha visto concretada en los Acuerdos
de un modo en cierta manera diferente del previsto en la LOLR.

En efecto, la LOLR preceptia exactamente que «los poderes publi-
cos adoptaran las medidas necesarias para facilitar la asistencia religiosa
en los establecimientos publicos...»; pareceria por tanto que la compe-
tencia y el deber, o si se quiere el deber y la consiguiente competencia,
de establecer las medidas precisas para hacer efectivo el derecho de asis-
tencia religiosa en los Centros de dependencia estatal, corresponden a la

95



MARIA JOSE CIAURRIZ

Administracién Publica. Sin embargo, el Estado, por un lado, ha pactado
esas medidas con las confesiones, renunciando al hacerlo a su exclusiva
competencia al respecto previamente proclamada por él mismo; por otro
lado, en el pacto se acepta que los ministros de las diversas confesiones
que han de prestar la asistencia requerida deban recibir previamente la
aprobacion de la autoridad estatal. Se anade que se atendran estos mi-
nistros a las normas de régimen interno de los Centros. Esta ultima exi-
gencia es totalmente logica. El requisito de la aprobacién de los ministros
por parte del poder ptblico para poder cumplir sus deberes religiosos su-
pone una renuncia de las confesiones a su total autonomia en la materia,
en correspondencia tal vez a la autolimitacidén que se impuso el Estado de
pactar una materia en la que hubiese podido dictar unilateralmente la
oportuna normativa.

96





