
LOS VALORES EN EL SISTEMA DE DERECHOS 
HUMANOS 

GERMÁN J. BIDART CAMPOS. 

y 

DANIEL E. HERRENDORF 



SUMARIO 

I. E L SISTEMA DE DERECHOS HUMANOS. II. L A NECESIDAD DE LA AXIO-
LOGlA. III. E L ÁMBITO DONDE RADICAN LOS VALORES. IV. E L SIS­
TEMA DE DERECHOS HUMANOS EN LA REALIDAD DE LAS CONDUC­
TAS. V. E L CONJUNTO CULTURAL DE UNA SOCIEDAD Y LOS VALO­
RES.—VI. E L DEBER SER EXISTENCIAL.—Vil. L A FUNCIÓN LEGITI­
MADORA DE LOS DERECHOS HUMANOS. VII I . LOS VALORES Y EL «OB­
JETIVISMO».—IX. S I S T E M A DEMOCRÁTICO, DERECHOS HUMANOS Y VA­

L O R E S . — X . L A HISTORICIDAD DE LOS V A L O R E S . — X I . EPILOGO. 

10 



Revista de Derecho Político, núm. 33, 1991, pp. 9-26 

1. LOS VALORES EN EL SISTEMA DE DERECHOS 
HUMANOS 

POR 

GERMÁN J. BIDART CAMPOS 

y 

DANIEL E. HERRENDORF ** 

I. EL SISTEMA DE DERECHOS HUMANOS 

Convencionalmente aceptado —como es habitual actualmente— que 
en torno de los derechos humanos existe una trilogía compuesta por la 
filosofía de los derechos humanos, la ciencia de ios derechos humanos y 
el derecho de los derechos humanos (dividido este último en derecho cons­
titucional y derecho internacional) ', conviene aclarar que aquí empleare­
mos la locución «sistema de derechos humanos» como equivalente a un 
sistema jurídico-político ^ en el que los derechos humanos son una realidad 
efectiva o vigente en dimensión sociológica, porque las conductas —que 
siempre se despliegan con juridicidad— ^ confirman esa realidad efectiva 
y esa vigencia sociológica. 

* Profesor de Derechos Humanos y Garantías, y de Teoría del Estado en la 
Universidad de Buenos Aires. Argentina. 

** Profesor de la Universidad Nacional Autónoma de México y de la Uni­
versidad Iberoamericana. México D. F. 

' Ver, de nuestra coautoría, el libro Principios de Derectios Humanos y Ga­
rantías, Ed. Ediar, Buenos Aires. 

' Para la identidad de sistema (o régimen) político con sistema (o régimen) 
jurídico, ver BIDART CAMPOS, Germán J., El régimen político. De la politeia a la res-
publica, Ed. Ediar, Buenos Aires. 

^ Ver HERRENDORF, Daniel E., Introducción a la fenomenología egológica (en 
el libro de Carlos Cossio: Radiografía de la teoría egológica del derecíio, Ed. De­
palma, Buenos Aires); y Las corrientes actuales de la filosofía del derecho, Ed. 
Ediar, Buenos Aires. 

11 



GERMÁN J. BIDART CAMPOS Y DANIEL E. HERRENDORF 

Queda ya propuesto, sin que hayamos de entrar en profundidad al 
desarrollo iusfilosófico, que esa realidad no es un aposito que se confiera 
a los derecfios humanos por la sola circunstancia de que en el sistema 
tenga unas normas formuladas que reconozcan y declaren derechos 
humanos. 

En otras palabras, un sistema es y funciona como sistema de de­
rechos humanos cuando en ese sistema las conductas jurídicas de los hom­
bres —gobernantes y gobernados— los hacen realidad en la vida jurídica, 
en el mundo jurídico, cuya realidad es precisamente una realidad de con­
ductas en dimensión sociológica. Los derechos humanos se definen, así, 
como las conductas que los respetan y promueven. 

A la inversa, un sistema no es y no funciona como sistema de de­
rechos humanos por el puro hecho de que en él haya normas (que son 
entes lógicos) que formulen y declaren derechos. Ello porque el derecho 
no es norma, sólo norma, y nada más que norma. 

A esta afirmación prestan aval en Argentina escuelas iusfilosóficas 
como la egología de Carlos Cossio y el trialismo de Werner Goldschmidt". 

II. LA NECESIDAD DE LA AXIOLOGÍA 

Cuando se encara con realismo lo que es un sistema de derechos 
humanos es posible ponerse a pensar qué relación guardan con él los 
valores. Y de inmediato se hace patente que ni la filosofía de los derechos 
humanos, ni la ciencia de los derechos humanos, ni el derecho de los de­
rechos humanos pueden ser lo que son si dejan de lado eso que unos 
llaman estimativa, otros axiología jurídica, otros dikelogía, pero que con 
una denominación o con otra es asunción de los valores y de su realización. 

¿Por qué decimos esto? Porque si solamente encaráramos normas 
sobre derechos humanos, si solamente estudiáramos normas, si cayéra­
mos en el reduccionismo de definir el derecho exclusivamente como un 
sistema de normas, si despreciáramos la noción (de raíz husserliana) de 
que las normas dicen «algo» acerca de otro «algo» que siempre son con­
ductas humanas, sería difícil que alrededor de un sistema de normas (que 

" Ver Cossfo, Carlos, Radiografía de la teoría egoíógíca del derecíio, cit., 
que contiene una sinopsis de obras anteriores del autor, entre ellas: La teoría ego­
íógíca del derectio y el concepto jurídico de libertad. 2.' ed., Ed. Abeledo-Perrot, 
Buenos Aires; GOLDSCHMIDT, Werner, Introducción filosófica al derecfio, 4' ed. Ed. 
Depalma, Buenos Aires. 

12 



LOS VALORES EN EL SISTEMA DE DERECHOS HUMANOS 

son entes lógicos, menciones o descripciones de conductas, como se pre­
fiera) pudiéramos incardinar los valores que son propios del sistema de 
derechos humanos. 

¿Por qué sería difícil? 

En primer lugar porque, desde cualquier postura filosófica, parece 
innegable la noción de Dilthey que se enuncia afirmado que el valor es valor 
para un espíritu, para un «alguien» que valora. Y ese alguien que valora es 
el hombre, el ser humano, la persona humana. Aceptada esta verdad, ad­
viene otra: es el hombre el que realiza los valores: los valores estéticos en 
sus obras de arte, y los valores éticos y jurídicos en sus conductas. 

Y ya vamos aproximándonos a comprender que el hombre para 
quien el valor es valor porque valora, es el mismo hombre que fenomeniza 
el valor en lo que hace o en lo que omite, es decir, en objetos culturales, 
y no en objetos lógicos como son las normas. 

SI lo que hace o lo que omite al desplegar su libertad lo hace o lo 
omite en su vida —porque vive—, hallamos la realidad que Ortega llamó 
«radical» porque en ella «radica» todo lo demás. Y esa realidad radical en 
la que radica todo lo demás —^también los valores— es la vida personal de 
cada uno, la vida biográfica de cada hombre de carne y hueso, para quien 
esa vida es «su» vida, intransferible y propia, la que él solamente puede 
vivírsela a sí mismo, y nadie por él. 

El hallazgo de la vida humana, del hombre que es su protagonista 
exclusivo, y de los valores, nos va a conducir a la realidad del derecho y, 
por ende, de los derechos humanos. Pero antes vale hacer una pausa para 
insistir en que al toparnos con el hombre, con su vida, con los valores, y 
con el derecho, es imposible una filosofía jurídica y una ciencia jurídica sin 
axiología, o sea, neutra al valor. 

No solamente un repudio en bloque a la axiología es visible en el 
positivismo jurídico originado por el maestro Hans Kelsen, sino también en 
los desarrollos de sus, por cierto, ilustres seguidores. Sin ir más lejos, el 
destacado administrador del Hans Kelsen-lnstitutde Viena, Dr. RobertWAL-
TER, escribió recientemente: «Que la Teoría pura del Derecho pretende ser 
una teoría dirigida a la dogmática del Derecho positivo, lo cual resulta del 
hecho de que sólo se quiere describir (reflejar) su objeto, pero no valo­
rarlo». 

Esto resulta especialmente subrayado con su designación de 
«pura» .̂ 

'̂  WALTER, Robert, «Las normas jurídicas», separata de Cuadernos de filo­
sofía del derecho, Madrid, s/f., pág. 107. 

13 



GERMÁN J. BIDART CAMPOS Y DANIEL E. HERRENDORF 

Destacamos este párrafo porque en él se advierte lo que, después 
de la teoría egológica, puede considerarse una error ontológico. Dice Wal-
ter, en estricta ortodoxia kelseniana, que describir el objeto de la dogmática 
jurídica implica no valorarlo, y sugiere finalmente que una actitud valorativa 
restaría pureza a la descripción. Esto sólo puede afirmarse partiendo 
de la base, a nuestro juicio errónea, de que el objeto de estudio del jurista 
no contiene por sí y en sí ningún valor. Pero pensemos, por ejemplo, que es 
imposible conocer una obra de arte prescindiendo de su belleza o de su 
fealdad, porque en esa prescindencia queda desvirtuada la obra de arte en 
su propio ser: si no es bella o fea, o no exhibe cualesquiera valores que 
se quiera predicar de ella, no es un objeto cultural y, por lo tanto, no es­
tamos hablando de una obra de arte. 

De igual modo, describir el derecho con prescindencia de su valor 
es, sin más, describir una norma, una regla de derecho, o un juicio por el 
estilo; pero eso, así expresado, liberado y mutilado de todo valor, no es 
derecho ni puede serlo. 

En esta trampa axiológica cayó Kelsen visiblemente, lo que no sig­
nifica que esta prescindencia del valor pueda ser útil para conocer normas 
(es decir, objetos lógicos); pero no nos habilita para, con ese mismo pro­
cedimiento, conocer conductas, o sea, conocer el derecho en su viviente 
realidad (es decir, objetos, culturales y, en la emergencia y en fe husser-
liana, egológicos en cuanto la conducta es vida humana viviente). Y otra 
vez aparece la vida, la del hombre. 

La noción kelseniana insistida y exaltada por Walter en el sentido 
de la «pureza» que ostenta una descripción neutra al valor, convierte en 
sinónimos «impureza» y «valiosidad», desde que incluir al valor en el de­
recho sería incurrir en impureza. Entonces, para salvar la pureza hay que 
marginar al valor, según el kelsenianismo. 

No obstante, esa sinonimia no puede aceptarse en las ciencias so­
ciales ni, por ende, en la ciencia del derecho, que es una ciencia social; y 
no puede aceptarse porque todo lo que estas ciencias tienen de sociales 
lo tienen de valioso .̂ 

EL ÁMBITO DONDE RADICAN LOS VALORES 

Ya efectuada la reivindicación del valor en la ciencia del derecho y 
en esa realidad que ella describe como objeto suyo, tenemos que retomar 

" Respecto de la actualidad del normativlsmo y de las ideas de sus segui­
dores, así como su réplica, ver HERRENDORF, Daniel E., Las corrientes actuales de 
la filosofía del derecho, cit. 

14 



LOS VALORES EN EL SISTEMA DE DERECHOS HUMANOS 

el hilván con la vida humana y con el hombre, así como con los valores 
que son valores para él, para su espíritu. Si se nos corta ese hilván no 
podemos arribar a los derechos humanos que, aunque resulte redundante, 
son «de-ei-hombre». 

Pues bien, ¿en qué ámbito, en qué parte, en qué sector de la vida 
humana radican los valores? No vacilamos en sostener que los valores 
juridico-políticos radican en la conducta humana compartida, en esa con­
ducta que, como intrínsecamente jurídica ', COSSiO llamó conducta en in­
terferencia intersubjetiva, porque en ella participan al menos dos personas; 
por eso es viable proponer que los valores jurídicos exhiben realmente la 
dualidad de un sustrato y un sentido fundidos en un único objeto cultural 
que es la conducta jurídica valiosa, siendo el sustrato de esos mismos 
valores siempre la conducta humana, como el sustrato de los valores es­
téticos es siempre un objeto mundanal (y no egológico, como la conducta): 
el mármol o la piedra en la estatua, la tela pintada en el cuadro, el sonido 
en la música, etc. 

Si los valoTés jurídicos radican en un sustrato que es la conducta 
humana compartida, ninguna estimativa, ninguna axiología, ninguna dil<e-
logía podrán prescindir de este dato de la experiencia jurídica: no hay nin­
guna conducta que ontológicamente sea neutra al valor; toda conducta es 
siempre valiosa (con signo positivo o con signo negativo), como toda obra 
de arte es siempre valiosa porque siempre está impregnada de valor es­
tético, sea que la valoremos como bella o como fea. 

La afirmación de que no hay conducta humana neutra al valor se 
identifica con la otra de que es esa misma conducta el sustrato de los 
valores juridico-políticos, por lo que en el tema relaciona! de valores y 
sistema de derechos humanos es imposible, en buena filosofía, prescindir 
de las conductas, o lo que le es equivalente, quedarse solamente con las 
normas. Los valores que hayan de ser propios de un sistema de derechos 
humanos habrán de ser valores que se encarnen o que cobren realidad 

' Sería extremadamente largo —y ajeno a los fines de un ensayo sobre los 
valores en un sistema de derechos humanos— explicar por qué las conductas siem­
pre son jurídicas. Pero valga entonces una aclaración sinóptica: las conductas, en 
la medida en que siempre son lícitas o ilícitas, están dentro del círculo de la juri­
dicidad. La egología explica —por ejemplo— que una norma jurídica completa con­
templa siempre las conductas ilícitas en forma de deber ser imputativo —perinor-
ma— y las conductas lícitas en forma de deber ser existencial, que involucra el 
problema jurídico de la libertad —endonorma—. Asimismo, el axioma ontológico 
de la libertad jurídica permite expresar a ciencia cierta que todo lo que no está 
prohibido está jurídicamente permitido, cubriendo así lo que la dogmática clásica 
ha denominado «lagunas del derecho». Por razones de brevedad, nos remitimos a 
Carlos Cossio, La Teoría egológica del derecho y el concepto jurídico de libertad, 
cit.; y HERRENDORF, Introducción a la fenomenología egológica, cit. 

15 



GERMÁN J. BIDART CAMPOS Y DANIEL E. HERRENDORF 

fenoménica —en el caso, social— en las conductas humanas también ju­
rídicas. 

Sólo en sentido análogo cabrá decir que las normas son justas o 
injustas en relación a cómo sean las conductas a las que esas normas se 
refieren mentándolas. No de otro modo, porque los valores no deambulan 
en el sector de los objetos lógicos. 

IV. EL SISTEMA DE DERECHOS HUMANOS EN LA REALIDAD SOCIAL 
DE LAS CONDUCTAS 

¿Qué estamos reivindicando con estos prolegómenos? Que los 
valores propios de un sistema de derechos humanos sólo convierten a un 
sistema en sistema de derechos humanos cuando conductas jurídicas ha­
cen de sustrato a aquellos valores con signo positivo y cuando erradican 
a los valores con signo negativo que se les oponen como disvalores. 

El centro de gravedad de un sistema de derechos humanos —como 
en todo sistema jurídico— se compone así de dos elementos dialécti­
camente relacionados: «conductas» valiosas que son sustrato de «valores» 
con signo positivo (porque si tienen signo negativo hay disvaliosidad, lo 
que equivale a reconocer que no existe un sistema de derechos humanos). 
Sustrato (conducta) y valor (sentido) se fusionan en «ser-un-objeto-cultu-
ral». 

Si, en cambio, entendemos a un sistema de derechos humanos úni­
camente como un sistema de normas que los declaran favorablemente, nos 
quedamos errantes en el área de un producto lógico como son las normas. 
¿Y dónde colocamos a los valores, si hemos extraviado al hombre cuya 
vida consiste en un despliegue de conductas y se trama con conductas, y 
si simultáneamente hemos opacado aquel sentido direccional del valor ha­
cia el hombre que venía encapsulado en la fórmula de Dilthey? 

El hombre es un ser mundanal, un ser que está en el mundo, situado 
y situacionado; que es persona, y que co-existe y con-vive con los demás. 
La vida jurídica es una realidad compartida, coexistencial, hecha con la 
vida biográfica de los hombres protagonistas de esa convivencia, de ese 
vivir juntos en común en un tiempo existencia! y en un lugar determinado. 
Cuando tantas veces, aun desde los normativismos más crudos, se repite 
que el derecho es un fenómeno social, no siempre se le asigna a esa afir­
mación todo su sentido. Mal sería el derecho un fenómeno social si con­
sistiera solamente en normas que, repetimos hasta el hartazgo, son entes 
lógicos. Un fenómeno social, una realidad social, una realidad jurídica ja­
más pueden reducirse a expresiones semánticas que dicen algo en las 

16 



LOS VALORES EN EL SISTEMA DE DERECHOS HUMANOS 

normas, porque lo dicen acerca de otro algo que es la conducta; y ésta sí 
es una realidad, una realidad jurídica, la que da emplazamiento, sede y 
sustrato a los valores jurídico-políticos. 

Así como Cossío —siguiendo a Del Vecchio— acuñó la locución de 
conducta en interferencia intersubjetiva para definir aquello en que consiste 
el derecho, Goldscfimidt dio curso a la expresión «mundo jurídico» para 
también connotar al derechio en su trialidad de dimensión sociológica, di­
mensión normológica y dimensión «dikelógica» (o del valor). 

Pues bien, si con mucho empirismo nos desplazamos en un mundo 
de conductas humanas compartidas como lo venimos proponiendo, con si­
milar empirismo debemos colocar como dato de la experiencia jurídica a 
esas mismas conductas a efectos de que, valorándolas con las valoraciones 
promedio que circulan en una sociedad democrática y abierta, podamos 
saber si el sistema bajo análisis realiza o no los valores que son propios 
de un sistema de derechos humanos. Y a tales valores sólo los vamos a 
encontrar en las conductas de los hombres que conviven en el sistema que 
sometemos a nuestro conocimiento. 

De lo expuesto se desprenden dos cosas importantes: una, que para 
conocer los sistemas político-jurídicos y encuadrarlos o no en la categoría 
de un sistema de derechos humanos, es imposible prescindir de la esti­
mativa, o sea, de la valoración; y otra, que a los valores y disvalores sólo 
los vamos a hallar como sentido de un sustrato que es la conducta humana, 
o sea, en la dimensión sociológica y no en la normológica. 

V. EL CONJUNTO CULTURAL DE UNA SOCIEDAD Y LOS VALORES 

Pero esto no es todo. También resulta posible una búsqueda axio-
lógica en un ámbito ajeno a las conductas. Hace algunos años formulamos 
una tentativa de propuesta para también relacionar los valores con lo que 
Duverger ha llamado los conjuntos culturales. La segunda, era —y es— la 
siguiente: un conjunto cultural determinado, que se compone de ideas, 
creencias, valoraciones sociales y representaciones colectivas, ¿puede ser 
o es sustrato de valores? ° Por supuesto que sólo de modo analógico o 
aproximado adquiere sentido el interrogante, desde que un conjunto cul­
tural no es un conjunto de conductas. Pero ¿cabe asimilarlo a las con­
ductas? La propuesta consistía en averiguar si una sociedad y su conjunto 

° Ver BiDART CAMPOS, Germán J., Valor, justicia y derecho natural, Ed. Ediar, 
Buenos Aires, pág. 193: Los conjuntos culturales, ¿sustratos del valor? 

17 



GERMÁN J. BIDART CAMPOS Y DANIEL E. HERRENDORF 

cultural admiten «materializarse» de alguna manera como objeto situado 
fuera del sujeto que lo observa y lo somete a su conocimiento, y si en esa 
operación cognoscitiva y valorativa es viable llegar a afirmar que el am­
biente social integrado por la sociedad y su conjunto cultural funciona como 
un ámbito que presta soporte a los valores. 

De inmediato es imprescindible aclarar que, aunque contestemos 
afirmativamente, lo único que contendrá la respuesta—porque es lo único 
que nuestro conocimiento alcanzará a descubrir— es lo siguiente: tal o cual 
conjunto cultural de una sociedad sirve de apoyo a tales o cuales valores 
lo que equivale a predicar que tales o cuales valores están presentes en 
las valoraciones que se manifiestan en lo que, con vocabulario orteguiano, 
llamaríamos lo que «se» piensa, «se« cree, «se» representa colectivamente 
(¿quién?, ese sujeto que con el mismo autor apodaríamos «la gente»). Así 
como en las conductas se manifiesta y hace ostensible —en cuanto sus­
trato— un valor o varios, en un conjunto cultural también se manifiestan y 
hacen presencia las preferencias axiológicas. 

Por supuesto que aquello en que consiste la conducta como sustrato 
del valor difiere bastante, o mucho, de aquello en que consiste un conjunto 
cultural formado de ideas, creencias, representaciones y valoraciones co­
lectivas. No obstante, si tomamos para proseguir la reflexión un texto de 
Jean BAECHLER ,̂ damos continuidad provechosa a ella; dice dicho autor 
que «una ideología es una formación discursiva polémica, merced a la cual 
una pasión trata de realizar un valor a través del ejercicio del poder en una 
sociedad». 

Pues bien, sustituyamos el vocablo «ideología» por el vocablo «con­
junto cultural», y extraigamos del párrafo transcripto la noción de que los 
hombres que en una sociedad comparten un conjunto cultural tienden a 
plasmar sus ideas, sus creencias, sus valoraciones, sus representaciones 
colectivas en la realidad de su convivencia mediante la acción, que es como 
decir, mediante sus conductas. Entonces, cuando aprobamos la idea de que 
los conjuntos culturales tienen vocación de impeler a la acción, estamos 
en condiciones de aceptar que los valores circulantes en un conjunto cultural 
poseen capacidad de activismo para llegar a convertir (con la concurrencia 
de una serie de factores de otro tipo) a esos mismos valores en sentido de 
un sustrato que —por supuesto— ya no consiste en ideas, ni en creencias, 
ni en representaciones colectivas, sino en ser conducta humana. 

Es, ni más ni menos, el fenómeno de las ideas, las valoraciones, y 
las representaciones en cuanto elementos de lo que se muestra y apoda 
como el factor cultural, o el presupuesto cultural, o el condicionamiento 
cultural de un sistema político-jurídico, dato éste que los politólogos asu­
men cuando encaran cuáles son los marcos del sistema. 

¿Qué es la ideología?, Ed. Emecé, Buenos Aires, pág. 55. 

18 



LOS VALORES EN EL SISTEMA DE DERECHOS HUMANOS 

No es un secreto para la experiencia que sociedades abiertas cuyo 
conjunto cultural acoge valoraciones democráticas están mejor predis­
puestas «culturalmente» para convivir en un sistema democrático y para 
hacer realidad a un sistema de este tipo, que otras cuyos conjuntos cul­
turales no auspician similares valoraciones. Y tampoco es un secreto que 
lentamente un sistema totalitario o autoritario vaya siendo perforado hasta 
arribar a una transición democrática, cuando desde el conjunto cultural de 
la sociedad aprisionada en ese sistema, el activismo de los valores pro­
pugnados por ella alcanza progresivamente a realizarlos en las conductas, 
con lo que el sistema no democrático se transforma para dar cabida a su 
opuesto, tal como lo demuestra la experiencia de Europa Oriental y del 
Centro a partir de 1989. 

Las precedentes disquisiciones han procurado poner de relieve que 
un sistema de derechos humanos, que no se hace, ni se funcionaliza, ni 
existe solamente en base a ideas y valoraciones, precisa, para su existen­
cia funcional y su realización mediante las conductas humanas, que el fac­
tor cultural —dígase si se quiere: el conjunto cultural de su sociedad— 
comparta, asimile y opte por unos valores propicios al sistema de derechos 
humanos. 

Aquí subyace, pues, el alcance de la propuesta que sugería verificar 
si un conjunto cultural puede considerarse, de alguna manera, como sus­
trato, soporte, o apoyatura de valores en cuanto valores deseables, de va­
lores posibles, de valores que una sociedad pretende ver radicados en la 
conductas de sus integrantes. 

Como saldo rescataríamos algo: sea o no acertada la propuesta, sea 
o no compartida la idea albergada en ella, parece verdad que los valores 
del sistema de derechos humanos requieren, para la funcionalidad del sis­
tema, un cierto acuerdo social, un cierto consenso de base, un enten­
dimiento societario en torno de un programa o proyecto común para la con­
vivencia en el sistema. Traducido a otra expresión, quiere decir que los 
valores que resultan acogidos en un conjunto cultural tienen fuerza de im­
pulsión para coadyuvar a la realización de un sistema político-jurídico. 

VI. EL DEBER SER EXISTENCIAL 

El tema de las valoraciones que circulan en una sociedad, y de los 
valores que incitan su proyecto societario de vida en común guarda pa­
rentesco con una tesis cara a la escuela egológica de Cossío. Es la tesis 
del deber ser existencia!. Véamosla brevemente. 

19 



GERMÁN J. BIDART CAMPOS Y DANIEL E. HERRENDORF 

El proceso axiológico que conduce a una sociedad a vivir ciertos 
valores jurídicos y no otros, plantea el programa iusfilosófico que preci­
samente la egología encara bajo esa denominación de «deber ser existen-
cial.» 

Tal vez hoy sea fácil explicar qué es ese deber ser existencial, va­
liéndonos de un ejemplo reciente. 

Los alemanes que durante décadas pretendían ejercer su derecho 
de salir y de entrar de y a Alemania Oriental no podían hacerlo sin correr 
graves riesgos. Pero estaban impulsando el cambio que finalmente se pro­
dujo al caer el muro de Berlín en 1989 y ai unificarse las dos Alemanias 
en 1990. Esa tensión social creada por los hombres con conciencia de sus 
derechos germinó bajo la forma de una licitud positiva: entrar y salir a y 
de Alemania Orienta. ¿Qué deber-ser jurídico estaban viviendo los ale­
manes? No estaban viviendo el deber ser de las normas prohibitivas 
entonces vigentes, porque si lo hubieran vivido habrían vegetado en una obe­
diencia ciega a la prohibición de salir, o al menos habrían vivido pacífi­
camente sin desonancias ni protestas ni rebeldías. Pero el vivir biográfico 
y real de los alemanes incluía protestas, rebeldías, disonancias, gestos y 
conductas de desobediencia: no estaban viviendo el deber ser lógico que 
se tiene como propio del derecho positivo. Estaban viviendo el deber-ser-
existenclal. 

Asi, se advierte y compromete claramente que lo que se espera vivir 
en el futuro siempre se proyecta ya desde el presente, no como un deber 
ser, porque carece de actualidad estricta, pero sí como un deber-ser-exis-
tencial, como una posibilidad que llegará a ser realidad. Por eso, los hom­
bres que conviven socialmente viven el deber ser existencial de lo que 
anhelan con pretensión de futuridad, proyectivamente. Esta noción egoló-
gica se respalda en ideas de Heidegger, que definía el contenido sustancial 
de la vida biográfica de cada uno como «el poder ser una posibilidad siendo 
la posibilidad que llega a ser». La libertad de cada ser humano, si no es­
tuviera ligada y dirigida a un futuro, sería una explosión de libertad sin 
dirección a nada, pero cuando se liga a un futuro, ese futuro aparece como 
algo «que llega a ser», no como algo que ya es (porque si así fuera, estaría 
siendo) sino como algo que será. 

Esa posibilidad que llega a ser —en la expresión heideggeriana— 
fue para los alemanes la libertad. Esta libertad, que era solamente una 
posibilidad que llegará a ser, solamente llegaría a ser efectivamente si esos 
mismos alemanes sentían que sus vidas biográficas eran «un poder ser 
esa posibilidad.» 

Hay, entonces, dos partes en la frase de HEIDEGGER: a) poder ser 
una posibilidad b) siendo la posibilidad que llega a ser. 

Las vidas alemanas supieron que la libertad podía ser una posibi­
lidad (primera parte de la frase) y que esa posibilidad así encarnada re-

20 



LOS VALORES EN EL SISTEMA DE DERECHOS HUMANOS 

presentaba la posibilidad que llegarla a ser (segunda parte de la frase), 
como finalmente la experiencia mostró que llegó a ser. 

Entre tanto, vivieron un deber ser existencial, el deber ser existencial 
de su libertad, que era un anhelo proyectivo y futurlzo. 

Si trasladamos esta noción egológlca del deber ser existencial al 
tema de los derechos humanos —y el ejemplo dado los comprometía en 
alto grado— cabe decir lo siguiente: los derechos humanos consisten en 
las conductas de aquellos que los respetan. Pero ¿y si el Estado no los 
respeta sino que los viola? Entonces los derechos humanos consisten en 
la conducta de quienes luchan por ellos. El intento, el anhelo, el proyecto, 
la rebeldía por la vigencia de los derechos constituyen, en ese caso, una 
conducta que por si misma delimita el círculo de la juridicidad de los de­
rechos. 

Con suficiente vinculación respecto de lo recién comentado, el sis­
tema de valores culturalmente acogido en un ambiente societario puede 
asimilarese a lo que, con vocabulario de Elias Díaz, calificamos como la 
legitimidad sociológica, en tanto ésta expresa la legitimidad que las va­
loraciones sociales asignan a un sistema jurídico-político, sea que éste exista 
realmente en esa sociedad, sea que no exista pero que se imagine como 
debiendo existir, en discrepancia con el existente. En este último supuesto, 
la puja entre la legitimidad sociológica y la legitimidad legalizada que dis­
crepa, trasunta una oposición en la que la primera es capaz de perforar a 
la segunda y de llegar a reemplazarla, con lo que ratificamos nuevamente 
que el conjunto cultural de la sociedad, al postular un sistema de valores 
con legitimidad sociológica, le brinda apoyatura y tiende a fenomenizarlo 
empíricamente. 

Vil. LA FUNCIÓN LEGITIMADORA DE LOS DERECHOS HUMANOS 

Sin renegar ni abdicar del estudio filosófico acerca de la fundamen-
tación de los derechos humanos, conviene asumir con realismo el impor­
tante problema de cómo instalar y funcionalizar un sistema de derechos 
humanos, cualquiera sea el sustento iusfilosófico que, en unidad o plura­
lidad, le preste explicación doctrinaria. En este plano de la vigencia socio­
lógica cobra relevancia el consenso social, el ya mentado acuerdo de base, 
la convergencia —aun desde diversidad de líneas filosóficas— en unas 
valoraciones o un sistema de valores culturalmente compartido, por aquello 
de que los hombres solemos comportarnos conforme a aquello en lo que 
creemos, y a la inversa solemos no hacer aquello en lo que no creemos. 
La «creencia» coincidente en un sistema de valores propio del sistema de 
derechos humanos afluye como consenso y entendimiento societarios a 
favor del sistema de derechos humanos. 

21 



GERMÁN J. BIDART CAMPOS Y DANIEL E. HERRENDORF 

Sí se admite esto, se recala en la función legitimadora que el sistema 
de valores propio de un sistema de derechos humanos juega en la inte­
gridad del sistema jurídico-político. Valores, conjunto cultural, legitimidad 
sociológica, se conjugan en orden al consenso favorable en torno al sistema 
de derechos humanos. 

Esos valores del sistema de derechos humanos se expanden, en­
tonces, a todo el orden jurídico-político, a todo el sistema, a todo el régimen, 
fenómeno que bien se avizora cuando a los derechos humanos se los fun-
cionaliza con ambivalencia o bifrontalidad, es decir, de frente y en oponi-
bilidad ante un doble sujeto pasivo: no sólo ante el Estado, sino además 
ante sujetos particulares o privados (cada hombre titular frente a los demás 
hombres). 

Los derechos humanos así integrados al orden público jurídico del 
Estado hacen de principio de unidad y coherencia de dicho orden, en cuanto 
éste se engarza en el sistema de valores que aquéllos presuponen, y se 
informa en sus pautas. 

No otra cosa significa la fórmula del artículo 9.1 de la Constitución 
española cuando afirma que los ciudadanos y los poderes públicos están 
sujetos a la Constitución y al resto del ordenamiento jurídico. Sin norma 
alguna de ese tipo, el derecho'constitucional argentino admite una inter­
pretación equivalente: la Constitución vincula y obliga tanto a los gober­
nantes como a los gobernados. Desde la Constitución, entonces, los de­
rechos humanos y los valores que les son recíprocos irradian su función 
legitimadora y exigen su realización —en dimensión sociológica— a los 
órganos gubernamentales y a los particulares. 

VIII. LOS VALORES Y EL «OBJETIVISMO» 

Es menester de inmediato circunvalar rápidamente a los valores 
para alguna adición complementaria al tema que no ocupa. 

Oué son los valores, genera un interrogante al que la variedad de 
respuestas filosóficas no contesta con unanimidad. Es cierto que para pro­
pugnar un sistema de derechos humanos con su sistema de valores pro­
picio no hace falta —ya lo adelantábamos poco antes de alguna manera— 
asumir coincidencias en una misma base folosófica; pero aún así, es re-
querible un entendimiento mínimo en torno de los valores. 

Tal entendimiento mínimo gira en torno a algo fundamental que es 
lo siguiente: no se puede colocar a los valores como subsuelo de un sistema 
de derechos humanos con ninguna de estas dos posturas: 

22 



LOS VALORES EN EL SISTEMA DE DERECHOS HUMANOS 

a) afirmando que los valores propios de un sistema de derechos 
humanos son los que subjetivamente resulten valores para cada cual, con­
forme a su impresión personal exclusivamente; 

b) afirmando que los valores propios de un sistema de derechos 
humanos son los que al gobernante de turno se le ocurre que sean o que 
son valores, lo que a la postre es otra expresión de total relativismo sub-
jetivista. 

Descartadas estas dos posiciones, creemos que las demás que asu­
ma cada escuela filosófica son aptas para generar un entendimiento mí­
nimo sobre los valores. 

¿Por qué nos atrevemos a acoger tan vasta serie de enfoques sobre 
los valores? Porque para el mínimo entendimiento societario en torno de 
ellos, alcanza con conferirles objetividad fuera de la pura impresión, o com­
prensión, o vivencia, o valoración subjetivas, de forma que reconocerlos, 
descubrirlos, realizarlos, no dependa exclusivamente de una inmersión 
personal en la inmanencia de la intuición de cada uno, o de su aprehensión, 
o de su racionalidad. Hay que ir de alguna manera hacia afuera de uno 
mismo para apoyar la valoración en algo objetivo, externo a mi yo, de modo 
que en ese ir hacia afuera, hacia lo externo (sin que ahora importe qué 
entidad tenga tal externalidad objetiva), se haga posible coincidir con las 
valoraciones ajenas de otros sujetos normales colocados en posición de 
semejante objetividad. 

Si hubiéramos de decirlo de otra manera, diríamos que hay que 
lograr objetivamente la posibilidad de compartir socialmente una similar 
valoración en torno de aquello que se valora; para nuestro caso, de las 
conductas jurídicas que, como sustrato del valor, son objetos culturales 
egológicos. (Por reflejo, valoramos a la par las normas que mientan o des­
criben esas conductas.) 

La objetividad del valor podrá radicar, para unas escuelas filosófi­
cas, en una idealidad pura equivalente al derecho natural; para otras, en 
el conjunto cultural propio de un ambiente societal; para algunas, en el 
consenso societario, o en la tradición, o en la ética, o en las necesidades 
humanas, etc. En fin, esto es sólo y apenas un muestrario de posibles di­
sensos filosóficos que, aun así, no resienten el tan mentado entendimiento 
mínimo sobre los valores, que se nos presenta como necesario para con­
ferir base última a un sistema de derechos humanos. 

Más no es dable avanzar, porque no se ignora que algunas iusfilo-
sofías son monistas en cuanto a aceptar un solo y único valor jurídico, que 
es la justicia; en tanto otras pluralizan a los valores en un plexo o haz de 
varios o de muchos; y acá nuevamente no existe unanimidad en cuáles 
sean ios que integran ese plexo plúrimo. 

23 



GERMÁN J. BIDART CAMPOS Y DANIEL E. HERRENDORF 

Cuando en la coexistencia compartida sus protagonistas asumen un 
entendimiento vital, intrasocietal e intersubjetivo acerca de un sistema de 
valores cuyo eje sea la dignidad humana y los derechos personales, se 
desemboca en el punto crucial para un sistema de derechos humanos: el 
que para ser tal, un sistema jurídico-politico no puede crear a su propia y 
entera voluntad un sistema de derechos, o no crear ninguno. Este punto es 
crucial precisamente por la sencilla razón de que en el sistema jurídico-
politico los derechos del hombre no dependerán de la discrecionalidad ar­
bitraria de pocos, de muchos, o de todos, sino del consenso aprobatorio 
de un conjunto de hombres normales competentes para valorar —parafra­
seando a Perelman—, que valoran guiándose por el sistema de valores 
que es propio de la filosofía de los derechos humanos. 

IX. SISTEMA DEMOCRÁTICO, DERECHOS HUMANOS Y VALORES 

A esta altura del boceto diseñado se nos coloca por delante la na­
turaleza del sistema jurídico-politico en el que se incardina un sistema de 
derechos humanos. No hay que vacilar en reconocer que nos hallamos ante 
un sistema democrático. Pero democrático no porque semánticamente apa­
rezca el calificativo en las definiciones teóricas o, acaso, en las denomi­
naciones normativas y oficiales que se adjudican algunos Estados. De­
mocrático porque responde al esquema modelo que han tomando en cuenta 
los pactos internacionales sobre derechos humanos —universales y regio­
nales—. 

Y ya que de algún modo nos acabamos de deslizar marginalmente 
a una cuestión de lenguaje, como es el uso polivante y a veces hasta equí­
voco de una misma palabra (democracia), hemos de afrontar otra muy vincu­
lada a los valores. Por un lado, a qué se llama valores, lo que requiere 
previamente asumir qué son los valores. Por otro lado, dónde y cómo se 
realizan esos valores. 

En el plano constitucional, sin mayor pretensión filosófica, pero con 
el sentido pragmático de una propuesta que anida un proyecto de enten­
dimiento y de convivencia societarios, tenemos el ejemplo de España, cuya 
Constitución de 1978 en su artículo 10 afirma que España propugna como 
valores superiores de su ordenamiento jurídico a la libertad, la justicia, la 
igualdad y el pluralismo político. No todo lo que en esta norma viene men­
tado con el nombre de valores tiene correspondencia en el enunciado de 
algunos plexos axiológicos propuestos por algunas escuelas filosóficas. 

Respecto de la Constitución argentina de 1853-1860, hay doctrina que 
a los seis objetivos enumerados en su preámbulo {unión nacional, justicia. 

24 



LOS VALORES EN EL SISTEMA DE DERECHOS HUMANOS 

paz interior, defensa común, bienestar general y libertad) los reputa va­
lores. 

Con un alcance práctico, no nos desconcierta que un sistema jurí-
dico-politico rotule como valores a algo que no tematiza la estricta iusfi-
losofía. La discordancia dimana seguramente de algo muy simple, como 
es el hecho de considerar valores a todos los bienes, o a todas las cuali­
dades buenas de un determinado objeto, en oposición a los disvalores (o 
desvalores, o valores con signo negativo). No puede exigirse a las normas 
constitucionales un rigor filosófico en torno de los valores que, cuando 
empezamos a sumergirnos en la pura iusfilosofía, descubrimos sujetos a 
disputas epistemológicas. 

En cambio, el detectar dónde y cómo se realizan los valores ya no 
es cuestión de tanta preferencia semántica. En efecto, si se nos quiere 
convencer de que los valores de un sistema de derechos humanos se rea­
lizan en un sistema normativo (el «dónde» se realizan) mediante la 
formulación de normas (el «cómo» se realizan), hemos de inmediato de reac­
cionar con negación rotunda. ¿Por qué? Porque aun con el más crudo nor-
mativismo cualquiera comprende que la realidad de los derechos humanos 
no radica en el hecho de su formulación normativa; las normas son entes 
lógicos, en tanto el derecho es un fenómeno social, un fenómeno de con­
vivencia que es imposible agotar en el logicismo de las normas. Entonces, 
habrá que encontrar una realidad social que sea el «dónde» los derechos 
se realizan porque en esa misma realidad radican los valores, y otra rea­
lidad también social que sea el «cómo» se realizan. 

Estamos personalmente seguros de que ese «dónde» es la conducta 
humana o la dimensión sociológica, y ese «cómo» es el hombre que fe-
nomeniza su libertad en sus conductas. 

LA HISTORICIDAD DE LOS VALORES 

Resta alguna otra disquisición importante. La colocaremos bajo el 
rubro de la historicidad de los valores. El vocablo historicidad será usado 
de tal modo que resulte susceptible de compatibilizar nuestro enfoque con 
la pluralidad de iusfilosofías capaces de asimilarlo; también el iusnatura-
lismo, sea ontológico o sea deontológico. 

Historicidad de los valores en el sistema de derechos humanos sig­
nificará, entonces, que la comprensión y la realización de esos valores 
—por más trascendentes y objetivos que se los considere— son tributarias 
y dependen de un ambiente cultural, de aquel conjunto cultural al que, ci­
tando a Duverger, trajimos a colación anteriormente. Un filósofo argentino 

25 



GERMÁN J. BIDART CAMPOS Y DANIEL E. HERRENDORF 

—Francisco Romero— nos dejó la noción de que los valores no son his­
tóricos, pero sí es histórico su ingreso en una comunidad. Goldschmidt, en 
su trialismo afín con la filosofía de los valores de Scheler y Hartmann, se 
ocupó sobradamente de escudriñar qué les acontece a los valores como 
entes ideales valentes y exigentes en la dimensión que él llamó «dikeló-
gica», dentro del mundo jurídico. Cossío, por su parte, reafirmando la recia 
idea husserliana y heideggeriana en torno de la fenomenología y la mun­
danidad, confirma con Dilthey que el valor sólo es valor para un espíritu, 
y de ahí, en más, predica que ontológicamente no hay conducta humana 
que sea neutra al valor, lo que directamente lo conduce a radicar los valores 
jurídicos como sentido en la conducta humana como sustrato. 

Todo lo que denominaríamos la fenomenización del valor en lo que 
el hombre hace cuando se comporta como ser-en-el-mundo que co-existe 
y que con-vive con su prójimo, obliga a admitir que el sistema de valores 
que es propio de un sistema de derechos humanos está enquiciado en (y 
no desquiciado de) una circunstancia compuesta y condicionada (situada y 
situacionada) por múltiples ingredientes, presupuestos y marcos de diverso 
tipo (cultural, sociológico, económico, político, religioso, tecnológico, de­
mográfico, geográfico, temporal, etc.). Es en esa circunstancia en la que 
coexisten, conviven y se comportan unos hombres situados y situacionados, 
en cuyas conductas como sustrato hallamos a los valores (con signo po­
sitivo o con signo negativo) como sentido. Mal puede, entonces, desgajarse 
y desvincularse a esos valores de la situación o circunstancia tempo-es-
pacial signada históricamente y, desde el protagonismo de la vida de cada 
hombre, también signada biográficamente. 

XI. EPÍLOGO 

En definitiva, dos lecciones como mínimo pueden rescatarse de es­
tas reflexiones. La primera, para la filosofía en general, y para la filosofía 
del derecho en especial; es la lección de que no puede enceguecerse la 
mirada a los valores cuando nos preguntamos por el ser óntico y por el 
ser ontológico del derecho. La segunda, para la experiencia jurídica en el 
área del Derecho de los derechos humanos (sea Derecho constitucional, 
sea Derecho internacional de los derechos humanos); es la lección de que 
solamente los hombres, con lo que hacemos (y en el hacer va ínsito 
el omitir) cuando compartimos conductas en la convivencia soclopolítica, 
podemos y debemos convertir en realidad un sistema de derechos humanos 
dentro del sistema jurídico-político del que somos parte. 

2 6 




