
LA PRAXIS DE LA TEORÍA CRITICA (*) 

Por RAMÓN GARCÍA COTARELO 
Universidad Nacional de Educación a Distancia 

I. EL MOVIMIENTO ANTIAUTORITARIO 

La praxis de la teoría crítica se articula, en la mayoría de los países, 
en torno a la nueva izquierda, el movimiento estudiantil de los años de 
1960 a 1970 y la oposición extraparlamentaria, todos los cuales son, en 
muchos casos, fenómenos coincidentes. El hilo de oro que recorre estos 
movimientos es el intento de elaborar una critica antiautoritaria de la demo­
cracia ilusoria en las sociedades industriales avanzadas y de generar una 
forma nueva de praxis que permita a los seres humanos superar las estructuras 
sociales de dominación. El fin de todo ello es originar instituciones radical­
mente democráticas que conlleven la participación activa de una población 
madura. La participación es el primer paso en la emancipación de unos 
ciudadanos infantilizados por el ejercicio absorbente de un poder autoritario 
en las sociedades industriales avanzadas. Las formas burguesas de dominación 
en la segunda mitad del siglo xx se orientan en el sentido de la erosión 
progresiva de las libertades democráticas y el dominio por aplastamiento 
y manipulación ordinarios. El peso de las cadenas de oro viene acompañado 
por la influencia masiva en el comportamiento de los ciudadanos. El poder 
autoritario se hace extensivo y monopolista. La vida cotidiana del ser humano 

(*) Agradezco al profesor Julio D. González Campos las sugerencias hechas en la lectura 
del manuscrito, incluso las más radicales que, siguiendo costumbre inveterada de hacer las 
cosas mal, he decidido, bajo mi sola responsabilidad, adaptar a mi manera. Incluyo al profesor 
Tom V. Cahill,cuyos comentarios fueron útilísimos y con quien me une un desacuerdo 
absoluto acerca de si merece la pena o no entonar el réquiem por la teoría crítica. 

45 



RAMÓN G A R C Í A C O T A R E L O 

en el capitalismo tardío se aproxima paulatinamente a la vegetación de 
las mercancías. En estas circunstancias surge un movimiento antiautoritario 
general que, comenzando con los postulados críticos de la negatividad absolu­
ta, trata de ir más allá de estos. Para Mager y Spinnarke, en principio, 
la oposición del movimiento antiautoritario a la sociedad existente es de 
fácil comprensión; se reduce a un funcionamiento insatisfactorio de las 
instituciones democráticas. 

«Los estudiantes demócratas radicales están convencidos de que 
la sociedad y la política en la República Federal de Alemania, 
así como en otros países occidentales industrialmente avanzados, 
no funcionan de modo democrático. Según ellos, la explicación 
es que la República Federal no ha alcanzado la forma de un 
Estado social, sino que conserva muchos rasgos del liberalismo 
del siglo XIX» (1). 

Hay aquí, al parecer, una constatación inversa de lo que, a nuestro 
juicio, es la actitud crítica del movimiento antiautoritario: éste no es tal, 
como parecen sostener los autores, porque el Estado burgués no cumpla 
realmente la evolución que le asignan los libros de texto:.de Estado liberal 
de Derecho a Estado social de Derecho y, finalmente, si acaso, a Estado 
democrático de Derecho. Por el contrario, equivocadamente o no, la crítica 
al carácter antidemocrático de las instituciones políticas no es contingente 
sino que, superando los aspectos políticos y jurídicos formales, trata de 
probar que, por razón de su desarrollo y necesidad de supervivencia, el 
capitalismo tardío se ve obligado a adoptar formas cada vez más autoritarias. 
Ya en sus inicios, la teoría crítica creía encontrar una dinámica fascista 
intrínseca en las democracias liberales (2). Así, muchas veces, el movimiento 
antiautoritario que aquella origina, reivindica derechos burgueses radical-de­
mocráticos que no es que padezcan falta de desarrollo, sino que la burguesía 
simplemente suprime. Es un modo especifico de oponerse al siempre temido 
resurgir del fascismo y de mantener viva la tradición frentepopulista. Susanne 
Kleemann recuerda que éste fue el origen del movimiento en los Estados 

(1) FRIEDRICH MAGER y ULRICH SPINNARKE, fVas wollen die Studenten? Frankfurt, Fischer, 

1968, pág. 60. 
(2) Para aquellos que desean a la teoría crítica enterrada y sus supuestos durmiendo 

una beatífico sueño, cabe recordar aquí que un teórico marxista reciente recoge esta linea 
de análisis (que hace años hubiera parecido sacrilegio), dando ya por supuesta la conexión 
de todo tipo entre liberaüsmo y fascismo. Véase el último capitulo del libro de UMBERTO 
CERRONI, Teoría política e socialismo, Roma, Editori Riuniti, 1973. De modo muy similar, 
REINHARD KÜHNL, Formen bürgerlicher Herrschaft. Hamburgo, Rowohlt, 1971. 

46 



ARTÍCULOS 

Unidos: «El movimiento por la libertad de palabra en Berkeley, que da 
la señal para el comienzo de la rebelión en las universidades, representa, 
al mismo tiempo, la protesta contra la opresión del movimiento a favor 
de las libertades civiles en las universidades» (3). 

No obstante, sería una representación falsa de los hechos pretender 
explicar las actividades del movimiento antiautoritario, especialmente en 
los años de 1960 a 1970 como si fuera tan sólo una crítica radical-demócrata 
frente a la restauración de los métodos autoritarios en las sociedades indus­
triales avanzadas. Tal cosa es, por cierto, parte de las raíces del movimiento 
antiautoritario en la teoría (en sus orígenes, la oposición al Obrigkeitsstaat 
alemán), pero, a su vez, ésta obliga a aquél a avanzar y a proceder a 
un enfrentamiento radical con la sociedad contemporánea. Es decir, lo 
que el movimiento antiautoritario acabó aceptando como fines programáticos 
no era la preservación del uso más o menos libre de ciertos derechos 
políticos en un contexto general de dominación, sino la articulación de 
formas nuevas de relaciones humanas basadas en la racionalidad y la libertad. 
De esta forma, también, el movimiento antiautoritario pensaba ingenuamente 
estar inmunizándose contra toda posible complacencia a causa de la integra­
ción por vía de las garantías de derechos y libertades formales que el 
capitalismo puede conceder siempre que no pasen de contemplación piadosa 
a una exigencia de participación. El punto de vista del movimiento antiautori­
tario, por tanto, era global y se pretendía incorruptible. Como lo ha expresado 
Paul Breines en su estudio acerca de la influencia de Marcuse en el movimien­
to estudiantil de aquellos años: «la nueva izquierda surgió de algo más 
que una mera conciencia del desfase entre el ideal y la realidad en la 
vida americana, por más que éste es uno de los problemas en que más 
ha concentrado sus energías» (4). 

Asistimos aquí a la configuración del grupo teórico que, recogiendo 
buena parte de las tesis de la teoría crítica, ha de acompañar al movimiento 
antiautoritario en su etapa ascendente. 

II. LA NUEVA IZQUIERDA 

En la medida en que la nueva izquierda elabora la teoría crítica como 
teoría de la totalidad social y señala las condiciones precisas para la renová­

is) SusANNE KLEEMANN, Ursacheii und Formen der ameríkanischen Studenlenopposition, 
Frankfurt, Suhrkamp, 1971, pág. 150. 

(4) PAUL BREINES, «Marcuse and the New Left in America», en Jürgen Habermas (comp.), 
Antworten aufHerbert Marcuse, Frankfurt, Suhrkamp, 198. 

47 



RAMÓN GARCÍA COTARELO 

ción completa de las estructuras sociales, se distancia de la izquierda tradicio­
nal cuyos fines originarios, irónicamente, eran los que hoy se propondrá 
la nueva izquierda, si bien expuestos con algo más de fatalismo económico 
y algo menos de amplitud humanizante. Ambos sectores se han influido 
mutuamente, sin duda, pues que la nueva izquierda no es, en parte, más 
que la vieja rejuvenecida; pero la que nos interesa a nosotros aquí es 
la izquierda específicamente nueva. Oelinger, quien retrotrae el origen de 
la teoría de la nueva izquierda hasta la crítica social de Marcuse, incluye 
los momentos esenciales siguientes en la formación del movimiento: a) las 
contradicciones inherentes al sistema, esto es, el sistema excluye a las masas 
de la participación en el proceso de producción, que va contra el principio 
de la «publicidad» en todas las esferas sociales; la relación entre la producción 
social «pública» y la propiedad «privada» de los productos, garantizada 
a través de la institución de la propiedad privada (5); b) la alienación de 
los seres humanos. Esta categoría une estrechamente a la nueva izquierda 
con la teoría crítica. Como dice Oelinger, «la inhumanidad de la sociedad 
consiste en la subordinación de las personas a intereses extraños. Las gentes 
no viven como sujetos, sino como objetos» (6); c) la estabilidad económica 
y política del sistema. Según esto, el Estado capitalista no sólo no realiza 
la tarea que prometió resolver, sino que ni siquiera lleva a cabo la función 
que Dahrendorf le atribuye como mediador de conflictos (7); d) rechazo 
y oposición total; aspecto éste especialmente conexo con la teoría crítica 
y, en concreto, con la filosofía de la negatividad (8). La nueva izquierda 
surge, por tanto, como constatación de la bestialidad del sistema de tecnología 
fascistizante y de la inhumanidad a que se reduce, en última instancia, 
la sociedad del capitalismo tardío. La barbarie bélica de los Estados Unidos 
será, en bastantes casos, el fenómeno catalizador que obligará a muchos 
a tomar partido en las corrientes nuevas. Es el propio imperialismo el 
responsable de que tomen vigencia real conceptos empolvados como interna­
cionalismo, solidaridad, etc., todo ello dentro del resurgir del Tercer Mundo. 
Oelinger recuerda, sin embargo, que la nueva izquierda también comprende 
un sector con clara tendencia a los análisis socioeconómicos de tipo marxista 
clásico. Y solamente en la medida en que la nueva izquierda consigue 
mantener las distancias frente a las normas más ortodoxas y tradicionales 
del pensamiento revolucionario, es capaz de percibir en su horizonte proble-

(5) JosEF OELINGER, Die neue Linke undder SDS, Colonia, Bachem, 1969, pág. 42. 
(6) Id., pág. 45. 
(7) Id. pág. 47. 
(8) Id., pág. 49. 

48 



ARTÍCULOS 

mas y puntos de vista originales. Gracias a esta su mayor independencia 
teórica, la nueva izquierda aparece en situación de reflexionar de nuevo 
sobre temas que el marxismo tradicional (9) nunca había tocado o había 
decidido abandonar como, por ejemplo, la pedagogía libertaria (10), una 
perspectiva revolucionaria en materia de sexualidad (11), etc. Al entrar en 
esta vía, parte de la nueva izquierda venía a coincidir con los autores 
de la teoría crítica, avalando el marxismo inquieto y brillante de estos. 
El meollo de la nueva izquierda (Baran, Sweezy, etc.) mostrará una gran 
resistencia al contagio crítico y se mantendrá, al principio, en la línea 
más inocua de los análisis y las profecías económicas. No obstante, no 
hay duda de que sus estudios sobre el imperialismo contribuyeron a elaborar, 
en gran medida, el ideario del movimiento antiautoritario. 

I I I . EL CAMINO DE LA ACCIÓN 

A medida que las corrientes nuevas universalizan su crítica, se aglutinan 
y cobran bríos en la sociedad del capitalismo tardío que resulta cada vez 
más opresiva, en lo exterior a causa del imperiahsmo y en lo interior 
a causa de la institucionalización de la trivialidad cotidiana. Así, aquellas 
se ven obligadas a perfilar una praxis nueva, adecuada al cambio de la 
situación. El movimiento antiautoritario niega los supuestos esenciales de 
la sociedad burguesa en función de un ideal de emancipación humana 
que le obliga a denunciar como complicidad con el orden autoritario las 
actividades de las organizaciones sindicales y políticas de la izquierda parla­
mentaria. Desde el punto de vista de ésta, aquellos objetivos son utopías 

(9) Al hablar del marxismo tradicional se hace referencia al marxismo defendido y propagado 
por la URSS, los países socialistas y los partidos comunistas más fuertes de Europa. 

(10) Obras clásicas: SIEGFRIED BERNFELD, Antiautoritáre Erziehung und Psychoanalyse, 3 vols., 
Frankfurt, Márz Verlag, 1969, 70, 71. OTTO RÜHLE, Zur Psychologie des proletarischen Kindes, 
Frankfurt, Márz Verlag, 1970; OTTO FÉLIX KANITZ, Das proletarische Kind in der bürgerlichen 
Gesellschaft, Jena, Urania Verlag, 1925. Puntos de vista actuales aparecen en: Roter KoUektiv 
proletarischer Erziehung, Solí Erziehung politisch sein ?, Frankfurt, Márz Verlag, 1970, y Zentral-
rat der sozialistischen Kinderladen West Berlin, Erziehung und Klassenkampf, Berlin Occidental, 
Thomas Bühler, 1969. 

(11) La documentación en este terreno es mejor conocida; como ejemplo cabe mencionar 
la reedición de las obras de WILHELM REICH (no las traducciones americanas «arregladas», sino 
los originales) asi como otros menos conocidos. Temas modernos: REIMUT REICHE, Sexualitat 
und Klassenkampf, Frankfurt, Verlag Neue Kritik, 1970 y GÜNTHER AMENDT, Sex-Front, Frank­
furt, Marz Verlag, 1970. 

49 



RAMÓN G A R C Í A COTARELO 

O, peor si cabe, provocaciones. El movimiento antiautoritario impone como 
primera condición de su praxis la ruptura con los canales concedidos por 
el poder para manifestar la oposición y el desacuerdo. Esta actitud conllevaba 
una resistencia continua cotidiana frente al poder establecido y, también, 
una politización de todos los ámbitos de la vida privada de los ciudadanos. 
La forma nueva de praxis suponía la renuncia a las acciones aisladas de 
la oposición simbólica (12) y la extensión de la protesta y la negación 
a todos los momentos de la vida diaria, en el supuesto de que es a través 
de esta vida cotidiana sumisa por donde el poder garantiza la adaptación 
de los ciudadanos, fomentando la apatía, el apoliticismo y manipulando 
el terror psicológico ejercido a través de los medios de comunicación de 
masas, etc. El poder cuenta así con una población infantilizada, atemorizada 
por el recuerdo de alguna guerra anterior y cómplice en la tarea de reforzar 
los lazos mundiales de dominación imperialista, a través del apoyo a las 
sucesivas «administraciones» americanas y a la constitución de entidades 
como el Mercado Común. De este modo, la praxis nueva implicaba una 
superación de las formas tradicionales de organización y conducta y un 
empeño por «cambiar de función» (umfunktionieren, dirán los alemanes) 
las formas institucionales de la vida corriente, cuya validez ya no puede 
reconocerse. Se trata de que las universidades sirvan a nuevos fines, de 
que las fiestas y las manifestaciones tengan una proyección radical, de 
que las familias sean núcleos de educación revolucionaria, de que, desde 
lo que se viste hasta lo que se fuma, constituyan actos de rechazo continuo 
del sistwna autoritario. Surgen así las comunas, los movimientos libertarios 
de nuevo tipo, los colectivos más o menos pedagógicos, las antiuniversida­
des (13), los «Teach-ins» (14), etc. 

Pero, al tiempo que el movimiento antiautoritario daba con formas 
nuevas en cuanto a la relación de la teoría con la práctica, incorporando 
la estética y la comunicación a la actitud política general de negación, 
las estructuras reificadas de la sociedad de la mercancía, las integraba en 
el mismo sistema de dominación y opresión que aquellas pretendían combatir. 
El movimiento se encontraba con que la eficacia de su acción dependía 
de las redes de distribución de mercancías y que soslayar éstas equivalía 
a silenciar el movimiento. Ello sin contar con las capacidades fabulosas 
de fabricación de sucedáneos de los grandes circuitos comerciales. Nada 

(12) SusANNE KLEEMANN, op. cit., pág. 115. 
(13) Id., pág. 88. 
(14) Id., pág. 98. 

50 



ARTÍCULOS 

más triste que ver en los anaqueles de las librerías/drug stores libros cuyo 
título era ¡Róbame! (15). 

En realidad, la teoría crítica, al clarificar para el movimiento antiautorita­
rio los motivos de la rebelión en una sociedad caracterizada por la «toleran­
cia represiva» convertía en un motivo más el hecho fatal de que la sociedad 
acabe reincorporando al movimiento antiautoritario. Ello quiere decir que 
la teoría crítica, en su lucidez, cumple la función doble de dar comienzo 
a un movimiento y mostrarle, al propio tiempo, los límites de su acción 
e, incluso, avisarle de su propia muerte. Lo que estaba por ver era si 
el movimiento antiautoritario sería capaz de constituirse en una especie 
de perpetuum mobile de la protesta y la rebelión, de si podría articular 
una práctica no integrable. Es claro que, como quiera que el movimiento 
sólo puede explicarse en función de los intereses, de lo que se trataba 
era de levantar conciencia de unos intereses trascendentales cuya satisfacción 
implicara la necesaria muerte del poder autoritario. O, dicho de otro modo, 
de convertir el proceso en una protesta política. Las condiciones para ello 
eran duras; en uno de sus textos más penetrantes. Adorno explica el destino 
de toda protesta a nuestra sociedad: «Lo que se suele oponer a cualquier 
critica de las tendencias de la sociedad moderna es que las cosas siempre 
han sido así. Este entusiasmo critico, se nos dice, contra el que hemos 
de precavernos a toda costa, tan sólo prueba la falta de comprensión de 
la inmutabilidad histórica, falta de comprensión que todos denuncian orgullo-
sámente como una forma de histeria. Además, se sospecha que el culpable 
de tal pecado, en realidad, trata de beneficiarse ganando prestigio, siendo 
así que aquello por lo que protesta es bien conocido, sin importancia y 
sin interés. La evidencia de la injusticia ayuda a su sublimación: como 
todos la conocen, nadie la menciona y, bajo el manto del silencio, continúa 
sin molestias» (16). En el momento en que lá teoria crítica, remachada 
con el pesimismo que transpira la cita adorniana, pronuncie el responso 
por el movimiento antiautoritario, éste buscará romper los lazos, acusando 
a la teoría de traición. 

(15) Por no mencionar los negocios que se han hecho con los retratos del «Che» Guevara 
—vivo y muerto—, símbolo doble de rebelión tercermundista y coronación del mal gusto 
de las boutiques de moda. La cultura en pleno sufre un desplazamiento: el cine ya no 
glorifica el galán duro y la rubia rolliza, sino que, aparentemente acusador, habla contra los 
mismos que lo producen. Los espectáculos ya no son para «pasar el rato», sino «para reflexio­
nar» o para «concienciarse», giro sutilmente péefido de una civilización ahita. 

(16) THEODOR W. ADORNO, Mínima Moralia. Frankfurt, Suhrkamp, 1970, pág. 314. 

51 



RAMÓN GARCÍA COTARELO 

IV. EL FRACASO DE LA ACCIÓN 

Atrapado en un cepo, entre una teoría que condena la praxis y una 
praxis que se subleva contra la teoría, el movimiento antiautoritario se 
divide en dos sectores, ambos negando la vigencia de la teoría crítica: 
el primero que rechaza explícitamente las conclusiones cognoscitivas de 
la teoría crítica y termina postulando la acción inmediata en cada situación, 
dentro de la violencia de la vida cotidiana (17); el segundo que vuelve 
a la búsqueda de formas más tradicionales de praxis revolucionaria, las 
organizaciones clásicas de los partidos de la izquierda y el dogmatismo 
de la vieja teoría política revolucionaria. Esta escisión no es comprensible 
si no se tiene en cuenta la evolución del movimiento antiautoritario en 
sus relaciones con la teoría crítica y, al mismo tiempo, el hecho de que 
el propio movimiento haya tropezado con las mismas dificultades que aquella 
teoría. 

La primera dificultad gira en torno a la paradoja de tratar de abolir 
las diferencias entre la teoría y la praxis mediante la revolución de la 
realidad en una realidad que no tolera más praxis que las formas socialmente 
admitidas. En su forma extrema, y entre los grupos que ignoran el efecto 
paralizante de las relaciones entre la teoría revolucionaria y la praxis social, 
se han de incluir los grupos terroristas urbanos, cuya táctica se puede 
considerar como la forma más extrema de la oposición extraparlamenta-
ria(18). Las organizaciones extremistas terroristas hacen su aparición en 
las mismas fechas en las sociedades industriales avanzadas y comparten 
una serie de rasgos de tipo organizativo, programático e ideológico que 
permiten encuadrarlas en una manifestación común: la Fracción del Ejército 
Rojo en Alemania Federal; la Fracción del Ejército Rojo en Japón; los 
Weathermen en los Estados Unidos, etc. Estos grupos reflejan el hastio 
y la desesperación de sectores intelectuales desafectos al sistema, que buscan 
generar con su práctica justamente las condiciones revolucionarias que tenían 
que ser supuesto de aquella. Ulrike Meinhoff y Andreas Baader tratarán 

(17) «¿Qué es la situación?» pregunta el grupo SPUR en Alemania Occidental, miembro 
de la Internacional Situacionista, «es la realización del juego supremo, más exactamente, 
es la provocación al juego, inherente en el presente humano. Los jugadores revolucionarios 
del mundo pueden unirse a la IS a fin de reemerger de la ahistoricidad de la vida cotidiana». 
Albercht Goeschel (comp.), RichtUnien und Anschlage. Maíerialien zur Kritik der repressiven 
Geselschaft, Munich, Cari Hauser Verlag, 1968, pág. 9. 

(18) «El único delito punible es el propio Estado», ANDREAS BAADER, GUDRUN ENSSLIN, et 
al., Vor einer solchen Justiz verteidigen wir uns nicht, Voltaire Flugschrift, nr. 27. 

52 



ARTÍCULOS 

de crear en la República Federal de Alemania una situación similar a 
la del Uruguay de la época. El Estado que aprobó las Notsstandsgesetze 
ha de estar en situación de aplicarlas y de demostrar con los hechos la 
brutalidad de su condición. Lo cierto es que el Estado aprovechó la situación 
para criminalizar a la totahdad de la izquierda y, al mismo tiempo, gozó 
de la complicidad de sectores muy amplios de la población. En cualquier 
caso, de no adoptarse cualquiera de las dos actitudes, ía teoría crítica 
había de llevar al movimiento antiautoritario a un callejón sin salida, forzán­
dole a aceptar la situación de continuar arrastrándose en una sociedad 
cuya crítica y abolición resulta, al mismo tiempo, condición necesaria de 
la teoría. 

La segunda dificultad hace referencia al problema de la identificación 
del sujeto revolucionario. Sabemos que, excepción hecha de Marcuse, quien 
en El hombre unidimensional {\9) aisla a ciertos sectores de la población 
como los sujetos de un proceso revolucionario histórico, el resto de la 
teoría crítica carece de héroe para oponer a su villano. Confrontada con 
los hechos asombrosos e inexplicables del triunfo del fascismo y el nazismo, 
ante la pasividad o colaboración de gran parte de la clase obrera, la teoría 
crítica había terminado por regresar al espíritu y al proceso de la conciencia 
histórica en términos hegelianosi. En el caso del movimiento antiautoritario, 
las dificultades aparecen en la relación entre la teoría y la necesidad. En 
esta situación, cuando el movimiento antiautoritario busca al sujeto revolucio­
nario, únicamente puede ir a encontrarlo fuera de sí mismo, esto es, en 
el proletariado, cuya adaptación al sistema opresivo, por lo demás, es eviden­
te (20). En reahdad, el movimiento obrero, convertido en pieza esencial 
del sistema capitalista del Estado del bienestar no solamente no ofrece 
una alternativa de emancipación a lo existente, sino que también constituye 
un obstáculo real a tal alternativa (21). Existe una especie de pacto o de 
complicidad implícitos hoy día entre el movimiento obrero y el Estado 
en las sociedades industriales avanzadas; algo que hubiera hecho soñar 
a Lassalle y Bismarck. El movimiento obrero precisa del Estado para afianzar 
su posición y garantizarse un incremento paulatino pero seguro del nivel 
de vida. Por otro lado, el Estado precisa de un movimiento obrero organizado 
y reivindicativo con el que amenazar de vez en cuando a las clases dominantes. 
La colaboración del movimiento obrero es, además, necesaria para que 

(19) HERBERT MARCUSE, One Dimensional Man, Londres, Sphere, 1970, págs. 194 y ss. 
(20) PETER BRÜCKNER, Zur Sozialpsychologie des Kapitalismus, Frankfurt, Europáische Ver-

laganstalt, 1972, pág. 125. 
(21) JosEF OELINGER, op. cit., pág. 69. 

53 



RAMÓN G A R C Í A COTARELO 

el Estado justifique su intervención de continuo a través, entre otras cosas, 
de la administración de la plusvalía social que, si en un último término 
parece ser beneficiosa para la totalidad social, a quien beneficia sin duda 
alguna es a la clase capitalista. Lo que el movimiento obrero no ha de 
hacer es traspasar los limites y exigir, por ejemplo, un grado mayor de 
participación o, pongamos por caso, un control paritario en las decisiones 
de inversión financiera. El sindicalismo de las sociedades industriales avanza­
das es un factor de equilibrio esencial en el capitalismo tardío. El sistema' 
mejor organizado y, también, posiblemente, el más corrupto, es el de los 
sindicatos americanos; sigue, quizá, la DGB alemana, la TUC inglesa, etc. 
En esta situación, el movimiento antiautoritario muestra, bien contra su 
voluntad, la agonía del idealismo en la historia: las teorías de la eniancipación 
total del hombre y la organización de una sociedad racional no alcanzan 
poder material porque no enraizan en las masas. Pero ello, sin duda, no 
les resta ni un ápice de su importancia intrínseca. 

V. PURIFICACIÓN Y HUNDIMIENTO 

En la ausencia del sujeto revolucionario y confrontado con el hecho 
de la división en dos corrientes, una utópica y otra dogmática, el movimiento 
antiautoritario acabó volviéndose contra la teoría crítica que lo había genera­
do. 

La prensa liberal contestó a la violencia callejera del movimiento antiauto­
ritario con un lenguaje que era calificativo y condena de los sucesos y, 
al propio tiempo, descubría el rostro del enemigo al que el movimiento 
apuntaba. La opinión pública, cuya ilustración era objetivo del movimiento, 
se hacía eco de términos como «fascismo de izquierda» y «anarcofascismo». 
La discordancia entre fines propuestos y resultados reales había de alcanzar 
su prueba evidente cuando Jürgen Habermas utilizó el término «fascismo 
de izquierda» para calificar las acciones del movimiento antiautoritario (22). 
Cierto, como señala Oskar Negt, Habermas no utilizaba la expresión en 
el mismo sentido que la prensa liberal sino, más bien, para mostrar los 
peligros de un empleo autodestructivo de la violencia, fácilmente integrable 
en el sistema. De hecho, Habermas admite la legitimación del movimiento 
antiautoritario a través de lo que él llama el empleo de la «violencia demostra­
tiva» que, a fin de alcanzar a la opinión pública, puede verse obligada 

(22) Cf. JÜRGEN HABERMAS, Protestbewegung und Hochshulreform, Frankfurt, Suhrkamp, 
1970. 

54 



ARTÍCULOS 

a quebrar algunas normas represivas (23). Es claro que este problema remite 
de inmediato al muy espinoso de la legitimidad en el uso de la violencia. 
Esta no puede venir dada por la convicción del sujeto, por muy respetable 
que ella sea, sino, enlodo caso, por el carácter objetivamente beneficioso 
del fin perseguido. Tal carácter, claro está, no resulta sencillo de determinar 
y mucho menos, en las condiciones de un Estado de Derecho en el que 
el poder aparece como neutral, refi-endado en todo momento por la voluntad 
mayoritaria. En esta situación, el uso de la violencia sólo puede justificarse 
argumentando que esa voluntad mayoritaria es ilusa. Pero este es un terreno 
resbaladizo. 

No obstante, no hay duda de que, para una teoría interesada en unirse 
a la praxis a través de la violencia social, con el fin de contrarrestar la 
violencia estructural de las instituciones, la necesidad de distinguir entre 
la «violencia autodestructiva» y la «violencia legítima» plantea un problema 
de supervivencia, a menos que busque refugio en las especulaciones resignadas 
de una contemplación enemiga del contacto con la realidad. Todo ello, ade­
más, tanto más grave cuanto que el sistema consigue unos aliados formida­
bles en la institucionalización de sus oponentes, cuyo status peligra al detec­
tarse similitudes entre ellos y los grupos extremistas y radicales. 

El problema es, sin embargo, que la base y la tendencia de origen 
en la acusación primera de la teoría critica, subsisten como amenaza. Ensober­
becido por una población infantilizada, el poder toma caracteres progresiva­
mente más autoritarios. Aún tratando de exculpar a Habermas, Oskar Negt 
no puede negar el hecho de que quien quiera que utilice el término «fascismo 
de izquierda» está ayudando a minimizar la gravedad de un peligro mucho 
mayor: las formas autoritarias de dominación contra las que primero se 
orientaba la teoría critica. «Aquellos que hablan de terror y de fascismo 
en relación con el movimiento estudiantil, dirigido contra el sistema, el 
aparato y las instituciones (y no contra las personas) debieran recordar 
que la degradación ocuha de los de hechos básicos y la destrucción de 
las instituciones democráticas en beneficio de la racionalidad tecnológica 
ya están preparando el terreno sobre el que ha de crecer un fascismo 
nuevo» (24). Esta advertencia podría entenderse como la señal de un intento 
por parte del movimiento antiautoritario para salvar el abismo que se había 
abierto entre el propio movimiento y la teoría que lo originara, pero no 
pasa de ser un reconocimiento estetizante. 

(23) W.,págs. 149 y ss. 
(24) OSKAR NEGT, «Stundentischer Protest —Liberalismus— Linksfaschismus», in Kursbuch, 

nr. 13, Frankfurt, Suhrkamp, 1968, págs. 179-189. 

55 



RAMÓN GARCÍA COTARELO 

VI. FINAL Y NECROLCXJICA 

El intento había de obtener un resultado muy débil; el abismo entre 
ambos sólo podía ahondarse, por cuanto que el movimiento se apartaba 
de los supuestos críticos originarios, uno de los cuales era, precisamente, 
la desconfianza frente a la acción como acción y como exigencia de organiza­
ción. La teoría crítica destruyó el mito del rol, tan de moda en la sociología 
americana, apuntando al hecho de que constituye la base de una sociedad 
esquizofrénica, y no iba, por tanto, a dejar pasar la ocasión de denunciar 
unas organizaciones que pretendían ser instancias de realización de los 
seres humanos. Originariamente, la teoría crítica propugnaba —y orientaba— 
formas de organización flexibles que toleren la espontaneidad y la riqueza 
de propuestas, esto es, más que organizaciones, coordinaciones. Posterior­
mente, las organizaciones se van esclerotizando; ya no se adaptan a los 
individuos, sino que exigen de éstos comportamientos tipificados, en función 
de los cuales otorgan premios y castigos. Son organizaciones de militancia. 
Frente a ellas, la teoría crítica esgrime el ataque al autoritarismo y a los 
prejuicios. 

La ruptura entre movimiento y teoría vendría dada por la necrología 
que Hans-Jürgen Krahl escribió sobre Adorno; necrología que quiere ser, 
al mismo tiempo, un réquiem por la teoría crítica escrito por el discípulo 
más adelantado de Adorno y dirigente del movimiento antiautoritario, que 
iba a morir poco después de su maestro. Krahl comienza advirtiendo que 
la biografía intelectual de Adorno aparece marcada, desde el comienzo, 
por la experiencia del fascismo y que su penetración sociológica, al percibir 
que «la perduración del fascismo dentro de la democracia» es más peligrosa 
que «la perduración de las tendencias fascistas contra la democracia», termina 
trasformada en miedo frente a la restauración fascista del capital monopolis­
ta (25). De este modo, Krahl arrebata implícitamente a la teoría crítica 
su pretendida validez cognoscitiva, es decir, hace a la teoría crítica víctima 
de su propio procedimiento psico-sociológico. El ensayo hermenéutico era, 
también condena. En definitiva, el miedo condiciona la teoría de Adorno. 
La acusación concreta de Krahl es que Adorno no consigue ver que la 
necesidad de la organización se desprende de su propia filosofía: «La contra­
dicción objetiva en la teoría de Adorno apareció en conflicto abierto y 
convirtió a los estudiantes sociaUstas en adversarios políticos de su maestro 

(25) HANS-JORGEN KRAHL, «An Obituary of Adorno», en The Sociological Review, vol. 23, 
n.° 4, Keele, 1975, págs. 813-834. 

56 



ARTÍCULOS 

filosófico. Por más que Adorno penetró la ideología burguesa de la búsqueda 
desinteresada de la verdad como un fetiche de cambio de mercancías, también 
desconfiaba de los rastros de lucha política en el diálogo científico. Mas 
su opción crítica de que, si una filosofía ha de ser verdad, tiene que estar 
orientada inherentemente hacia la transformación práctica de la realidad 
social, pierde su fuerza vinculante si no es capaz de definirse a sí misma 
en términos organizativos» (26). Esto, sin embargo, no exime a Krahl de 
haber empleado un ardid: la contradicción entre el maestro filosófico y 
sus alumnos socialistas lleva la antinomia a la propia conciencia de estos. 
Y, en definitiva, pedir a Adorno que, además, hiciera de Lenin, explica 
suficientemente las relaciones de dependencia entre el maestro y los discípulos. 

La ruptura con Adorno y la muerte de éste, así como el dogmatismo 
del movimiento antiautoritario y la nueva izquierda, hacen que el divorcio 
entre la teoría y la praxis resulte irreparable. Cada uno sigue ahora su 
camino. Alejado de la profundidad de juicio y de la corrección de análisis 
de la teoría crítica, la praxis antiautoritaria se convierte en la forma más 
institucionalizada de la izquierda tradicional o se lanza a una aventura 
de acción ciega de la que sólo cabe salir con las cabezas rotas, como 
dijera Adorno en una ocasión. Por otro lado, separada de la coordinación 
con la realidad social, la teoría crítica sólo puede hacerse acumulación 
de sabiduría contemplativa. 

La ruptura es un ejemplo de distanciamiento entre pensamiento y acción 
que se da siempre que una teoría revolucionaria toma contacto con la 
realidad histórica y, en el curso de su interpretación, queda atrapada en 
ella. Tal es el motivo por el que resultaba importante que una parte de 
la teoría crítica, a despecho de los factores desfavorables, en lugar de refugiar­
se en una negatividad absoluta, ya denunciada por Hegel como irrelevante 
en el mundo, continúe analizando las condiciones necesarias para alcanzar 
la emancipación. Muy significativamente, este análisis se orienta hoy día 
en el sentido de coordinar los estudios políticos con los lingüísticos. Para 
Habermas y otros, la represión se instala ya en el orden de la" comunicación 
(es grande la tentación de ver aquí una investigación nostálgica acerca 
de los rasgos que bloquearon, impidieron y, finalmente, destruyeron la 
comunicación entre los teóricos críticos y los miembros' del movimiento 
antiautoritario). Preciso es, por tanto, averiguar cuáles son las estructuras 
que reprimen la comunicación y por qué vías se llega a u^a comunicación 
humana emancipada. 

(26) Id., pág. 832. 

57 




