
Tendencias Sociales, 4 (2019): 57-78

Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-78
Facultad de Ciencias Políticas y Sociología

57

Raymond Aron y José Ortega y Gasset: 
dos vidas paralelas en defensa del liberalismo

Raymond Aron and José Ortega y Gasset: 
Two parallel lives in defense of liberalism

Pedro Carlos González Cuevas 
Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED), Madrid, España 

pgonzalez@poli.uned.es 

Resumen: Francia y España han sido dos sociedades muy diferentes. No obs-
tante, hubieron de enfrentarse a una problemática análoga, sobre todo en los años 
treinta y en el periodo de la guerra fría, como era la de la crisis del sistema liberal. 
José Ortega y Gasset y Raymond Aron están unidos en su perspectiva de renova-
ción del pensamiento liberal frente a las fuerzas políticas e intelectuales que lo 
pusieron en cuestión. Ambos defendieron una variedad de liberalismo que el so-
ciólogo italiano Carlo Gambescia ha denominado “liberalismo árquico”, basado 
en el historicismo y el realismo político. 

Palabras Clave: liberalismo, democracia, fascismo, comunismo, historicis-
mo, existencialismo, realismo político. 

Abstract: France and Spain were two very different societies. Nevertheless, 
they had to face a similar problem especially in the 1930’s and during the period 
of the cold war, as it was the crisis of the liberalism system. José Ortega y Gasset 
and Raymond Aron are united in their perspective of renewal of liberal thought in 
front of the political forces and intellectuals who put in question. Both defended a 
variety of liberalism that the italian sociologist Carlo Gambescia has been called 
“liberalism archic”, based on the historicism and political realism. 

Keywords: liberalism, democracy, fascism, comunism, historicism, existen-
cialism, political realism.

mailto:pgonzalez@poli.uned.es


Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-7858

P.C. González Cuevas

LA CRISIS DEL LIBERALISMO

Según señalaba José Ortega y Gasset, la trayectoria vital e intelectual del ser huma-
no es consecuencia de tres factores fundamentales: la vocación, la circunstancia y el 
azar. La vocación es el tipo de hombre que la persona en cuestión pretende ser. Consis-
te en el más íntimo deseo del hombre, en su auténtico “yo”. La circunstancia es el mun-
do de las cosas en derredor, las facilidades y dificultades con que la vida se encuentra 
para realizarse. La circunstancia es un ingrediente esencial en vida e incluye las facul-
tades y aptitudes personales. El azar es un factor imprevisible que interfiere en ese sis-
tema inteligible que forma la vocación y la circunstancia. “Escribir la biografía de un 
hombre —concluía Ortega y Gasset— es acertar en poner en ecuación esos tres valores” 
(Ortega y Gasset, 2006: 637).

Siguiendo este método, poco tenían que ver, al menos en apariencia, José Ortega y 
Gasset y Raymond Aron. José Ortega y Gasset nació en Madrid el 9 de mayo de 1883, 
en el seno de una familia de la alta burguesía dedicada al periodismo y a la política. 
Raymond Aron lo hizo en París el 14 de marzo de 1905, en el seno de una familia de 
clase media y ascendencia judía, aunque asimilada a las tradiciones francesas (Zamora 
Bonilla, 2002; Baverez, 1993). Así, pues, ambas individualidades pertenecen a genera-
ciones muy distantes en el tiempo y a circunstancias nacionales no menos diversas. El 
español pertenecía a la generación de 1914; el francés, a la de 1936. Sin duda, las socie-
dades francesa y española eran profundamente diferentes. En España, el proceso de 
nacionalización de las masas había resultado, a lo largo del siglo xix y comienzos del 
xx, débil y desigual, como lo demostraba la emergencia de los nacionalismos periféri-
cos catalán y vasco; mientras que Francia pasaba por ser el modelo por antonomasia de 
Estado centralizador y nacionalizador, el arquetipo, en fin, del triunfo de los valores 
jacobinos y nacionalistas. La sociedad española careció de un Estado fuerte capaz de 
penetrar en todos los rincones del país y desarrollar políticas económicas y culturales 
que permearan en el conjunto del territorio nacional, mientras que el francés se distin-
guió, en el ámbito europeo, por su eficacia a la hora de unificar la nación. El Estado 
español era confesionalmente católico, mientras que el francés se convirtió en el mode-
lo de Estado laico, sobre todo desde 1905, cuando se consumó el proceso de separación 
Iglesia/Estado. El régimen español era una monarquía constitucional con amplios pode-
res del rey, mientras que el francés era una república parlamentaria. Desde 1898, Espa-
ña era un país carente de hinterland colonial, mientras que Francia disfrutaba de un 
extenso imperio en África y Asia. España fue neutral en la Gran Guerra, mientas que 
Francia fue una de las principales potencias beligerantes. Y, en fin, a lo largo del siglo 
xix y comienzos del xx, la vida cultural española se caracterizó por la tensión entre una 



59Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-78

Raymond Aron y José Ortega y Gasset: dos vidas paralelas en defensa del liberalismo

filosofía mediocre como el krausismo y filosofías anacrónicas como la neoescolástica y 
el tradicionalismo, mientras que las dos corrientes más fecundas del siglo, el positivis-
mo y el idealismo, tuvieron una recepción tardía y marginal (Fernández Carvajal, 2000). 
En contraste, la sociedad francesa disfrutó de una mayor riqueza y pluralidad filosófica 
y cultural, a través del positivismo, el neoespiritualismo o el vitalismo bergsoniano 
(Winock, 1999 y 2001). 

No obstante, lo que hace a sus personas y a sus respectivas obras paralelas y com-
plementarias es la circunstancia transnacional de la crisis del liberalismo clásico, que 
arranca sobre todo del final de la Gran Guerra. Ya en las últimas décadas del siglo xix, 
la ideología liberal comenzó a dar señales de un profundo desfallecimiento. Pero fue 
tras la Primera Guerra Mundial cuando se produjo el auténtico derrumbe del orden libe-
ral, el auge del corporativismo y el ascenso del bolchevismo y de los regímenes fascista 
y nacional-socialista. En las sociedades de tradición liberal, como Inglaterra y Estados 
Unidos, tuvo lugar el ascenso del intervencionismo estatal y la construcción del llamado 
Estado del bienestar (Welfare State). En la Inglaterra de entreguerras, John Maynard 
Keynes, lord Beveridge y otros liberales revisionistas intentaron llegar a un punto de 
encuentro entre el viejo orden liberal-capitalista y las nuevas técnicas intervencionistas 
(Maier, 1988). 

No era solo una crisis de carácter económico; el liberalismo se batía en retirada 
igualmente desde el punto de vista político e intelectual. Sufría una “crisis epistemoló-
gica” (Macintyre, 1994: 394) que solo podía superarse elaborando una serie de concep-
tos o nuevas síntesis de doctrinas e ideas, un nuevo marco de referencias. No en vano, 
Carl Schmitt, en los años veinte y treinta del pasado siglo, acusó al liberalismo de estar 
inspirado por un ethos que le impedía comprender el concepto de “enemigo”; y, en con-
secuencia, era incapaz de dotarse de una teoría realista del Estado y de la política. Ins-
pirado en una fe ingenua en el progreso y en una visión optimista, en vez de realista, de 
la naturaleza humana, el liberalismo suponía, a juicio del constitucionalista alemán, una 
despolitización más o menos integral de la vida económica y social (Schmitt, 1991: 98-
99). A ello se unía las consecuencias de la “revolución intelectual” finisecular, auténtico 
corte epistemológico y estético frente a la concepción positivista decimonónica, en pos 
de nuevos horizontes culturales y científicos, como la microfísica, la teoría de la relati-
vidad de Albert Einstein, el inconsciente de Sigmund Freud, el nihilismo de Nietzsche, 
la estética simbolista, etc. Frente a la razón positivista, lo irracional resurgía: la razón 
histórica y vital reprimida por el reduccionismo positivista se manifestaba e intentaba 
ajustar cuentas con la fría razón abstracta reinante. Esta revuelta contra el positivismo 
iba a dar lugar a la creación de nuevos fundamentos para el pensamiento europeo del 
siglo xx: el historicismo culturalista de Benedetto Croce, Ernst Troelsch y Fredrich 



Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-7860

P.C. González Cuevas

Meinecke, el intuicionismo de Henri Bergson, el marxismo antipositivista de Georg 
Lukács, Karl Korsch o Walter Benjamin, el existencialismo de Martin Heidegger, o la 
nueva orientación sociológica de Max Weber (Schmitt, 1991: 98-99). 

A pesar de la derrota de Alemania e Italia en la contienda, el impacto de la Segunda 
Guerra Mundial produjo por doquier una ampliación en el ámbito y la intensidad de la 
actividad estatal, incluso en los países de tradición liberal. En Inglaterra, el Plan Beve-
ridge para la implantación de una economía mixta tuvo una clara influencia socialista, 
mientras que en Estados Unidos, su participación en la contienda afianzó las tendencias 
dirigistas e intervencionistas del New Deal. En Europa, el resultado de la guerra supuso 
el confinamiento de la Europa central y oriental en la esfera del sistema totalitario sovié-
tico, así como el ascenso al poder de los gobiernos socialistas en gran parte del resto del 
continente. Allí donde la opinión política no era franca y explícitamente socialista rei-
naba el consenso general de que el futuro se encontraba en el Estado interventor y una 
economía no de mercado libre, sino mixta y dirigida por el Estado. El éxito de la plani-
ficación de guerra convenció a la mayoría de los líderes políticos de que las misma 
técnicas podrían y deberían usarse para promover el pleno empleo en el contexto de un 
rápido crecimiento, y pareció otorgar la autoridad de la experiencia prácticas a las ideas 
económicas de Keynes, con su defensa de la capacidad del Estado para controlar la de-
manda en la economía de mercado a través de una intervención adecuada, aumentando 
el gasto público durante las recesiones, sobre todo para mantener el pleno empleo. No 
en vano, un economista y sociólogo como Joseph Schumpeter presagió el final del capi-
talismo y el ascenso de un nuevo sistema “socialista” (Schumpeter, 2015), si bien en su 
caso se trataba más bien de un sistema económico-social de corte burocrático-corpora-
tivo. Los años de posguerra asistieron, pues, a la consolidación del Estado del bienestar, 
cuyos orígenes se encontraban en la Alemania de Bismarck. Su objetivo era corregir por 
el sector público los efectos disfuncionales de la sociedad industrial competitiva, no 
solo por una exigencia ética, sino también por una necesidad histórica, dado que era 
preciso optar, primero, ante la presión de las clases trabajadoras, y luego ante el desafío 
comunista, entre la reforma y la revolución (García-Pelayo, 1977: 14). 

En ese sentido, la trayectoria intelectual de José Ortega y Gasset y de Raymond 
Aron fue una respuesta a esa situación. Su proyecto político-intelectual tuvo como ob-
jetivo la reconstrucción del liberalismo. Ya desde sus primeros escritos Ortega y Gasset 
abogó por una renovación del pensamiento liberal que juzgaba hegemonizado, en Espa-
ña, por el conservadurismo 1. No obstante, fue a partir de los años veinte cuando su 

1  “La reforma liberal”, Faro, 3-III-1908.



61Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-78

Raymond Aron y José Ortega y Gasset: dos vidas paralelas en defensa del liberalismo

proyecto adquirió unos perfiles más concretos y sistemáticos, a partir del método de la 
“razón histórica”. El liberalismo, para Ortega, debía seguir el ejemplo metodológico de 
los liberales doctrinarios franceses, como François Guizot, viendo en “lo histórico” el 
“verdadero absoluto”. “La historia es la realidad del hombre. No tiene otra. En ella se ha 
llegado a hacer tal y como es. Negar el pasado es absurdo e ilusorio, porque el pasado 
es ‘lo natural del hombre que vuelve al galope’. El pasado no está ahí y no se ha tomado 
el trabajo de pasar porque lo neguemos, sino para que lo integremos (…) Los verdade-
ros derechos son los que absolutamente están ahí, porque han ido apareciendo y conso-
lidándose en la historia, tales son las ‘libertades’, la legitimidad, la magistratura, las 
‘capacidades’. De alentar hoy hubieran reconocido el derecho a la huelga (no política) 
y el contrato colectivo” (Ortega y Gasset, 2004). En un sentido análogo se expresaba 
Raymond Aron. Su liberalismo no pretendía edificarse en “principios abstractos”, sino, 
siguiendo el ejemplo de sus principales maestros, Montesquieu, Tocqueville, Pareto y 
Weber, en el análisis concreto y realista de las sociedades contemporáneas, buscando 
“las condiciones económicas y sociales que dan una oportunidad a la supervivencia del 
pluralismo, es decir, del liberalismo a la vez político e intelectual” (Aron, 2004: 233). 

LIBERALES IN PARTIBUS INFIDELIUM: AFINIDADES ELECTIVAS

Dos liberales árquicos

¿Qué carácter tuvo el liberalismo defendido por Ortega y Aron? La pregunta no re-
sulta ociosa, ya que el liberalismo es un movimiento intelectual y político plural en el 
que conviven diversas tradiciones e interpretaciones. En ese sentido, el sociólogo italia-
no Carlo Gambescia ha distinguido cuatro corrientes dentro del liberalismo contempo-
ráneo: liberalismo micro-árquico, liberalismo an-anárquico, liberalismo macro-árquico 
y liberalismo árquico. El liberalismo micro-árquico se remonta a David Hume y Adam 
Smith, y tiene su desarrollo contemporáneo en la obra de Anton Menger, Ludwig von 
Mises, Friedrich von Hayek o Robert Nozick. Su fundamento es el “Estado mínimo”, 
basado en la tesis de la identidad natural de los intereses económicos y sociales. El libe-
ralismo an-árquico tiene su lejano predecesor en la obra de Bernard Mandenville, y 
adquiere continuidad en las obras de Murray Rothbard y Hans Hermann Hoppe. Se basa 
en el rechazo de la idea de Estado mínimo, sustituido por el libre ejercicio prepolítico de 
los derechos individuales. El liberalismo macro-árquico nace del utilitarismo de Jeremy 
Bentham, se desarrolla con John Stuart Mill y triunfa con la economía de John Maynard 
Keynes. Su proyecto es el Estado benefactor e interventor. Por último, el liberalismo 



Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-7862

P.C. González Cuevas

árquico tiene sus orígenes en Edmund Burke y continúa en las obras de Alexis de Toc-
queville, Vilfredo Pareto, Gaetano Mosca, Max Weber, Guglielmo Ferrero, Benedetto 
Croce, Isaiah Berlin, Julien Freund, etc. Sus fundamentos se encuentran en el historicis-
mo, el pesimismo antropológico, el poder como elemento ineludible de la vida social y 
el realismo político. Su perspectiva contempla la sociedad como “un conjunto de órde-
nes concretos y particulares”, y es consciente de la autonomía de lo político y del cho-
que entre los distintos intereses económicos, sociales y políticos; en definitiva, una 
“compleja combinación de dolor, sentido de la realidad y tristeza” (Gambescia, 2015: 
123-158). 

En nuestra opinión, José Ortega y Gasset y Raymond Aron se encuentran unidos en 
la común perspectiva del liberalismo árquico, con algunos elementos del macro-árquico. 
Tanto en su trayectoria intelectual como personal son figuras afines. A pesar de las dife-
rencias ya señaladas de generación y de la sociedad francesa y la española, no hay duda 
de que en una y en otra las actitudes y tendencias antiliberales eran muy profundas. A 
diferencia de otros pensadores liberales como Isaiah Berlin, Friedrich von Hayek o Karl 
Popper, insertos en el contexto social y político anglosajón, donde el liberalismo tenía 
grandes reservas, Ortega y Aron tuvieron que luchar con enemigos poderosos. En Espa-
ña, la Iglesia católica, la derecha tradicionalista o el socialismo marxista. En Francia, las 
tradiciones jacobinas, el tradicionalismo maurrasiano, el fascismo emergente, el comu-
nismo y el socialismo. Tras la guerra civil española se instauró un régimen autoritario, 
confesional y corporativo paladinamente antiliberal, al que Ortega, finalmente, hubo de 
acomodarse, con grandes dificultades. En Francia, tras el final de la Guerra Mundial, 
Aron hubo de enfrentarse a una intelectualidad fascinada por el marxismo y el comunis-
mo, cuyos representantes más carismáticos fueron Jean-Paul Sartre, Simone de Beau-
voir, Maurice Merleau-Ponty, Louis Althusser, etc. En España, Ortega no tuvo, ni duran-
te la II República ni durante el franquismo, adversarios de su talla, aunque fue muy cri-
ticado por los sectores más tradicionalistas del catolicismo y por socialistas como Luis 
Araquistáin. En aquel contexto adverso, Ortega y Aron fueron dos intelectuales compro-
metidos con su “circunstancia”. No en vano, ambos se declararon “espectadores” de las 
situaciones políticas, sociales y culturales de sus respectivas naciones. Como diría Orte-
ga, “la vida española nos obliga, queramos o no, a la acción política” (Ortega y Gasset, 
2006: 159). Por su parte, Aron tituló significativamente uno de sus libros El espectador 
comprometido, es decir, “un hombre que observa, reflexiona y busca la mejor solución 
por el bien de los hombres” (Aron, 2004: 301). Ambos fueron “aristócratas en la plazue-
la”, no solo escribieron libros e impartieron clase en sus respectivas cátedras universita-
rias, sino que colaboraron en la prensa diaria. Ortega, en El Imparcial, El Sol, La Nación, 
de Buenos Aires, Luz, etc.; Aron, en Le Figaro, L’Express, Preuves, etc. El español logró 



63Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-78

Raymond Aron y José Ortega y Gasset: dos vidas paralelas en defensa del liberalismo

fundar su propio órgano cultural, Revista de Occidente. El francés, al final de su vida, 
influyó en la revista Commentaire. Desde el punto de vista religioso, fueron dos agnós-
ticos respetuosos con las tradiciones religiosas (Ortega y Gasset, 1973: 77; Aron, 2007: 
270-271). En el caso del español, puede ser conceptualizado como un “conservador he-
terodoxo”, dada la preeminencia del factor religioso católico en la configuración ideoló-
gica del conjunto de las derechas españolas (González Cuevas, 2009: 69-131). Durante 
su juventud, ambos se sintieron influidos por el socialismo reformista. Ortega, por el 
socialismo ético de Hermann Cohen y Paul Natorp, y luego por Ferdinand Lassalle (Sal-
merón, 2014: 113-193). Aron se consideró pacifista y vagamente “socialista” sin ser 
marxista. En 1935, se afilió a SFIO y en 1936 votó por el Frente Popular, aunque criticó 
su programa económico (Baverez, 1993: 37; Sirinelli, 2005: 3). 

Formación alemana

Tanto Ortega como Aron se mostraron insatisfechos del nivel cultural y político de 
sus respectivas sociedades. Ortega se dolía de la mediocridad del entorno cultural espa-
ñol. A su entender, la ciencia española era “un hecho personalísimo y no una acción so-
cial, o como quiera decirse lo que se ha llamado sinergia”. “Ciencia bárbara, mística y 
errabunda ha sido siempre, y presumo que lo será, la ciencia española” 2. De ahí que su 
formación intelectual tuviera una decisiva impronta francesa, a través de sus lecturas 
juveniles y maduras de Renan, Proust, Barrès, Taine, Guizot, Tocqueville, Durkheim, 
etc. (Ortega y Gasset, 1974: 26-36). A partir de los años treinta las obras del filósofo 
español comenzaron a ser traducidas al francés. Misión del bibliotecario lo fue en 1935 
por la editorial Nourry. Y dos años después apareció La rebelión de las masas, en la 
editorial Stock, con un prólogo para franceses, donde el autor, exiliado entonces en Ho-
landa tras el estallido de la guerra civil, alababa la perspectiva historicista de los liberales 
doctrinarios como François Guizot (Ortega y Gasset, 2004). Aron, en cambio, ignoró la 
cultura española. En su obra tan solo aparecen menciones a su amigo Salvador de Mada-
riaga (Aron, 1968: 178; 1999: 142); y, como tendremos oportunidad de ver, a Ortega. 
Dada la situación de subdesarrollo económico y social y de inestabilidad política, Aron 
consideró la larga etapa de Franco como producto de “una necesidad trágica” (Aron, 
2013: 180). Una opinión que, en el fondo, compartía Ortega cuando afirmaba, a finales 
de los años cuarenta, que los regímenes autoritarios “no eran realidades políticas engen-

2  “La ciencia romántica”, El Imparcial, 4-VI-1906.



Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-7864

P.C. González Cuevas

dradas por el capricho o la intriga”, sino “manifestaciones ineludibles del estado de 
guerra civil en que casi todos los países se hallan hoy” (Ortega y Gasset, 1985: 10 y 109).

Ambos coincidieron en su fascinación por la potencia cultural de Alemania. Desde 
su juventud, Ortega se sintió influido por Nietzsche. Y, a comienzos de 1905, viajó a la 
nación germana, matriculándose en la Universidad de Leipzig, donde asistió a las clases 
de Wundt y Mirsch. Luego pasó a Berlín, donde profundizó en la lectura de Kant, a tra-
vés de Riehl y Simmel. Más importante fue su estancia posterior en Marburgo, donde se 
impregnó de la filosofía neokantiana de Hermann Cohen (Orringer, 1979). La influencia 
alemana continuó a través de Husserl, Dilthey, Scheler y Heidegger. Su pensamiento de 
madurez fue claramente heredero del historicismo alemán: la “razón histórica” o “razón 
vital”, basada en una “radical historización” de la realidad humana (Ortega y Gasset, 
2006: 45). Aron se vio igualmente tentado por Alemania. En sus memorias, se dolía del 
provincianismo cultural francés. Alemania fue, en ese sentido, su “destino” (Aron, 2013: 
131). Trascendental fue su etapa en las universidades de Colonia y Berlín, donde se in-
trodujo en el pensamiento filosófico y sociológico alemán. Estudió las obras de Dilthey, 
Rickert, Simmel y Weber (Aron, 1969). En Introducción a la filosofía de la historia, 
Aron puso a punto una concepción del papel de las ciencias sociales y de la relación 
entre el científico social y la política. Como Ortega, interpretó la realidad humana como 
esencialmente histórica. Inspirándose en Dilthey y en Weber, recuperó la tesis funda-
mental del historicismo alemán sobre las diferencias entre ciencias de la cultura y cien-
cias naturales, exaltando la necesidad de “comprensión” en las ciencias del hombre; 
desmontó las pretensiones científicas de las filosofías de la historia en su vertiente hege-
liano-marxista, spengleriana y comtiana; y propuso una concepción de las tareas de la 
ciencia social. Dado que los éxitos históricos son indeterminados y dado que los actores 
históricos modifican el curso de la historia con sus decisiones y sus acciones, la tarea del 
científico social es la de favorecer las decisiones “razonables”. Poniendo a disposición de 
los actores, estadistas o simples ciudadanos el conocimiento acumulado sobre los “deter-
minismos parciales” —es decir, las regulaciones descubiertas en los comportamientos o 
en las interacciones sociales—, el científico social puede ayudar a los hombres de acción 
a tomar conocimiento de los vínculos en los cuales se podría encontrar su actuación y 
hacer buen uso, es decir, un uso razonable, de su libertad de decisión (Aron, 2012).

Dos diagnósticos convergentes de una situación histórica

A partir de ese método analizaron las realidades cotidianas de las sociedades euro-
peas. Como liberales, tanto Ortega como Aron criticaron el fascismo y el nacional-socia-



65Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-78

Raymond Aron y José Ortega y Gasset: dos vidas paralelas en defensa del liberalismo

lismo, lo mismo que el comunismo. El filósofo español incidió más en el movimiento 
italiano, mientras que Aron, por obvias razones, lo hizo en el alemán. Ortega vio, en un 
primer momento, en el fascismo un “cariz enigmático”, ya que aparecían en su seno los 
contenidos más opuestos: autoritarismo y rebelión; lucha contra la democracia y negati-
va a restaurar sistemas políticos pretéritos. Sus rasgos más nítidos eran, sin embargo, la 
violencia y la ilegitimidad, lo primero consecuencia de lo segundo. El fascismo era un 
movimiento político ilegítimo, porque no se preocupaba de dar fundamento a su práctica 
política, algo que era consecuencia de la crisis de las instituciones liberales que padecía 
Europa (Ortega y Gasset, 1972: 137). Posteriormente, desarrolló su crítica al fascismo 
como una de las diversas formas de “rebelión de las masas”, consistente en el derroca-
miento de las instituciones liberales y la exaltación de los valores plebeyos, en el que se 
radicalizaban todas y cada una de las patologías de la sociedad de masas: libre expansión 
de los deseos y radical ingratitud hacia las elites y hacia el pasado, conformismo, ausen-
cia de un proyecto personal de vida, inercia mental, “acción directa”, exaltación del Es-
tado, etc. Además, el antiliberalismo fascista representaba una discontinuidad histórica 
y, por lo tanto, resultaba anacrónico: “El pasado tiene razón, la suya. Si no se le da esa 
que tiene, volverá a reclamarla, y de paso a imponer la que no tiene. El liberalismo tenía 
una razón, y esa hay que dársela por saeculam saeculorum” (Ortega y Gasset, 2004).

Aron caracterizó al nacional-socialismo como una “revolución antiproletaria”, como 
una “revolución popular de derecha”, cuya base social eran “las masas disponibles” mo-
vilizadas y unificadas por el partido, y que se rebelaban tanto frente a ciertas formas de 
capitalismo como de la “fatalidad de la proletarización”. A sus ojos, el triunfo del nacio-
nal-socialismo era “una catástrofe para Europa, porque había reavivado una hostilidad 
casi religiosa entre los pueblos” (Aron, 2005: 39-41, 53). Los fascismos, a su juicio, no 
podían ser calificados de contrarrevolucionarios; eran auténticas revoluciones de dere-
cha (Aron, 1979: 46). Como el comunismo, el nacional-socialismo era una “religión 
secular”, producto de la dialéctica de la modernidad. Era la religión del “élan biológico”, 
cuyo sujeto no era un ser racional, sino “un animal de presa” (Aron, 1996: 161). Se tra-
taba igualmente de una consecuencia de las luchas entre las distintas generaciones, de 
los “jóvenes contra los viejos”. El III Reich surgió, según Aron, de “la revuelta de un 
pueblo oprimido, nutrido de entusiasmo y de idealismo”, que configuraba una Alemania 
“confiada en sí misma y en su porvenir” (Aron, 1993: 283-284). Este tipo de regímenes 
suponían un auténtico reto histórico en los países democrático-liberales, porque una bue-
na parte de sus poblaciones deseaban otro tipo de sistema político (Aron, 2005: 68).

Tanto Ortega como Aron condenaron la democracia radical. Su enemigo fue Jean-Ja-
cques Rousseau. El español lo contraponía a Mirabeau como político realista y defensor 
de la democracia frente a la revolución (Ortega y Gasset, 1974: 61); mientras que el 



Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-7866

P.C. González Cuevas

francés recurría, en el mismo sentido, a Montesquieu (Aron, 2005: 344-358). Para uno 
y para otro, la democracia era aceptable siempre que estuviera templada por el liberalis-
mo. En opinión de Ortega, la democracia liberal representaba “la más alta voluntad de 
convivencia” y el liberalismo era “la suprema generosidad: es el derecho que la mayoría 
otorga a las minorías y es, por tanto, el más noble grito que ha sonado en el planeta”. 
Europa necesitaba conservar su esencial liberalismo, que era “la condición para superar-
lo” (Ortega y Gasset, 2004). Ahora bien, la democracia podía degenerar en la chabaca-
nería y en el envilecimiento; y es que “la democracia exasperada y fuera de sí, la demo-
cracia en religión o en arte, la democracia en el pensamiento o en el gesto, la democracia 
en el corazón o en la costumbre es el más peligroso morbo que puede padecer una so-
ciedad” (Ortega y Gasset, 2006: 271). Liberalismo y democracia eran dos respuestas a 
dos cuestiones de derecho político completamente distintas. Y es que mientras la demo-
cracia contestaba a la pregunta del sujeto político, haciendo recaer este sobre la colecti-
vidad de ciudadanos, el liberalismo contestaba a la pregunta sobre las limitaciones de 
dicho poder y sostiene que este no puede ser absoluto, por tener las personas derechos 
previos a toda interferencia del Estado. Y significativamente añadió: “Se puede ser libe-
ral y nada demócrata o, viceversa, muy demócrata y nada liberal” (Ortega y Gasset, 
1972: 31-33). 

Por su parte, Aron se jactó de “despoetizar” y “desencantar” la democracia. A su 
entender, la democracia era “el único régimen que confiesa o, mejor aún, que proclama 
que la historia de los Estados está y debe estar escrita en prosa y no en verso” (Aron, 
1979: 34). Para Aron, la democracia o régimen “constitucional-pluralista” se define 
sociológicamente como “la organización de la competencia pacífica con miras al ejerci-
cio del poder”, y no por la soberanía del pueblo, concepto que Aron calificaba de “ma-
labarismo ideológico”, ya que resultaba imposible definir qué era el pueblo. Ideas como 
la “voluntad general” de Rousseau podían llevar a la “dictadura del pueblo” o, mejor 
dicho, a la de “aquellos que dicen representarlo”. La competencia electoral era la tra-
ducción posible de la idea de soberanía popular. Lo fundamental era, en ese sentido, el 
respeto a las minorías y la aceptación del compromiso de respetar la competencia pací-
fica (Aron, 1999: 99; 1965: 11, 124, 144-145).

Así, pues, tanto Ortega como Aron concibieron la democracia liberal como compe-
tición entre elites. Su concepción de la sociedad era la elitista, recibida de Gaetano 
Mosca y Vilfredo Pareto. Para Ortega, la sociedad es siempre “una unidad dinámica de 
dos factores: minorías y masas”, es decir, entre individuos especialmente cualificados y 
personas no especialmente cualificadas” (Ortega y Gasset, 2004). En el caso de Aron, 
su concepción de las elites era más sociológica y política que moral y antropológica. 
“Un pequeño número de hombres, a menudo uno solo, que toma las decisiones que 



67Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-78

Raymond Aron y José Ortega y Gasset: dos vidas paralelas en defensa del liberalismo

afectan a la suerte de todos” (Aron, 1969: 50; 1976: 209). Y es que la sociedad industrial 
se caracterizaba por la “antinomia entre la idea democrática y la estructura jerárquica de 
la actividad productiva, entre la igualdad de los ciudadanos y la desigualdad del poder 
de que dispone cada uno” (Aron, 1965: 198).

A diferencia de Aron, en la obra de Ortega existe una muy escasa reflexión sobre el 
tema económico. No obstante, el filósofo español fue muy consciente de la crisis en que 
se debatía el liberalismo económico: “(…) no es que seamos menos liberales; es que la 
vida pública se ha hecho demasiado compleja y difícil y obliga al Estado, quiera o no, a 
intervenir allí donde antes practicaba abstención, o, mejor dicho, fingía practicarla. Por-
que el viejo liberalismo, aunque brotaba de una aspiración generosa, tal vez la más ge-
nerosa que se ha alzado nunca en la Historia concluía, por la forzosidad de los hechos, 
comportándose con grave hipocresía. Esta ha sido la causa de la decadencia padecida 
por la democracia liberal”. A su entender, el estatismo era “el riesgo del Estado fuerte; 
pero no hemos acertado todavía los hombres a vivir sin riesgo” (Ortega y Gasset, 1973). 
En alguna ocasión hizo referencia a John Maynard Keynes como “persona aguda” (Or-
tega y Gasset, 2006: 567). Ya en 1918 había propugnado la creación de un “Parlamento 
industrial” y un “Ministerio de organización obrera” 3. 

Aron no condenó el Estado benefactor; y apoyó las políticas keynesianas, en una 
versión moderada. En alguna ocasión se autodefinió como “keynesiano con alguna in-
clinación al liberalismo” (Aron, 1979: 10). En una polémica con el economista liberal 
Jacques Rueff, señaló que la Teoría General de Keynes representaba un progreso consi-
derable para la ciencia económica, considerando a su antagonista como “pre-keynesia-
no” 4. Aron creía que los efectos del Estado benefactor eclipsarían cualquier forma de 
apoyo a proyectos revolucionarios y difundirían entre las masas, sobre todo obreras, el 
escepticismo político, instauración de una economía mixta. Esto no es, como señalara 
Hayek, producto de una alteración inventada por los ideólogos socialistas, herederos del 
constructivismo de Saint-Simon y sus seguidores, sino que se inscribe en la propia lógi-
ca de los sistemas de democracia pluralista. La cuestión es entonces saber hasta donde 
debe llevar esta regulación para que no ponga en peligro las libertades fundamentales y 
la eficacia económica. En cualquier caso, Aron cree que el liberalismo económico sin 
trabas resulta incompatible con la democracia, es decir, con el sistema de competición 
política. Estaba convencido de que el régimen político competitivo conducía de manera 
casi fatal a un sistema de economía mixta; y que un liberalismo económico como lo 

3  El Sol, 1-IV-1918, 24-IV-1918. 
4  Critique n.º 6, noviembre 1946. 



Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-7868

P.C. González Cuevas

concebía Hayek y otros liberales de su escuela conducía a la dictadura política. Existían, 
sin embargo, puntos de convergencia ocasionales entre Aron y Hayek. El sociólogo 
francés se apoyó en algunos planteamientos liberales clásicos hayekianos para mostrar 
a las democracias occidentales la necesidad de respetar exigencias esenciales de la tra-
dición liberal, como la libertad de pensamiento y el respeto a los derechos individuales. 
Sin embargo, el liberalismo de Hayek reposaba, para Aron, sobre una base filosófica 
limitada e insatisfactoria. Y es que cuando Aron invocaba el fin de las ideologías desig-
naba no solo al marxismo dogmático, sino también al “otro sistema global de interpre-
tación”, es decir, a “los liberales a lo Hayek” (Aron, 1999; 1966). 

Mientras Ortega hizo referencia en 1923 al “ocaso de las revoluciones” (Ortega y 
Gasset, 2006: 619-638), Aron pronosticó el final de la “era ideológica” (Aron, 1979: 
175). Ambos se mostraron muy escépticos respecto a la ideología del “progreso”. Para 
Ortega y Gasset, tales planteamientos habían “cloromorfizado” al conjunto de las pobla-
ciones occidentales y sus clases dirigentes. “La historia humana queda, así, deshuesada 
de todo dramatismo y reducida a un tranquilo viaje turístico, organizado por cualquiera 
agenda Cook de rasgo trascendente” (Ortega y Gasset, 2014: 38-39). Por su parte, Aron 
sostenía que en las sociedades industriales desarrolladas existía una contradicción insal-
vable entre la ideología “progresista”, uno de cuyos componentes básicos era el iguali-
tarismo, y el componente jerárquico que implicaba la división social del trabajo, al igual 
que la realidad oligárquica del sistema político demoliberal (Aron, 1969: 88).

Sin duda, fue La rebelión de las masas la obra de Ortega que suscitó un mayor inte-
rés en Aron. El pensador francés leyó el libro por vez primera en 1932 en una traducción 
alemana durante su estancia en Alemania como estudiante. Ya en su primera obra, hace 
referencia a la “rebelión de las masas” como fenómeno histórico-social, que “prueba al 
menos la posibilidad de otro régimen” (Aron, 2012: 412). En L’homme contre les tyrans, 
Aron recogía el concepto de civilización defendido por Ortega en la obra, como reduc-
ción progresiva de los hábitos violentos, para denunciar el “culto a la violencia como 
expresión más característica del retorno a la barbarie de algunos pueblos europeos del 
siglo xx” (Aron, 2005: 137). En sus reflexiones sobre la ciencia política, tomó nota so-
bre la tesis orteguiana según la cual la salud de la democracia liberal dependía del pro-
cedimiento electoral (Aron, 2006: 595). Aron analizó el concepto orteguiano de elite o 
minoría selecta, dictado, a su entender, “por una crítica aristocrática de la sociedad 
moderna” y que mostraba “un equívoco casi inevitable: los miembros de las clases su-
periores, salvo raras excepciones, adquieren solo ciertas cualidades propiamente inte-
lectuales indispensables para ejercer ciertas funciones sociales”. “Así, estas funciones 
son ejercidas efectivamente, o casi, por los miembros de las capas socialmente más 
elevadas. A ese respecto, creo —dirá Aron— que han tenido lugar menos cambios que 



69Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-78

Raymond Aron y José Ortega y Gasset: dos vidas paralelas en defensa del liberalismo

los que sugiere el filósofo español”. “La novedad es que políticamente los que gobier-
nan, tanto en democracia representativa como en regímenes de partido único, se adhie-
ren a los hombres ordinarios y emplean un lenguaje o argumentos adaptados al bajo 
nivel supuesto de su público. El lenguaje comprensible a todos deviene en lenguaje de 
la propaganda, a menudo en los parlamentos, no de expertos, de funcionarios y de sa-
bios. La aristocracia denuncia la caída de las elites al nivel de las masas, el demócrata la 
manipulación de las masas por las elites. Lo uno y lo otro muestran ciertos aspectos de 
la sociedad moderna, pero esto último me parece más próximo a lo esencial. Tanto en 
ciencia como en arte, las elites se alejan de las masas: para bien o para mal, se puede 
discutir indefinidamente. En todo caso, si las elites intelectuales hacen la corte al hom-
bre de la calle o al hombre común no están molestos por la revuelta de los mediocres, 
sino por su propia mediocridad o por la demagogia”. En ese sentido, Aron contraponía 
Ortega a Jean-Paul Sartre (Aron, 1969: 121-122, 181). 

En La rebelión de las masas, destacaba igualmente la reivindicación de la unidad de 
Europa. A juicio del filósofo español, Europa tenía que superar su actual situación de 
división y enfrentamiento entre Estados, si pretendía sobrevivir y dar respuesta al desa-
fío bolchevique. La nación-estado, invento de la Edad Moderna, había cumplido su 
misión histórica y tenía que reformarse. La nación era una creación del Estado. Europa 
era algo más que el conjunto de sus naciones. Poseía una forma de ser propia que le 
confería un pasado histórico común, que todavía permanecía vivo y operante por deba-
jo de los Estados que la conforman (Ortega y Gasset, 2004). En plena guerra fría, Aron 
se mostraba mucho más escéptico sobre las posibilidades de unificación del continente, 
sobre todo por la amenaza militar del comunismo y la debilidad de las sociedades euro-
peas salidas del conflicto. Desconfiaba de la actitud de Gran Bretaña. Por ello, conside-
raba más factible la “comunidad atlántica” con Estados Unidos. Tampoco creía que los 
nacionalismos estuvieran en decadencia; y las diferencias culturales y estructurales en-
tre las distintas sociedades eran muy importantes. Y concluía: “La idea europea es aún 
una idea vacía; no tiene ni la trascendencia de las ideologías mesiánicas, ni la inmanen-
cia de las patrias materiales. Es una creación de intelectuales lo que revela a la vez su 
inoportunidad respecto a la razón y su débil resonancia en las masas”. En cualquier 
caso, pensaba que un eventual proyecto de unidad europea debería incluir a España 
(Aron, 1956: 401-428). Hasta el final de sus días tuvo una opinión muy pesimista con 
respecto a Europa, a la que consideraba “víctima de sí misma” (Aron, 1977: 249). A ese 
respecto, se preguntaba si se encontraba en entredicho o impotente, y si los europeos 
“habían perdido su patriotismo sin encontrar otro” (Aron, 2005: 216-218). 

En cualquier caso, una de las frases de Ortega que llegó a fascinar a Aron era aque-
lla de que ser de derechas o de izquierdas era una de las formas de ser imbécil. Algo que 



Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-7870

P.C. González Cuevas

Aron veía en la Francia de los años ochenta, “agravada por la Constitución y el modo de 
escrutinio” (Aron, 2005: 817). 

No deja de ser significativo que los enemigos intelectuales de Aron, Jean-Paul Sar-
tre y Simone de Beauvoir (Aron, 1979), fueran objeto de críticas por parte de Ortega. El 
filósofo español opinó desdeñosamente sobre Sartre, quien, por aquellas fechas, ya ha-
bía publicado obras de indudable impacto como La náusea o El ser y la nada. En opi-
nión de Ortega, el existencialismo era, en aquellos momentos, una “epidémica moda en 
París”. El filósofo español no creía que el compromiso fuese, en realidad, un acto espe-
cial o deliberado, sino que vivir era “estar ya comprometido, engagé, que es la palabra 
usada por los existencialistas”. “Al lado de este radical y primario engagement o com-
prometimiento que es el simple vivir, todos los otros, secundarios y especiales, son su-
perficiales, más aún frívolos, como se les ve más que con mirarles a la cara”. Ortega 
pensaba que Sartre tenía “un gran talento”; pero “las cosas que dice haberse ahora (es 
decir, hace seis meses, porque le hemos visto variar con frecuencia) engagé son insul-
seces, son los más agusanados tópicos que andan hoy por la calle”. “Y si un hombre de 
gran talento dice o hace una insulsez, la culpa no es suya, sino de la errónea doctrina en 
que está” (Ortega y Gasset, 1984: 277-278). 

Más duro se mostró con la eterna compañera de Sartre, Simone de Beauvoir, autora 
de la influyente obra El segundo sexo, publicado en París en 1949. La filósofa analizaba, 
desde la perspectiva existencialista, la condición femenina, sometiendo a crítica el bio-
logismo, el marxismo y el psicoanálisis. Entre los criticados se encontraba un amigo de 
Ortega, el doctor Gregorio Marañón, a quien acusaba de biologicista (Beauvoir, 2016: 
102). La conclusión de Beauvoir era que la sexualidad no era, en el fondo, una caracte-
rística natural o un hecho de la vida humana, sino una categoría construida a partir de la 
experiencia, cuyos orígenes eran históricos, sociales y culturales. En El hombre y la 
gente, Ortega sometió a crítica las tesis de Beauvoir, a la que calificó de “distinguida 
escritora de París, capital de la grafomanía”. Sus tesis eran producto de la “manía igua-
litaria” que minimizaba “el hecho —uno de los hechos fundamentales en el destino 
humano— de la dualidad sexual”. Para el filósofo español, no estaba clara la razón de 
“la incompatibilidad entre ser libre y consistir en estar referido a otro ser humano”. “El 
libro de la señora Beauvoir, tan ubérrimo en páginas, nos deja la impresión de que la 
autora, afortunadamente, confunde las cosas y de este modo exhibe en su libro el carác-
ter de confusión que nos asegura la autenticidad de su ser femenino. En cambio, creer, 
como de su escrito se desprende, que una mujer es más persona cuando no ‘existe’ pre-
ocupada por el hombre, sino ocupada en escribir un libro sobre le deuxième sexe, nos 
parece ya algo más que simple confusión”. Y es que el destino de la mujer era “ser en 
vista del hombre”. Como pensador historicista, Ortega creía que nuestro ser futuro 



71Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-78

Raymond Aron y José Ortega y Gasset: dos vidas paralelas en defensa del liberalismo

emergía de nuestra libertad, pero esta libertad presuponía la elección de proyectos de 
comportamiento que solo podían formarse usando “del pasado —nuestro y ajeno— 
como de un material que nos inspire nuevas combinaciones”. “El pasado —nuestro 
destino—, pues no influye sobre nosotros en forma impositiva y mecánica, sino como 
hilo conductor de nuestras inspiraciones. No quedamos inexorablemente inscritos en él, 
sino que nos lanza, en todo instante, a la libre creación de nuestro ser futuro”. La nega-
ción del pasado era, pues, “la forma más estúpida de la vida humana aquella en que 
precisamente andamos más cerca de comportarnos con un automatismo casi físico”. La 
mujer no era un producto de la naturaleza, sino “una invención de la historia como lo es 
el arte”. La visión de la mujer como “sexo débil” era “fuente y origen del valor peculiar 
que la mujer posee referida al hombre”. “Porque, gracias a ella, la mujer nos hace felices 
y es feliz ella misma, es feliz sintiéndose débil. En efecto, solo un ser inferior al varón 
puede afirmar radialmente el ser básico de esto —no sus talentos, ni sus triunfos, ni sus 
logros—, sin la condición elemental de la persona” (Ortega y Gasset, 2016: 160-167). 

Raymond Aron se hizo eco en una de sus obras de esta crítica de Ortega a su com-
patriota y enemiga intelectual, calificándola de “graciosa” (joyeuse), que “no vacila en 
retomar, bajo una forma apenas modificada los temas clásicos”. Y señalaba: “Esta filo-
sofía va en sentido contrario de las ideas dominantes de nuestra época. No tiene oportu-
nidad alguna de ser aceptada por todos los representantes del segundo sexo. La filosofía 
de Simone de Beauvoir tiene ventaja. A partir de datos biológicos que la ciencia no ha 
modificado todavía y de circunstancias sociales que no cesan de transformarse, las mu-
jeres, dentro de ciertos límites sociales, escogen su modo de realización. ¿Por qué sos-
tener o prever que todas las culturas adoptan los mismos modelos o reconocen el mismo 
valor a todos los modelos?” (Aron, 1969: 104-106). 

Las obras de Ortega siguieron traduciéndose, aunque paulatinamente, a la lengua 
francesa. Velázquez en 1943, en la editorial Plon. Ideas y creencias, con un prólogo de 
Joan Estelrich, en 1945, en la editorial Stock. Un año después de su muerte el Bulletin 
de l’Institut Française en Espagne publicó un “Hommage à Ortega y Gasset” 5. El Es-
pectador, en Plon, en 1958. Cuatro años antes se tradujo la obra de Julián Marías, discí-
pulo por antonomasia de Ortega, Philosophes espagnols de nôtre temps, en Aubier-Mon-
tagne. El hispanista Alain Guy publicó en Espasa-Calpe, en 1968, Ortega y Gasset, 
crítico de Aristóteles: la ambigüedad del pensar peripatético juzgada por el raciovita-
lismo. El ensayista y escritor Albert Camus, admirador del filósofo español, pretendió, 
desde su puesto de consejero de la editorial Gallimard, promocionar y comenzar a pu-

5  “Hommage à Ortega y Gasset”, Bulletin de l´Institut Française en Espagne n.º 90, abril de 1956. 



Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-7872

P.C. González Cuevas

blicar sus obras en francés, pero su pronta muerte hizo olvidar el proyecto. La evolución 
de la teoría deductiva y La idea del principio en Leibniz lo serían en 1970, precisamen-
te en Gallimard. 

Recepciones cruzadas

El sociólogo galo conoció personalmente al filósofo español en París, en 1951, a 
través del historiador Luis Díez del Corral, el célebre autor de El liberalismo doctrina-
rio, devoto, como Aron, de la figura de Alexis de Tocqueville. Hablaron del mundo 
hispanoamericano y de la teoría orteguiana de la mujer criolla 6. 

Muchos años después, tanto la revista Commentaire como el diario español ABC 
publicaron un ensayo inédito de Aron dedicado a La rebelión de las masas. Se trataba 
del texto de una conferencia que el pensador galo había proyectado pronunciar en mayo 
de 1983 en el Instituto Ortega y Gasset de Madrid, con motivo del centenario del naci-
miento del filósofo español, y que la muerte le impidió realizar. Aron no dudaba en ca-
lificar al filósofo español de “maestro del pensamiento”; y lo comparaba con Benedetto 
Croce. En la conferencia, Aron confesaba haber leído el libro por vez primera en 1932, 
“en una traducción alemana durante el ascenso del movimiento hitleriano”. Para Aron, 
Ortega era un pensador “antirrevolucionario”; porque juzgaba “la idea de revolución, de 
la transformación total de la sociedad como una iniciativa falsa, rechazada por la expe-
riencia histórica de los últimos siglos del pasado europeo”. “Si Sartre se ha equivocado 
tan a menudo cuando escribía sobre política es porque jamás se curó de su revoluciona-
rismo”. Y es que esa actitud mental o moral consistía “en un desconocimiento de los 
deseos imperativos de la ‘razón histórica’: la continuidad y el cambio”. Como antirre-
volucionario, Ortega permaneció fiel al liberalismo y manifestó su admiración por los 
doctrinarios franceses, al igual que su adhesión a las instituciones representativas. De 
esta forma, el pensador español se mostró como un “filósofo civilizado”. No obstante, 
Aron criticó su valoración despectiva tanto de la Rusia soviética como de Estados Uni-
dos. Y es que Rusia se había identificado con una ideología como el marxismo que “no 
había perdido su capacidad de expansión, aunque en Europa occidental parece destinada 
a una decadencia irreversible”; mientras que Estados Unidos, lejos de ser una sociedad 
meramente utilitaria, había alcanzado en los ámbitos de la ciencia pura “un lugar emi-
nente”. Sin embargo, la idea más vigente defendida por Ortega era la de su proyecto de 

6  Carmen Iglesias, “Reencarnación del pensamiento socrático”, ABC, 17-X-1993. 



73Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-78

Raymond Aron y José Ortega y Gasset: dos vidas paralelas en defensa del liberalismo

unidad europea, que se configuraba como la alternativa de “la causa de una Europa que 
se cree decadente” 7.

Gracias a la conferencia de Aron, el pensamiento de Ortega logró una mayor difu-
sión en la sociedad francesa como representante del liberalismo europeo. En la Histoire 
de la litterature espagnole, dirigida por Jean Canavaggio, Ortega aparece como líder del 
pensamiento español y gran teórico del liberalismo europeo con Tocqueville y Aron. A 
partir de finales de los años ochenta, se tradujeron al francés ¿Qué es filosofía?, Leccio-
nes de metafísica, Velázquez, Goya, Escritos sobre el amor, etc (Fonck, 2008). Sin em-
bargo, las traducciones han continuado en la editorial Klincksieck y en 1988 proyectó la 
publicación de sus Oeuvres Complètes. Por esas mismas fechas, se publicó, en Distance, 
sus Escritos sobre el amor. Aurora de la razón histórica y Qué es filosofía, Lecciones de 
metafísica, en 1988. La rebelión de las masas, en Le Labyrinthe. Meditations sur la 
chasse, en 2000, en Septenton. Meditations sur la technique, en 2017. L’Histoire comme 
système, en 2016, en Éditions Allia. Misère et splendeur de la traduction, en 2013, por 
Les Belles Llettres, etc., etc. En 1996, Bernard Milhou publicó en Éditions Universitai-
res du Sud Prolegomènes a une esthétique de l’existence: Ortega y Gasset entre Berg-
son et Heidegger. Y Christian Pierre e Yves Lorvellec en 2001, Ortega y Gasset et 
l’exigence de verité, en la editorial Michalon. 

Igualmente, el pensamiento de Aron comenzó a tener buena acogida en la sociedad 
española a finales de los años sesenta (González Cuevas, 2016: 183-215). La recepción 
del pensamiento aroniano en España se vio bloqueada, en un principio, tanto a nivel fi-
losófico como de teoría social, por la realidad de un régimen político autoritario, hostil, 
sobre todo en sus primeros momentos, al liberalismo. No obstante, a finales de los años 
cincuenta Aron comenzó a traducirse al español. En 1958, Un siglo de guerra total, por 
la Editorial Hispano-Europea. Dimensiones de la conciencia histórica, por Tecnos en 
1963. Seix Barral publicó entre 1968 y 1971 Dieciocho lecciones sobre la sociedad in-
dustrial, La lucha de clases y Democracia y totalitarismo. Alianza, Ensayo sobre las 
libertades y La república imperial. La revolución estudiantil, en Desclée de Browner. 
La era tecnológica en Alfa de Motevideo. Incluso publicó un artículo, “La ideología 
base esencial de la acción”, en el volumen colectivo Las ideologías y sus aplicaciones 
en el siglo XX, editado por el Instituto de Estudios Políticos. Con posterioridad, fue 
traducida Paz y guerra entre las naciones y Memorias por Alianza. En Venezuela, la 

7  ABC Literario, 6 y 13-II-1988. “Ortega y Gasset et la ‘revolte des masses’”, en Commentaire n.º 40, 
1987/4, pp. 733-740. En el mismo número de la revista aparecía un artículo de François-Michel Pasquet, 
“En l’honneur d’un vivant: Ortega y Gasset (1883-1945), en ibidem, pp. 741-749. 



Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-7874

P.C. González Cuevas

editorial Monte Ávila publicó De una sagrada familia a otra. Ensayo sobre los marxis-
mos imaginarios, Historia y dialéctica de la violencia y Las desilusiones del progreso. 

Además, Aron tuvo, como hemos señalado, alguna relación con intelectuales espa-
ñoles. Fue el caso de Luis Díez del Corral y José Antonio Maravall, dos historiadores 
muy relacionados con Ortega. El primero siempre tuvo una buena opinión de la obra y 
de la personalidad del intelectual francés: “Las dotes de observación, de análisis, de 
tolerancia y de comprensión quedaban bien manifiestas día tras día (…). Conocedor de 
toda clase de problemas, dotado para el análisis y para la síntesis, sus juicios expresados 
tanto a través del artículo como de libros eran universalmente respetados” (Díez del 
Corral, 1963). Díez del Corral y Aron coincidieron, sobre todo, en su interés y admira-
ción por la figura y la obra de Alexis de Tocqueville. Como Aron, el historiador español 
creía que el autor de La democracia en América era, “junto a Carlos Marx, el pensador 
decimonono que mayor atención despierta en nuestros días entre los historiadores de las 
ideas políticas”. En sus estudios tocquevillianos, Díez del Corral se hacía eco de las 
interpretaciones aronianas sobre el pensador normando; y recogía su teoría de la socie-
dad industrial, que “no impone ni el partido único, de la que la Unión Soviética ofrece 
el modelo ni el pluralismo de partidos e ideologías del que se enorgullecen en Occiden-
te”. Igualmente incidía en su “serio conocimiento” tanto de la obra de Tocqueville como 
de la de Marx. Para Díez del Corral, Aron era representante y continuador de la corrien-
te intelectual “típicamente francesa” que arrancaba de Jean Bodin; llegaba a Montes-
quieu y culminaba en Tocqueville y en el propio Aron: “Es una corriente que puede 
variar su curso, pues al perseguir la comprensión de la realidad no desde unos postula-
dos de escuela consagrada, sino, aunque utilice sus categorías y su estilo clasificatorio, 
con afán de entender la realidad actual tal como es, ha de adaptar dichas categorías, 
actualizándolas y revitalizándolas” (Díez del Corral, 1989). La relación de Aron con 
Díez del Corral continuó. Ambos intervinieron en el Coloquio de Rheinfelden en 1960; 
contactaron durante dos breves viajes que Aron hizo a España; y en la Comisión Nacio-
nal para la Edición de las Obras de Tocqueville 8.

José Antonio Maravall fue nombrado director del Colegio de España en febrero de 
1949. A lo largo de su estancia en París se familiarizó con la obra de los miembros de la 
escuela de Annales, en particular Lucien Febvre y Fernand Braudel. Allí coincidió con 
Díez del Corral, a la sazón consejero cultural del Ministerio de Asuntos Exteriores, 
quien organizó una cena con Raymond Aron. Según Díez del Corral, no simpatizaron: 
“Pronto la dejadez en la conversación y un cierto aire de aburrimiento delataron que el 

8  Carmen Iglesias, “Reencarnación del pensamiento socrático”, ABC, 17-X-1993. 



75Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-78

Raymond Aron y José Ortega y Gasset: dos vidas paralelas en defensa del liberalismo

contertulio no le interesaba demasiado a Maravall” 9. No obstante, Maravall leyó su 
obra Introducción a la filosofía de la historia, que influyó en la gestación de su célebre 
Teoría del saber histórico, con su insistencia en la primacía de las teorías sobre los he-
chos (Maravall, 1958: 44; 88). 

En 1973, el sociólogo Luis Rodríguez Zúñiga publicó su tesis doctoral Raymond 
Aron y la sociedad industrial. Años después, Montserrat Gimbernat, El pensament so-
ciologic de Raymond Aron, en 1988. Yolanda Casado, El pensamiento histórico y polí-
tico de Raymond Aron. Y Pedro Gago Guerrero, La concepción de la política interna-
cional en Raymond Aron. 

No son solo sociólogos y politólogos los que han revalorizado en nuestro país la obra 
de Raymond Aron; es buena parte de la derecha intelectual española la que se ha vuelto, 
en cierto modo, “aroniana”. Lo que no es, desde luego, una mala opción. Desde su muer-
te se han seguido editando y reeditando en español obras del pensador galo: Los últimos 
años del siglo y Ensayos sociológicos en Espasa-Calpe; Las etapas del pensamiento 
sociológico, en Tecnos; Ensayo sobre las libertades, en Alianza; Pensar la guerra, en 
Ediciones del Ministerio de Defensa; El marxismo de Marx, en Siglo XXI. El opio de los 
intelectuales y Memorias, por RBA. En Página Indómita: Dimensiones de la conciencia 
histórica, Democracia y totalitarismo e Introducción a la filosofía política. El interés por 
su obra ha ido en aumento. A los diez años de su muerte, el diario ABC recordaba su fi-
gura y su obra como “un gigantesco intento de liberar a la cultura francesa y buena parte 
de la cultura europea de la tiranía de la ceguera, la ignorancia y la frivolidad terrorista”. 
La historiadora Carmen Iglesias —discípula de Díez del Corral y de Maravall— lo con-
sideraba “la reencarnación del pensamiento socrático”: “Como Sócrates, Aron ha sido 
constantemente el tábano que no ha cesado de aguijonear a sus contemporáneos; les ha 
impedido que “descansasen” en sus seguridades; ha destrozado sus tópicos…” 10. El es-
critor peruano-español Mario Vargas Llosa, miembro del Consejo de Redacción de la 
revista aroniana Commentaire, considera tanto al español como al francés sus maestros 
en el campo del pensamiento político liberal (Vargas Llosa, 2018: 69-98, 205-239). Sig-
nificativamente, en 2005, en conmemoración de su centenario, la Fundación para el Aná-
lisis y los Estudios Sociales (FAES) publicó, bajo la dirección de José María Lasalle, un 
volumen colectivo titulado Raymond Aron: un liberal resistente, en cuyas páginas cola-
boraron Jean-François Revel, Nicolás Baverez, José Manuel Romay, Alejandro Muñoz 

9  Luis Díez del Corral, “Recuerdos de José Antonio Maravall”, en Cuadernos Hispanoamericanos n.º 
477-478, marzo-abril 1990. 

10  Carmen Iglesias, “Reencarnación del pensamiento socrático”, ABC, 17-X-1993.



Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-7876

P.C. González Cuevas

Alonso, Alexandro Campi, Enrique Aguilar, Pedro Fernández Gago, Felipe Sahagún, 
Julián García Vargas, Jerónimo Molina Cano y Agapito Maestre. 

BIBLIOGRAFÍA

Aron, R. (1938) (2012). La philosophie critique de l’histoire. Essai sur les limites de la 
objetivité historique. Gallimard. París. 

—	 (1938) (1969). La philosophie crique de l´histoire. Essai sur une theorie allemande 
de l´histoire. J. Vrin. 

—	 (1958). Un siglo de guerra total. Editorial Hispano-Europea. Barcelona
—	 (1966). Ensayo sobre las libertades. Alianza. Madrid. 
—	 (1968). Democracia y totalitarismo. Seix Barral. Barcelona. 
—	 (1969). Les desilusions du progres. Essai sur la dialectique de la modernité. Perrin. 

París. 
—	 (1976). Las etapas del pensamiento sociológico. Siglo XX. Buenos Aires, 
—	 (1977). En defensa de la libertad y de la Europa liberal. Argos Vergara. Barcelona, 
—	 (1955). (1979) -El opio de los intelectuales. Siglo XX. Buenos Aires. 
—	 (1979) Estudio introductorio a El político y el científico de Max Weber. Alianza. 

Madrid. 
—	 (1993). Machiavel et les tyranies modernes. Falois. París.
—	 (1996). Une histoire du XX siècle. Perrin. París.
—	 (1999). Introducción a la filosofía política. Gedisa. Barcelona. 
—	 (2004). Le spectateur engagé. Falois. París.
—	 (2005). Pênser la liberté, pênser la democratie. Gallimard. París. 
—	 (2005). De Giscard à Mitterrand. Falois. París. 
—	 (2006). Les societées modernes. PUF. París 
—	 (2007). Essais sur la condition juive contemporaine. Falois. París. 
—	 (2013). Memorias. Medio siglo de reflexión política). RBA. Barcelona.
Baverez, N. (1993). Raymond Aron. Un moraliste au tempos des ideologies. Flam-

marion. París.
Beauvoir, S. de (1949) (2016). El segundo sexo. Cátedra. Valencia. 
Diez del Corral, L. (1966). La mentalidad política de Tocqueville con especial referen-

cia a Pascal. Real Academia de Ciencias Morales y Políticas. Madrid.
—	 (1989). El pensamiento político de Tocqueville). Alianza. Madrid.
Fernández Carvajal, R. (2000). El pensamiento español del siglo XIX. Nausicaa. Mur-

cia.



77Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-78

Raymond Aron y José Ortega y Gasset: dos vidas paralelas en defensa del liberalismo

Fonck, B. (2008). “La recepción de Ortega en Francia”, en Reviste de Occidente n.º 324, 
mayo de. 

Gambescia, C. (2015). Liberalismo triste. Un recorrido de Burke a Berlin. Encuentro. 
Madrid. 

García Pelayo, M. (1977). Las transformaciones del Estado. Alianza. Madrid.
González Cuevas, P. C. (2009). Conservadurismo heterodoxo. Tres vías ante las dere-

chas españolas: Maurice Barrès, José Ortega y Gasset y Gonzalo Fernández de la 
Mora. Biblioteca Nueva. Madrid, 

—	 (2016). “Raymond Aron y España”, en Estudios revisionistas sobre las derechas 
españolas. Universidad de Salamanca.

Macintyre, A. (1994). Justicia y racionalidad. Eiunsa. Barcelona. 
Maier, C. S. (1988). La reconstrucción de la Europa burguesa Ministerio de Trabajo y 

Seguridad Social. Madrid. 
Maravall, J. A- (1958). Teoría del saber histórico. Revista de Occidente. Madrid.
Orringer, N. (1979). Ortega y las fuentes germánicas. Gredos. Madrid.
Ortega y Gasset, J. (1930) (2004). “La rebelión de las masas”, en Obras Completas. 

Tomo IV. Taurus/Fundación Ortega y Gasset. Madrid. 
—	 (1972). “Sobre el fascismo”, en El Espectador Tomo V-VI. Revista de Occidente. 

Madrid. 
—	 (1973). Rectificación de la República. Revista de Occidente. Madrid. 
—	 (1974). Mocedades. Espasa-Calpe. Madrid. 
—	 (1974). Mirabeau o el político. Contreras o el aventurero. Revista de Occidente. 

Madrid. 
—	 (1985). Europa y la idea de Nación. Alianza. Madrid. 
—	 (1984). Una interpretación de la Historia Universal. Alianza/Revista de Occidente. 

Madrid.
—	 (2004). “El espectador” (1917-1934)” en Obras Completas. Tomo II. Taurus/Funda-

ción Ortega y Gasset. Madrid. 
—	 (2006). “La Historia como sistema”, en Obras Completas. Tomo VI. Taurus/Funda-

ción Ortega y Gasset. Madrid. 
—	 (2014). Ensimismamiento y alteración. Meditaciones de la técnica y otros ensayos 

(1933). Alianza. Madrid. 
—	 (2016). El hombre y la gente. Biblioteca Nueva. Madrid. 
Salmerón, F. (2016). “El socialismo del joven Ortega”, en José Ortega y Gasse Fondo 

de Cultura Económica. México.
Schmitt, C. (1932) (1991). El concepto de lo político. Alianza. Madrid.



Tendencias Sociales. Revista de Sociología, 4 (2019): 57-7878

P.C. González Cuevas

Schumpeter, J. A. (2015)., Capitalismo, socialismo y democracia. Página Indómita. Bar-
celona

Sirinelli, J. F. (2005). “Raymond Aron avant Raymond Aron”, en Comprendre XX siè-
cle français . Gallimard. París. 

Stuart Hughes, H. (1972). Conciencia y sociedad. La reorientación del pensamiento 
social europeo. Aguilar. Madrid. 

Vargas Llosa, M. (2018). La llamada de la tribu. Alfaguara. Madrid. 
Winock, M. (2001). Les voix de la liberté: les ecrivains engagés au XIX siècle. Seuil. 

París.
—	 (1999). Le siècle des intelectuels. Seuil. París. 
Zamora, J. (2002). Ortega y Gasset. Plaza y Janés. Barcelona.


