DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE
EXPRESION: LA TUTELA PENAL DE LOS
SENTIMIENTOS RELIGIOSOS

VICENTE A. SANJURJO RIVO
Profesor Titular de Derecho Constitucional
Universidad de Santiago de Compostela

TRC, n.° 51,2023, pp. 385-415
ISSN 1139-5583

SUMARIO

I. Libertad de expresién y mensaje antirreligioso. II. La libertad de expresién
y sus limites.

I. LIBERTAD DE EXPRESION Y MENSAJE ANTIRRELIGIOSO

El fundamento de la libertad de expresién descansa, aunque no solamente’, en
que los individuos deben autodeterminarse politicamente en cuanto que presu-
puesto indeclinable del Estado democritico. Para autodirigirse politicamente es
preciso que los individuos dispongan de libre acceso, tanto en el proceso electoral
como en el parlamentario, a las distintas opciones politicas e ideolégicas que coe-
xisten y compiten en el seno de la sociedad. S6lo as{ podrin participar en el proceso
de deliberacién y decisién politica, ya sea directamente —éambito electoral— o por
medio de representantes —ambito parlamentario—, de una manera libre, racional
y razonable (Rawls, 1996: 52, 88 y ss). Y s6lo as{ puede sostenerse la ficcién, que
descansa en la suspensién voluntaria de la incredulidad (Morgan, 2006: 13-14,

1 Una fundamentacién cldsica de la libertad de expresién entronca con la filosoffa utilitarista de Stuart
Mill, que la concibe como un instrumento indispensable para la bisqueda de la verdad (2014), y que encontré
su formulacién juridica mds acabada en el voto disidente del juez Oliver Wendell Holmes en el asunto Abrams
v. United States {250 U.S. 616 (1919)}, en el que desarroll6 la tesis del libre mercado de las ideas. Otra es la
que se sustenta en la autonomia individual, de suerte que las personas son libres para forjar sus propias opi-
niones y expresarlas libremente sin interferencias de los poderes publicos. (Vid. al respecto Rosenfeld, 2000:

472-474).

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



386 VICENTE A. SANJURJO RIVO

citado apud Blanco Valdés, 2010: 123), de que la manifestacién de voluntad del
Estado expresada a través de la ley es, en dltima instancia, expresion de la voluntad
general de la sociedad, de manera que los ciudadanos «pueden entenderse a s{ mis-
mos conjuntamente como autores de aquellas leyes a las que se someten como des-
tinatarios» (Habermas, 1998: 69). Es por ello por lo que el ejercicio de la libertad
de expresiéon como derecho fundamental estd intimamente conectado con el prin-
cipio de soberanfa popular (Weinsten, 2011: 498. En el mismo sentido, STC
6/1981, de 16 de marzo, FJ 3). Sin pluralismo politico (arts. 1.1 y 6 CE) no hay
democracia y sin libertad de expresién no puede haber pluralismo politico.

El Tribunal Constitucional (TC) ha puesto particular énfasis en esta ver-
tiente objetiva del derecho fundamental a la libertad de expresién como garantia
institucional del funcionamiento del sistema democritico, en cuanto instru-
mento indispensable para la formacién de una opinién publica libre que, a su vez,
constituye un pilar maestro en el edificio del Estado democritico?.

Esta concepcidn de la libertad de expresién y de su fundamentacién propor-
ciona una gran amplitud a su objeto de proteccién, de manera que muchas expec-
tativas de conducta quedarfan incluidas dentro del dmbito de garantia
iusfundamental, ya que el «cauce para el intercambio de ideas y opiniones» habrd
de ser «lo suficientemente generoso como para que pueda desenvolverse sin
angostura; esto es, sin timidez y sin temor»’. Al mismo tiempo, sin embargo,
este acento en el libre intercambio de ideas que contribuye a la formacién de una
opinién pablica libre parece privilegiar la proteccién del discurso politico frente
a otro tipo de expresiones, como la artistica, literaria, cientifica o técnica, que
podrian disponer de un distinto dmbito de proteccién, en cuanto que meras
subespecies de la libertad de expresién®. Y, a su vez, de esta fundamentacién de
la libertad de expresién en el intercambio de ideas (STC 192/2020, de 17 de

2 SSTC 12/1982, de 31 de marzo, FJ 3; 159/1986, de 16 de diciembre, EJ 6; 20/1990, de 15 de
febrero, FJ 4; 105/1990, de 6 de junio, FJ 4; 85/1992, de 8 de junio, FJ 4; 41/2001, de 11 de abril, FJ 4;
50/2010, de 4 de octubre, FJ 5, 0 177/2015, de 22 de julio, FJ 2, entre otras.

3 SSTC 177/2015, de 22 de julio, FJ 2; 9/2007, de 15 de enero, FJ 4, y 50/2010, de 4 de octubre, FJ 7.

4 Garcfa Rubio, 2014: 409-414. Tampoco el Tribunal Europeo de Derechos Humanos (TEDH) se ha
podido sustraer a esta proteccién cualificada del discurso politico frente a otro tipo de expresiones, como la
artistica, en las sentencias Otto-Preminger-Institute contra Austria, de 20 de septiembre de 1994 y Wingrove con-
tra Reino Unido, de 25 de noviembre de 1996. En la primera de las sentencias, el TEDH estimé que la prohi-
bicién de la emisién y el secuestro de la pelicula Das Liebeskonzil no constitufa una vulneracién del art. 10
(libertad de expresién) del Convenio para la Proteccién de los Derechos Humanos y de las Libertades Funda-
mentales (CEDH) y, en cambio, podia justificarse en la lesién de su art. 9 (libertad religiosa), en la medida
que las imdgenes denigratorias de Dios, Jests y la Virgen contenidas en la cinta dafiaban los sentimientos reli-
giosos de los creyentes catédlicos. En la segunda, y en idéntica linea argumental, el TEDH consideré que la no
concesién por las autoridades britdnicas de la licencia para la exhibicién y comercializacién del film titulado
Visions of Ecstasy no representaba una injerencia ilegitima en la libertad de expresién (art. 10 CEDH). Por el
contrario, —sostuvo el Tribunal— las visiones eréticas experimentadas por Santa Teresa de Avila en sus éxta-
sis religiosos que contenfa la pelicula lesionaban los sentimientos religiosos de los creyentes y justificaba la
prohibicién de su distribucién y emisién. Bien es cierto, no obstante, que en ambos casos no habfa habido
tutela penal de los sentimientos religiosos por parte de las autoridades nacionales, que no habfan impuesto

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 387

diciembre, FFJJ 3, 4) parece seguirse también una proteccién cualificada de las
expresiones de ideas frente a las opiniones sobre creencias, y asi, vale decir, del
discurso politico frente al discurso antirreligioso.

1. Ideas vs. creencias: discurso politico y expresiones antirreligiosas

Este valor objetivo de la libertad de expresiéon como vehiculo indispensable
para la formacién de una opinién piblica libre, a su vez imprescindible para el fun-
cionamiento del Estado democrético, conforma un auténtico principio superior del
ordenamiento juridico que fundamenta el orden politico y la paz social (art. 10.1
CE). Y supone también un mandato de optimizacién a los poderes piblicos, que
deberédn actualizar el contenido normativo del derecho fundamental a la libertad de
expresion [art. 20.1 a) CE} de manera que permita su maximo desarrollo’, de modo
que todas aquellas expectativas de conducta que en principio se correspondan con
la definici6n abstracta contenida en la norma que contiene el derecho fundamental
serdn merecedoras de proteccién. Esta fuerza expansiva del derecho de acuerdo con
su dimensién objetiva y el mandato de optimizacién que lleva aparejado ha de
tenerse en cuenta, por tanto, en la labor de delimitacién del mismo.

Asumiendo esta vertiente institucional de la libertad de expresién, el TEDH
proclamaba ya en Handyside contra Reino Unido que esta ampara no sélo «las infor-
maciones o ideas que son favorablemente recibidas o consideradas como inofensi-
vas o indiferentes, sino también para aquellas que chocan, inquietan u ofenden al
Estado o a una fraccién cualquiera de la poblacién. Tales son las demandas del
pluralismo, la tolerancia y el espiritu de apertura, sin las cuales no existe una
“sociedad democratica”». (STEDH, caso Handyside c. Reino Unido, de 7 de diciem-
bre de 1976, § 49).

Esta concepcién de la libertad de expresién como fundamento esencial de la
sociedad democrdtica induce al Tribunal a concluir que «toda formalidad, condi-
cidn, restriccién o sancién impuesta en la materia debe ser proporcionada al obje-
tivo legitimo que se persigue» (STEDH, caso Handyside c. Reino Unido, de 7 de
diciembre de 1976, § 49). Y elabora un test para juzgar la convencionalidad de
las posibles injerencias de las autoridades nacionales en la libertad de expresién.
En primer lugar, la restriccién ha de estar prevista en la ley. Ha de estar justifi-
cada, en segundo lugar, en una finalidad legitima. En tercer lugar, ha de ser nece-
saria en una sociedad democritica y, por dltimo, debe ser proporcionada a la
finalidad legitima perseguida (STEDH, caso Handyside c. Reino Unido, de 7 de
diciembre de 1976, §§ 44-45-46-52-53-54-55-56y 58).

sanciones penales a los autores de ambas peliculas, sino que se habfan limitado a impedir su exhibicién. (Vid.
Vizquez Alonso, 2016: 328-331).

5 SSTC 157/1996, de 15 de octubre, FJ 5; 136/1999, de 20 de julio, FJ 13; 39/2005, de 28 de febrero,
FJ 2,y ATC 231/2006, de 3 de julio.

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



388 VICENTE A. SANJURJO RIVO

El riesgo, sin embargo, de la fundamentacién exclusiva de la libertad de
expresién como garantia institucional del sistema democrdtico es incurrir en su
funcionalizacién (Solozébal Echavarria, 1988: 144-146). Unicamente aquellas
expresiones, con independencia de su cauce de transmisién, que contribuyan a la
formacién de una opinién puablica libre gozardn de la cobertura de la norma ius-
fundamental. O, dicho de otro modo, el mensaje politico, aquel que, aun en un
sentido muy amplio, concierna a la autoorganizacién politica de la sociedad, que-
dard indubitadamente cubierto por la libertad de expresién, mientras que, por el
contrario, otro tipo de mensajes podria quedar excluido de su proteccién.

Ante este riesgo parece sucumbir el TEDH cuando, con relacién al ejercicio
de la libertad de expresion, distingue si su objeto consiste en opiniones, en sentido
amplio, sobre creencias, o bien en opiniones sobre ideas. En otras palabras, el Tri-
bunal europeo discrimina entre la expresién de pensamientos, opiniones o juicios
politicos y aquellos otros vertidos acerca de la religiéon (Bustos Gisbert, 2005:
554; Solar Cayén, 2009: 897-898). En este segundo caso, y a diferencia de lo que
acaecerfa con el mensaje politico, cuando la manifestacion, por cualquier medio,
de opiniones acerca de la religién y sus dogmas pudiese dafiar los sentimientos
religiosos de terceros, los Estados dispondrdn de un mayor margen de apreciacién®
a fin de poder restringirlos’. As{ pues, la operacién de delimitacién del derecho
fundamental a la libertad de expresién producird un resultado distinto segin
tenga por objeto un mensaje politico o uno de naturaleza religiosa. La restriccién,
conforme al ensanchado margen de apreciacién nacional, del juicio de valor, emi-
tido por el medio que fuese, acerca de la religién, que pudiese ofender los senti-
mientos religiosos de quienes la profesan, podria constituir una injerencia legitima
en el dmbito de proteccién de la libertad de expresién. No asf, en cambio, el juicio
politico que contenga ideas que choquen, inquieten u ofendan (schocking ideas),
que quedaria amparado en cualquier caso por la libertad de expresién. De todo ello
parece inferirse sin demasiada dificultad que la religién (las creencias) gozarfa de
una proteccién cualificada®, del mismo modo que la disfrutarian también los sen-
timientos religiosos frente a cualquier otro tipo de sentimientos.

Sin embargo, este mismo fundamento de la libertad de expresién como
garantia institucional de la democracia no impedird al Tribunal dar un giro en su

6 Este distinto —por mds holgado— margen de apreciacién de las autoridades estatales respecto a
expresiones relativas a cuestiones morales fue objeto de critica en el apartado 6 de la opinién disidente del juez
Lohmus en Wingrove contra Reino Unido (STEDH caso Wingrove c. Reino Unido, de 25 de noviembre de 1996).
Este especial margen de apreciacién de los Estados tratarfa de paliar la ausencia de un estdndar comiin europeo
acerca de cuestiones morales y religiosas.

7 SSTEDH, Otto-Preminger-Institut contra Austria, de 20 de septiembre de 1994, §§ 47, 49 y 50; Win-
grove contra el Reino Unido, de 25 de noviembre de 1996, §§ 48, 58 y 64; LA. contra Turquia, de 13 de septiem-
bre de 2005, §§ 24, 25.

8 Lo que fue objeto de critica por los jueces Costa, Cabral Barreto y Jungwiert, segtn se desprende de
su opinién disidente en la STEDH caso LA. contra Turquia, de 13 de septiembre de 2005, en la que instaban
a revisar la linea jurisprudencial seguida por el Tribunal en esta materia.

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 389

orientacion jurisprudencial. Aun cuando el TEDH estima que los sentimientos
religiosos constituyen un limite a la libertad de expresién, reduce su capacidad
limitadora y, en consecuencia, también el margen de apreciacién de los Estados®.
No obstante, este cambio de orientacién debe tomarse con cierta cautela. En pri-
mer lugar, porque se trata de casos en los que el objeto de litigio estd, en térmi-
nos generales, vinculado a la libertad de opinién y no tanto a la de expresién
artistica como suced{a, sobre todo, en Ozto-Preminger-Institut y en Wingrove (Viz-
quez Alonso, 2016: 330-331). En segundo lugar, porque el TEDH, aun cuando
reduce el margen de apreciacién de los Estados con relacién a las expresiones que
ataflen a la moral y a la religién, admite que es distinto —mads amplio— respecto
al que aquellos disponen con relacién a otro tipo de expresiones'. Y, en tercer
lugar, porque el Tribunal parece retomar la anterior linea jurisprudencial en E.S.
contra Austria, de 25 de octubre de 2018

2. El mensaje beligerante con la religién como objeto de la libertad de
expresion

Una primera cuestion por dilucidar es si el mensaje critico, hostil, o incluso
el discurso provocativo o la expresién del tipo que sea —<creativa, artistica, lite-
raria, etc.— que hace burla, chanza o sdtira de la religién y de sus dogmas estd
protegido por la libertad religiosa y, en su caso, por la libertad de expresion.

La libertad religiosa y de culto de los individuos y las comunidades com-
prende el derecho a profesar las creencias religiosas que libremente se elija o, por
el contrario, a no profesar ninguna; a cambiar de confesién o abandonar la que se
tenfa, y a manifestar libremente las propias creencias religiosas o la ausencia de
estas {arts. 16 CE y 2. a) Ley Orgénica 7/1980, de 5 de julio, de Libertad Religiosa
(LOLR)}. Asf pues, la expresion critica, beligerante o provocativa respecto de una
determinada religi6n, de varias o de todas ellas, podria estar amparada en el dere-
cho a no profesar ninguna de ellas y a manifestar la ausencia de creencias religiosas,
o incluso en el derecho a cambiar de confesién o abandonar la que se tenfa.

El derecho a manifestar, con inmunidad de coaccidn, las propias creencias
religiosas o la ausencia de ellas guarda una evidente conexién con la libertad de
expresion. Esa libre manifestacién o expresion de las propias convicciones religio-
sas o, por el contrario, de su completa ausencia, constituird en algunos casos un
pleno ejercicio del derecho a la libertad religiosa con una clara proyeccién en la

9 SSTEDH Giniewski contra Francia, de 31 de enero de 2006, §§ 51-53 'y 55; Aydin Tatlav contra Tur-
quia, de 2 de mayo de 2006, §§ 21, 22, 28, 30 y 31; Klein contra Eslovaquia, de 31 de octubre de 2006, §§ 47,
52y 54; Sekmadienis Ltd. contra Lituania, de 30 de enero de 2018, §§ 81 y 83.

10 STEDH Ginzewski: contra Francia, de 31 de enero de 2006, § 44.

11 Sobre esta evolucién jurisprudencial del TEDH véase Presno Linera (2019: 25-29), Valero Heredia
(2017: 326-330) y Pérez-Madrid (2009: 23-25).

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



390 VICENTE A. SANJURJO RIVO

libertad de expresion, pero sin desbordar el dmbito de proteccién propio de la
libertad religiosa. Piénsese, por ejemplo, en los distintos puntos de vista, incluso
criticos, respecto a diversos aspectos de una o de varias religiones expresados en
un debate teolégico o en una accién de captacién de prosélitos de una determi-
nada fe religiosa o en el seno de una asociacién de seguidores de una determinada
confesién religiosa.

En otros supuestos, en cambio, y son los que aqui ahora interesan, esa expre-
sién critica o provocativa o incluso soez acerca de la religion constituye, cierta-
mente, un ejercicio de la libertad religiosa con una proyeccién en la libertad de
expresion que, sin embargo, desborda a aquella para de ese modo constituir tam-
bién pleno ejercicio de la libertad de expresién. En este tipo de casos se produce
una aproximacién a la religién y al fenémeno religioso que entronca con su caric-
ter intrinsecamente social. Desde esta perspectiva, la religién es una institucién
social (Herrera Gémez, 2004: 53-54), en la medida en que contiene un complejo
normativo que tiene por objeto regular los comportamientos de los individuos en
aspectos que tienen también un impacto o relevancia social. Ademds de una deter-
minada fe o dogma, los individuos que profesan una concreta religién comparten
también algunas pautas de conducta que tienen proyeccién social. En este sentido,
la religién actia como un potente catalizador de la cohesién de grupos y, por
extension, de la cohesién social, ya que conforma grupos de individuos que com-
parten «unas mismas ideas, creencias, dogmas, formas de vida y modos de com-
prender la existencia» (Gonzdlez Uriel, 2018: 9). En tltima instancia, la religién
es una cosmovisién compartida por un grupo de individuos. El discurso antirreli-
gioso, en tanto que expresién critica de esa cosmovision, tiene una indudable
dimensién social o, si se prefiere, una naturaleza politico-social (Scolnicov, 2016:
3; Alcécer Guirao, 2017: 19, y, del mismo autor, 2019: 31, 34-35). Tiene relevan-
cia social, y también politica, en cuanto que pone el punto de mira de su critica en
una determinada concepcién de vida en sociedad. Esta confluencia entre lo reli-
gioso y lo politico-social explica, a fin de cuentas, la conexién entre la libertad reli-
giosay la libertad ideoldgica, pues ambas, en su dimensién positiva, dan cobertura
respectivamente a la libertad de creencias y de pensamiento de los individuos, lo
que, en definitiva, garantiza el pluralismo politico en cuanto valor superior del
ordenamiento juridico del Estado social y democrético de derecho (art. 1.1 CE).

De forma anédloga, cuando un ministro de culto expresa en un acto religioso,
entre fieles, su interpretacién o su parecer respecto a determinados dogmas de su
fe y su incidencia en el modus vivendi de la comunidad religiosa, estarfa ejerciendo
el derecho individual de cualquier persona a manifestar libremente sus propias
creencias religiosas'?, asi como también, en su dimensién comunitaria, y

12 Art. 16.1 CE;art. 2.1 2) LOLR; art. 18 de la Declaracién Universal de Derechos Humanos (DUDH);
arts. 18 y 27 del Pacto Internacional de Derechos Civiles y Politicos (PIDCP); art. 9 del CEDH; y art. 10 de
la Carta de los Derechos Fundamentales de la Unién Europea (CDFUE), en conexién con el art. 10.2 CE.

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 391

juntamente con los fieles congregados, el derecho de libertad de culto'’. No obs-
tante, dada su condicién de ministro de culto o persona cualificada de una deter-
minada confesién, concurrirfa también en este caso el derecho de las Iglesias,
Confesiones y Comunidades religiosas, una vez inscritas en el correspondiente
Registro publico, a divulgar y propagar su propio credo (arts. 5 y 2.2 LOLR).
Estas podrin ejercer este derecho no solamente con una finalidad de adoctrina-
miento de sus propios fieles, sino también con la intencién de ganar nuevos adep-
tos y también de reforzar sus planteamientos frente a otros que concurren y
compiten en el seno de la sociedad. Imaginese ahora, por ejemplo, que esta hipo-
tética ceremonia religiosa es retransmitida por un medio de comunicacién o su
contenido, total o parcialmente, incorporado a las redes sociales. En este caso el
mensaje religioso ingresa en el mercado de las ideas, en el que compite con otros
mensajes tratando de consolidar o mejorar su posicién, dependiendo del grado de
implantacién social de la respectiva Iglesia o Confesién religiosa. Sin duda el
mensaje sigue siendo religioso. Pero no exclusivamente religioso. Es también un
mensaje con una evidente dimensién politica o, si se prefiere, politico-social'*. En
primer lugar, porque el emisor del mensaje —la Iglesia o Confesién religiosa—
es un sujeto de la sociedad civil, con relevancia social y productor de opinién
publica. En segundo lugar, por el contenido mismo del mensaje: el estableci-
miento de pautas de comportamiento social fundamentado en el corpus doctrinal
de una determinada religién. Y, en tercer lugar, por el debate social que suscita,
desencadenando la intervencion de otros actores sociales y politicos que patroci-
nan en ese mercado de ideas su propio mensaje con relacién, en el figurado ejem-
plo expuesto, a esa pauta de comportamiento social. As{ pues, su expresién
constituirfa una expectativa de conducta que se situarfa, prima facie, no sélo den-
tro del contorno de proteccién de la libertad religiosa sino también de la libertad
de expresién.

As{ las cosas, y desde este enfoque, no habrfa demasiadas dificultades en
incluir la expresion antirreligiosa, en cualquiera de sus modalidades —incluida
la artistica, la literaria o incluso la cientifico-técnica—, en la categorfa del men-
saje politico en sentido laxo, en la medida que aquella, en cuanto que, de un
modo u otro, con mayor o menor fortuna, implica una critica mds o menos evi-
dente o mds o menos soterrada a un determinado modelo o cosmovisién de la vida
en sociedad que toda religién propone, tendri relevancia pablica, serd de interés
general y contribuird a la formacién de la opinién puiblica. Desde esta perspec-
tiva, en consecuencia, podria cohonestarse la fundamentacién de la libertad de
expresion como garantia institucional de la democracia y la equiparacion de las

13 Art. 16.1 CE; art. 18 DUDH,; art. 18 PIDCP; art. 9 CEDH, y art. 10 CDFUE, en conexién con el
art. 10.2 CE.

14 Un planteamiento opuesto al que aquf se sostiene, tanto en relacién con el discurso antirreligioso
como con el discurso religioso con relevancia piblica, puede leerse en Martinez-Torrén (2016: 29) y Herrera
Ceballos (2018: 31), respectivamente.

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



392 VICENTE A. SANJURJO RIVO

expresiones antirreligiosas y politicas, en cuanto que expectativas de conducta
—ambas— que se incluyen en el dmbito de proteccién de la libertad de expre-
sién. Con ello se evitarfa atribuir, como ha hecho el TEDH, un distinto margen
de apreciacién a los Estados a la hora de valorar las restricciones a la libertad de
expresion segtn el tipo de mensaje, que estd en el origen, como se ha visto, de la
deficiente proteccién de la libertad de expresion artistica (Garcfa Rubio, 2014:
419-434) y, en general, de una jurisprudencia un tanto zigzagueante sobre esta
materia del Tribunal europeo.

Sin embargo, como ya se ha indicado y, por lo demds, es sabido, no es esta la
Unica fundamentacién posible de la libertad de expresién. Esta, en su configura-
cién clésica, liberal, es, sobre todo, un derecho de defensa. El sentido Gltimo de
la libertad de expresién no es garantizar la comunicacién de ideas inofensivas,
pacificas o cominmente admitidas en el seno de la sociedad. De ser asi, esa garan-
tia serfa superflua. Por el contrario, «[els la libertad del provocador, del sitiro,
del disidente politico, del hereje» (Teruel Lozano, 2018: 18). Es, antes que nada,
una libertad negativa, que proscribe cualquier injerencia en la manifestacién de
ideas y opiniones, del tipo que sean, con el dnico limite de no incurrir en difama-
ciones, vejaciones, o expresiones injuriosas o amenazantes. Desde esta perspectiva
pocas dudas ofrece que el discurso o testimonio, en cualquiera de sus modalidades
posibles, antirreligioso o critico con la religién, y manifestado dentro de los m4r-
genes apuntados, se situarfa, prima facie, dentro del dmbito de proteccién de la
libertad de expresién.

II. LA LIBERTAD DE EXPRESION Y SUS LIMITES

La expresion del discurso critico con la religién, como se ha sefialado, podrd
contenerse en algunos casos dentro del dmbito de proteccién de la libertad reli-
giosa. Sin embargo, los supuestos que aqui interesa analizar y que constituyen el
objeto de estudio de este trabajo son aquellos en los que esa critica excede el ejer-
cicio de la libertad religiosa para alcanzar también —y sobre todo— al dmbito de
proteccién de la libertad de expresion.

El ejercicio de la libertad de expresidn no estd sujeto a ningtn limite externo.
En nuestro ordenamiento juridico-constitucional no se prevé una reserva gené-
rica de limitacién de los derechos fundamentales (Bastida Freijedo e 2/., 2004:
132-133 y 139). Por el contrario, los arts. 53.1 y 81.1 CE disponen Gnicamente
una reserva de ley para la regulacién del ejercicio y desarrollo de los derechos. Y
el art. 20 CE no prevé ninguna habilitacién al legislador para crear un limite en
sentido propio o limite externo. Ahora bien, que el derecho no pueda ser limitado
no quiere decir que sea ilimitado. El propio art. 20.4 CE enumera algunos limi-
tes internos de la libertad de expresién e informacién, en concreto los derechos
reconocidos en el Titulo I de la Constitucién y, especialmente, el derecho al
honor, a la intimidad, a la propia imagen y a la proteccién de la juventud y de la

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 393

infancia®. As{ pues, el legislador —como también los jueces y tribunales y la
administracién— podrd concretar esos limites internos, pero en modo alguno
crear ex novo otros distintos'.

Por tanto, la libertad de expresién vendrd delimitada Gnicamente por sus
limites inmanentes, esto es, los que responden a la proteccién y garantia de otros
derechos u otros bienes o intereses juridicos constitucionalmente protegidos. A
fin de sefialar algunos de estos derechos o bienes juridicos constitucionales sus-
ceptibles de proteccién que podrian operar como limites internos, cabria acudir,
a efectos estrictamente hermenéuticos conforme al art. 10.2 CE (STC 36/1991,
de 14 de febrero, FJ 5), a la propia CEDH que, con relacién a la libertad de expre-
sién, prevé, entre otros, la seguridad publica y la seguridad nacional, la defensa
del orden, la proteccién de la moral y de la reputacién o de los derechos ajenos.
(art. 10.2 CEDH).

As{ pues, habrd que examinar, y a ello se dedican las pdginas que siguen, si
la proteccién de la religién y de los sentimientos religiosos de los creyentes cons-
tituyen derechos o bienes o intereses merecedores de proteccién constitucional
y, en consecuencia, con capacidad para restringir el derecho a la libertad de
expresion.

1. Proteccion de la religion y libertad de expresion: el delito de blasfemia

Una buena muestra de lo que anteriormente se apuntaba acerca del compo-
nente politico-social de la religién es precisamente la tipificacién del delito de

15 Con relacién a la libertad religiosa, no obstante, el art. 16.1 CE prevé un limite interno positivo, al
disponer que se garantiza la libertad religiosa «sin mds limitacién, en sus manifestaciones, que la necesaria
para el mantenimiento del orden publico protegido por la ley». Es decir, se trata de un limite expresamente
recogido en el enunciado de la norma constitucional que excluye de proteccién una expectativa de conducta
en principio incluida en el objeto del derecho fundamental, en este caso el ejercicio de la libertad religiosa en
su vertiente positiva, cuando aquella vulnere ese limite expreso, es decir, el orden piblico protegido por la ley.
Este limite expreso del orden publico serd concretado por el legislador en «la salvaguardia de la seguridad, de
la salud y de la moralidad publica, elementos constitutivos del orden publico protegido por la Ley en el
dmbito de una sociedad democrética» (art. 3.1 LOLR). Del propio tenor literal de la norma constitucional
parece desprenderse que en la operacién de concrecién del alcance de este 1imite los distintos operadores juri-
dicos habrin de proceder a un juicio de proporcionalidad, al apelar el art. 16.1 CE a la necesidad de la restric-
cién para preservar el orden publico, esto es, a la exigencia de necesidad o intervencién minima que, como es
sabido, junto con la exigencia de idoneidad y de proporcionalidad en sentido estricto, integra los elementos
del juicio de proporcionalidad.

16 Con caricter general entendemos por limite de un derecho fundamental la privacién de la garantia
iusfundamental a una de las posibles conductas que en principio cabria incluir en el objeto del derecho fun-
damental. Y distinguimos entre los limites externos o limites en sentido propio y los limites internos. Los
limites externos son aquellos creados por el poder ptiblico —por el legislador en el ordenamiento constitucio-
nal espafiol— habilitado expresamente para ello por la Constitucién. Los limites internos, en cambio, o vie-
nen dispuestos explicitamente por la Constitucién (los limites positivos), o bien son resultado de la coexistencia
de los derechos fundamentales entre si o con otras normas de igual rango constitucional (limites inmanentes
o 16gicos) (Bastida Freijedo er a/., 2004: 120 y ss.).

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



394 VICENTE A. SANJURJO RIVO

blasfemia. Con ella se protegia ciertamente la religién y sus dogmas. Pero tam-
bién, y sobre todo, en cuanto que la religién actda como un potente instrumento
de cohesién de los grupos que, juntamente con otros, como la lengua, una histo-
ria politica compartida, etc., constituye un fundamento de la comunidad poli-
tica, con su tipificacién se protegfa un determinado orden social y, en dltima
instancia, desde esta concepcién identitaria de la religién, al Estado confesional
(Scolnicov, 2016: 9-10; Fenwick, 2011: 484 y ss.). Ello explica, a fin de cuentas,
las restricciones impuestas a la libertad religiosa en los origenes del Estado cons-
titucional, que, a su vez, han condicionado el pleno reconocimiento de las liber-
tades ideolégica y de expresién'’. La ausencia de una completa consagracién de la
libertad religiosa lastré las libertades ideolégica y de expresién. No en vano la
pugna por el reconocimiento de la libertad religiosa y de culto actué como ver-
dadero acicate en la construccién y consolidacién del Estado constitucional
(Barrero Ortega, 2006). Asi pues, desde una perspectiva histérica, primero ven-
drfa la libertad religiosa y, una vez consagrada esta, le seguirfan las libertades
ideolégica y de expresion en toda su extension. Dicho de otro modo, solo cuando
la libertad religiosa y de culto es reconocida con todas sus consecuencias, es
entonces que las libertades ideoldgica y de expresién extienden su cobertura sobre
todas aquellas expectativas de conducta que, en abstracto, caen bajo su dmbito de
proteccién. Desde un punto de vista sistemdtico, en cambio, la libertad ideol6-
gica es el fundamento dltimo de la libertad religiosa y no al revés. Por ello mismo
el ejercicio de los derechos de libertad religiosa y de expresién no son mds que
proyecciones, al fin y al cabo, de la vertiente positiva de la libertad ideolégica.

La destipificacion del delito de blasfemia avanzé en Europa en paralelo con
el proceso de secularizacién del Estado constitucional. Sin embargo, este proceso

17 Un buen ejemplo de ello lo constituye las Cortes de Cddiz que, en uno de sus primeros decretos,
concretamente en el de 10 de noviembre de 1810, disponia en su art. I que «{tlodos los cuerpos y personas
particulares, de cualquiera condicién y estado que sean, tienen libertad de escribir, imprimir y publicar sus
ideas politicas sin necesidad de licencia, revisién o aprobacién alguna anteriores a la publicacién, bajo las res-
tricciones y responsabilidades que se expresardn en el presente decreto». Pues bien, una de tales restricciones
serfa la prevista en el art. VI del mismo decreto: «Todos los escritos sobre materias de religién quedan sujetos
a la previa censura de los ordinarios eclesidsticos, segtin lo establecido en el Concilio de Trento». Y este limi-
tado reconocimiento de las libertades de comunicacién intelectual (libertades ideoldgica, de expresion o de
imprenta) motivado por la ausencia de un pleno reconocimiento de la libertad religiosa acabé teniendo su
reflejo en el texto constitucional de 1812. En efecto, a tenor del art. 12 de la Constitucién de Cadiz, «[1}a Reli-
gién de la Nacién espafiola es y serd perpetuamente la catdlica, apostélica, romana, tnica y verdadera. La
Nacién la protege por leyes sabias y justas, y prohibe el ejercicio de cualquier otra». Es por ello por lo que,
cuando el art. 371 de la Constitucién gaditana recoge la libertad de expresién, lo hace circunscribiéndola
Gnica y exclusivamente a las ideas politicas, al modo que lo hacfa el art. I del Decreto de 10 de noviembre de
1810 precitado. Concretamente, el art. 371 rezaba como sigue: «Todos los espafioles tienen libertad de escri-
bir, imprimir y publicar sus ideas politicas sin necesidad de licencia, revisién o aprobacién alguna anterior a la
publicacién, bajo las restricciones y responsabilidad que establezcan las leyes» (cursivas nuestras). En defini-
tiva, la falta de proteccién dispensada a otras ideas o concepciones religiosas distintas de la catélica desenca-
denaba inevitablemente la ausencia de cobertura para cualquier idea politica acerca de la religién que
contraviniese los dogmas y postulados de la confesion catdlica.

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 395

se desarrolld en el espacio europeo de forma diacrénica y, ademds, la posicién de
los Estados europeos respecto a la tutela penal de la religién ha sido, en muchos
casos, indecisa y titubeante (Vdzquez Alonso, 2016: 314).

Esta tutela penal de la religién ha sido en muchas ocasiones incompatible
con un pleno reconocimiento del pluralismo religioso, ya que el delito de blas-
femia prevefa inicamente las conductas expresivas injuriosas dirigidas contra
los dogmas de la religién mayoritaria, o de la religién oficial o de Estado. Es el
caso de la tutela penal exclusiva inicialmente de la religion anglicana y poste-
riormente de las religiones cristianas en Inglaterra o de la catélica en Italia. Sin
embargo, el imparable, aunque, segin los casos, lento y tortuoso proceso de
secularizacién provocd que estos tipos penales fuesen escasamente aplicados'® y
finalmente derogados. Este fue el caso de Inglaterra, en el que el tipo evolu-
ciond hacia un delito de odio religioso con la aprobacién del Racial and Reli-
gious Hatred Act en 2006 y la derogacién en 2008" del delito de blasfemia en
Inglaterra y Gales (Sandberg y Doe, 2008); o el de Italia, que, con la participa-
cién decisiva de la Corte Constitucional?, lo hizo con la reforma de su Cédigo
Penal de 2006 hacia un tipo que tutelaba no ya la religién, sino los sentimien-
tos religiosos de los creyentes (Cianitto, 2012). Y esta fue precisamente la evo-
lucién seguida entre nosotros tras la derogacién del delito de blasfemia por el
Cédigo Penal de 1995°! y la incorporacién del delito contra los sentimientos
religiosos (art. 525 CP).

Paradé6jicamente, en el caso de la Republica de Irlanda la tipificacién por el
legislador de la blasfemia se hizo con la finalidad de garantizar el pluralismo
religioso. Es, sin duda, el de Irlanda un caso singular dentro de este panorama
general de decaimiento progresivo del delito de blasfemia en los ordenamientos
juridicos europeos. La Constitucién irlandesa establece en su art. 40.6. 1.°1. un
mandato de tipificacién de la blasfemia dirigido al legislador penal. Sin embargo,
la omisién del legislador en esta materia originé que la blasfemia subsistiese
como un delito de common law, que rige como derecho supletorio en Irlanda en
tanto no sea incompatible con la Constitucién de la Republica. Justamente esa
incompatibilidad fue la que puso de manifiesto el Tribunal Supremo irlandés,
por cuanto el common law admitia la existencia de una Iglesia de Estado y, en
consecuencia, Unicamente ofrecfa proteccién respecto a las ofensas dirigidas

18 Asi, por ejemplo, en Inglaterra, Hill y Sandberg (2009: 149).

19 Seccién 19 de la Criminal Justice and Immigration Act.

20 Sentencia de la Corte Costituzionale 508/2000, de 20 de noviembre, que declaraba la inconstitucio-
nalidad del art. 402 CP, el cual tipificaba el vilipendio de la religién del Estado.

21 Aun cuando el TC habia admitido, a nuestro juicio de manera harto discutible conforme al princi-
pio de laicidad, la compatibilidad del art. 239 del antiguo Cédigo Penal, que tipificaba el delito de blasfemia
(dejado sin contenido por el art. 2 de la L.O. 5/1988, de 9 de junio), con el art. 16.3 CE, a tenor de que el
precepto no ofrecia una tutela penal exclusiva y privilegiada del corpus dogmdtico de una determinada reli-
gién —1la catdlica—, sino que la misma habria de extenderse también a cualquier otra religién de acuerdo con
los principios y derechos reconocidos en la Constitucién (ATC 271/1984, de 9 de mayo, FJ 2).

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



396 VICENTE A. SANJURJO RIVO

contra la religién anglicana, lo cual era incompatible con la Constitucién irlan-
desa®”. Esta decisién del Tribunal Supremo desencadené que el legislador final-
mente neutralizase esta omision legislativa y aprobase «la que puede decirse que
es la dltima ley que incrimina la blasfemia aprobada en Europa» (Vdzquez
Alonso, 2016: 320).

Tampoco cercena el pluralismo religioso la tipificacién en Alemania del
delito de difamacién o ultraje de las religiones, creencias religiosas o de las Igle-
sias oficiales existentes en Alemania (art. 166 CP alemdn). En realidad, en este
precepto se advierte una cierta equiparacién entre ideas y creencias, pues el con-
tenido del injusto no sélo incluye, segtin se acaba de sefialar, el escarnio de las
religiones o de las Iglesias, sino también de las distintas cosmovisiones de los ciu-
dadanos y de sus asociaciones de cardcter ideolégico. Asi pues, mds que en un
residuo del Estado confesional, este precepto hunde sus raices en las particulares,
y de sobra conocidas, razones histéricas relacionadas con el triunfo en Alemania
del nazismo y del pensamiento antisemita. Y, por ello, el bien juridico protegido
no es en este caso la proteccién de los dogmas religiosos, de las confesiones reli-
giosas o de los sentimientos religiosos de los ciudadanos, sino la paz social. En
Gltima instancia, se tratarfa de un instrumento punitivo al servicio del Estado
para preservar el pluralismo politico-religioso y defenderse de aquellos discursos
que pretenden socavarlo.

Asf{ pues, la punicién de las conductas expresivas injuriosas de la religién
o las Iglesias no es necesariamente incompatible con la existencia de un Estado
aconfesional ni con el pluralismo religioso. En términos generales, sin embargo,
histéricamente la limitada aplicacién de este tipo penal y su progresiva dero-
gacién estd asociada al paulatino proceso de secularizacién del Estado confesio-
nal y a la plena garantia del pluralismo religioso. En efecto, el pleno
reconocimiento del pluralismo religioso no obsta la tipificacién de la blasfe-
mia, si bien, tal y como sefialaba el juez Frankfurter en su voto particular con-
currente al que se unieron los jueces Jackson y Burton en Joseph Burstyn, Inc. v.
Wilson, un acentuado pluralismo religioso como el existente en los EE. UU.
hace de lo sacrilego un concepto demasiado amplio y difuso como para ser juri-
dicamente Gtil?®. Y con esta gradual destipificacién de la blasfemia en Europa®*
se abria paso también la libertad de expresién como libertad negativa, esto es,

22 Irish Supreme Court, Corway v. Independent Newspapers, 30th July, 1999, pérrs. 13-38, en especial
36-38.

23 Joseph Burstyn, Inc. v. Wilson, 343 U.S. 495 (1952), 507-540.

24 Auspiciada también por instrumentos de sof law como la Resolucién 1510 (2006) de la Asamblea
Parlamentaria del Consejo de Europa: Libertad de expresion y respeto a las creencias religiosas; la Recomendacién
1805 (2007) de la Asamblea Parlamentaria del Consejo de Europa: Blasfemia, insultos religiosos y discurso del odio
contra las personas por razin de su religion, o el Informe de la Comisién de Venecia adoptado en su 76.* sesién
plenaria (17-18 de octubre de 2008): Informe sobre la relacion entre la libertad de expresion y la libertad religiosa: el
asunto de la regulacion y persecucion de la blasfemia, el insulto religioso y la incitacidn al odio religioso (§§ 59-64). Dis-
ponible en http://www.venice.coe.int/webforms/documents/?pdf=CDL-AD(2008)026-¢

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415


http://www.venice.coe.int/webforms/documents/?pdf=CDL-AD(2008)026-e

DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 397

como inmunidad de coaccién de los individuos con relacién a la utilizacién de
expresiones, del tipo que sean, provocativas, indecorosas, obscenas, irreveren-
tes o subversivas.

2. La reformulacién del injusto del delito de blasfemia: la proteccién de los
sentimientos religiosos de los creyentes

Sin embargo, como ya se ha tenido ocasién de sefialar, el delito de blasfe-
mia ha ido, en general, desapareciendo progresivamente de la escena al tiempo
que la ha venido a ocupar la tipificacién de las ofensas contra los sentimientos
religiosos. Y esto también ha sucedido entre nosotros con la tipificacidén, tras la
reforma del Cédigo Penal de 1995, del escarnio de los dogmas o ritos de una
religién o la vejacion de quienes los profesan o practican con el especifico dnimo
de ofender sus sentimientos religiosos (art. 525 CP). El principal aspecto pro-
blemdtico de la configuracién de este tipo penal desde el punto de vista de la
limitacién del derecho fundamental a la libertad de expresién lo constituye, a
nuestro juicio, la cuestién de si los sentimientos religiosos, aparte los proble-
mas que suscita como bien juridico protegido, pueden actuar como un limite
interno o inmanente a la libertad de expresion, tal y como el legislador penal lo
ha concretado en el precepto indicado. A ahondar en ello se dedican las paginas
que siguen.

2.1. Los sentimientos veligiosos como bien juridico protegido

El art. 209 del antiguo Cédigo Penal —directo precursor del actual art. 525
CP— establecia la religion y las Iglesias como bienes juridicos protegidos. Como
se ha tenido ya ocasién de sefialar, con el proceso de secularizacién de los Estados
y la vis expansiva de la libertad de expresién como libertad negativa, tanto la una
como las otras se habfan ido de facto paulatinamente inaplicando como limites a
la libertad de expresién para terminar, finalmente, por perder esa condicién con
la progresiva y muy extendida derogacién del delito de blasfemia. De ahi que, de
modo similar a como acaece en otros casos de derecho comparado, nuestro legis-
lador penal tipificase el escarnio de la religion o la vejacién de sus fieles, pero con
el exclusivo dnimo de ofender sus sentimientos religiosos, que pasan a constituir
de este modo el bien juridico protegido del nuevo tipo penal®.

25 De hecho, con la reforma del Cédigo Penal de 1963 efectuada por la Ley 44/1971, de 15 de noviem-
bre, el bien juridico protegido con relacién al delito de profanacién (art. 208 CP) ya pasé entonces a ser los
sentimientos religiosos legalmente tutelados, que la jurisprudencia extendié también al delito de escarnio de
la religién catdlica o de confesién reconocida legalmente o de ultraje de sus dogmas o ritos (art. 209 CP). (STS
495/1981, de 8 de abril).

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



398 VICENTE A. SANJURJO RIVO

Los sentimientos religiosos, como bien juridico protegido, podrian conce-
birse como un estado de bienestar emocional que en los creyentes provoca su par-
ticular vivencia de los dogmas y ritos propios de la religién que profesan;
bienestar emocional que puede verse menoscabado por la afloracién de emociones
desagradables irrogadas por comportamientos de terceros (Roca de Agapito,
2017: 560).

Ese bienestar emocional tiene, por definicién, cardcter individual. En este
sentido, todo sentimiento religioso es un sentimiento individual. Sin embargo,
los dogmas, ritos y creencias que conforman una determinada religion tienen una
evidente dimensién social o comunitaria en la medida en que son compartidos y
vividos por una comunidad de creyentes, de suerte que tales creencias o convic-
ciones tienen también una dimensién supraindividual (Diez-Picazo, 2013: 228).
As{ pues, los sentimientos religiosos en cuanto bien juridico protegido pueden
tener un caricter individual o social (Tamarit Sumalla, 1989: 143 y ss.).

La conformacién del bien juridico protegido, ya sea como los sentimientos
religiosos individuales o bien como los sentimientos religiosos sociales, lejos de
ser balad{ tendrd importantes consecuencias en la configuracién del tipo penal.
En efecto, caso de que el bien juridico protegido se identifique con los sentimien-
tos religiosos sociales, el tipo penal que le dé cobertura serd de peligro abstracto
y de mera actividad, y el sujeto pasivo la sociedad en su conjunto o la comunidad
de fieles que profesen la religién objeto de escarnio. Y tendria ademds importan-
tes consecuencias procesales al permitir la apertura de juicio oral aun cuando sé6lo
existiese una acusacién popular (Roca de Agapito, 2017: 569). Mis alld de los
distintos problemas que suscita esta identificacién del bien juridico protegido
con los sentimientos religiosos sociales (Roca de Agapito, 2017: 566-567), hay
otro que interesa particularmente traer aqui a colacién por cuanto concierne a los
limites de los derechos fundamentales. En concreto, una configuracién de esta
naturaleza del tipo penal alejarfa excesivamente la puesta en peligro o el riesgo de
lesién del bien juridico protegido con el consiguiente adelantamiento de la
barrera punitiva, lo que entrafiarfa una restriccién desproporcionada del derecho
a la libertad de expresién con posible afectacién de su contenido esencial, al
aproximar peligrosamente estos delitos a los delitos de opinién. Con todo, un sec-
tor doctrinal defiende esta configuracién del bien juridico, en ocasiones restrin-
giéndolo a los sentimientos religiosos de la comunidad religiosa y no a los de la
sociedad en general (Morillas Cueva, 1997: 729), a la que tampoco ha sido ajena
nuestra jurisprudencia®, ni incluso tampoco el Tribunal Europeo de Derechos
Humanos”'.

26 Asi, por ejemplo, Sentencia 235/12, de 8 de junio, del Juzgado de lo Penal nim. 8 de Madrid,
FFDD 1 y 3, que absolvié finalmente a los acusados —Javier Krahe y Montserrat Ferndndez Villa— de un
delito contra los sentimientos religiosos (art. 525.1 CP), y STS 495/1981, de 8 de abril.

27 En Otto-Preminger-Institute contra Austria recuerda el Tribunal que «no puede olvidar que la religién
catdlica romana es la de la inmensa mayoria de los tiroleses. Retirando la pelicula, las autoridades austriacas han

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 399

En cambio, si se considera que son los sentimientos religiosos individuales
los que constituyen el bien juridico protegido, el tipo que recoja la conducta
tipica serd de peligro concreto y de resultado. En consecuencia, se exigird una
alteracién o un riesgo concreto de alteracién o perturbacién psiquica en un indi-
viduo o en varios. No obstante, y en virtud del cardcter fragmentario del derecho
penal, no bastard con que esa alteracién o perturbacién sentimental se traduzca
en una simple sensacién de molestia o desagrado, sino en una verdadera conmo-
cién emotiva directamente imputable a la ofensa.

En cualquier caso, el recurso a los sentimientos religiosos como bien juridico
protegido suscita no pocos problemas (Jericé Ojer, 2018: 545 y ss.; Mufioz
Conde, 2010: 853), empezando por su dificil encaje con los principios de inter-
vencién minima del derecho penal y de efectividad o utilidad de la intervencién
penal. Por su parte, la proteccién de los sentimientos religiosos conlleva una
extraordinaria vaguedad del tipo y un exacerbado subjetivismo dificilmente com-
patible con el principio de taxatividad penal (uullum crimen sine lege stricta) y de
seguridad juridica. Ademds, la proteccién de los sentimientos religiosos tendria
un sesgo discriminatorio respecto a los sentimientos de los no creyentes (Garcia
Amado, 2012). Y aun cuando se protegiesen los sentimientos de estos tltimos,
tal y como hace —de una manera un tanto artificiosa— el art. 525.2 CP, se incu-
rrirfa en una proteccién privilegiada de este tipo de sentimientos —religiosos o
arreligiosos— frente a los que pudiesen ocasionar otras creencias o convicciones,
como las de cardcter deportivo, estético, moral, ideolégico o politico, entre otras
(Garcfa Rubio, 2014: 435-436; Vives Antén y Carbonell Mateu, 2010: 760-
761). De forma aniloga, esta proteccién reforzada de este tipo de sentimientos
con relacién a cualesquiera otros guarda relacién, tal y como se ha tenido ocasiéon
de sefialar con anterioridad, con aquellas mayores restricciones a las que el TEDH
sometia el discurso antirreligioso con relacién al discurso politico por la via de
otorgar un mayor o menor margen de apreciacién a los Estados dependiendo del
tipo de discurso.

Identificado el bien juridico protegido es necesario fundamentar su tutela
penal. Los sentimientos religiosos, esto es, esa relacion subjetiva de los creyentes
con los dogmas y ritos propios de su fe que, a su vez, propicia un cierto bienestar
emocional en ellos, no constituyen por si mismos un bien o un interés juridi-
co-constitucional. Y, sin embargo, el legislador penal, al tipificar el delito de
escarnio de los dogmas o ritos de una determinada religién o la vejacién de sus
fieles con el especifico 4nimo de ofender sus sentimientos religiosos (art. 525 CP),
estarfa utilizando estos —un interés o un bien infraconstitucional— a fin de con-
cretar un limite inmanente o interno al ejercicio de un derecho fundamental, cual
es la libertad de expresidn, lo que serfa manifiestamente inconstitucional. Por

intentado [...} impedir que algunas personas se sintiesen atacadas en sus sentimientos religiosos de manera
injustificada y ofensiva». (STEDH Otto-Preminger-Institute c. Austria, de 20 de septiembre de 1994, § 56).

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



400 VICENTE A. SANJURJO RIVO

ello resulta ineludible fundamentar la proteccién penal de los sentimientos reli-
giosos en un derecho o en un bien o interés juridico-constitucional, pues solo as{
esa operacién de concrecién de un limite interno a la libertad de expresién efec-
tuada por el legislador penal podria resultar constitucional.

2.2. Sentimientos veligiosos y libertad veligiosa

El procedimiento mds frecuente por el que se lleva a cabo esta subsuncién de
los sentimientos religiosos en un derecho o interés de naturaleza constitucional y,
de ese modo, se justifica su habilitacién para operar como limite, es por la via de
interpretar que su proteccién forma parte del objeto del derecho a la libertad reli-
giosa (art. 16 CE).

Un sector de la doctrina, y en particular de la doctrina penalista, sostiene que
los sentimientos pueden ser objeto de tutela penal siempre que sean legitimos, es
decir, siempre que no sean incompatibles con el ejercicio de un derecho que le asiste
al autor o autores de la conducta presuntamente escandalosa o perturbadora que los
origina. Por esta razén el delito de blasfemia, segtin esta interpretacién, constituirfa
una limitacién ilegitima del derecho a la libertad de expresién (art. 20.1 CE) por
cuanto se fundamenta en unos supuestos sentimientos de escindalo u ofensa que en
modo alguno justifica la limitacién del derecho a expresar libremente, incluso de
forma acerba e irrespetuosa, la critica a una determinada cosmovisién, como es, en
Gltima instancia, una religion, cualquier religién. De forma andloga, la tradicional
tipificacién de ciertas conductas sexuales sobre la base de los sentimientos de escin-
dalo que podian ocasionar en un amplio sector de la poblacién no estarfa justificada
al tratarse de sentimientos ilegitimos que no constituyen un bien juridico merecedor
de proteccién. Conforme a esta visién doctrinal, sin embargo, la tipificacién de las
conductas descritas en los arts. 522 y siguientes del CP se fundamentaria en el art.
16.1 CE (derecho a la libertad religiosa y de culto) (Palomino Lozano, 2009: 539),
pues en tales preceptos lo que se vendria a prohibir es la perturbacién del pacifico
desarrollo de las manifestaciones religiosas constitucionalmente garantizadas (Gim-
bernat Ordeig, 2007: 18-21), circunstancia esta Gltima que no concurre a nuestro
juicio en el delito de escarnio de la religion (art. 525 CP)*.

28 En este sentido, resulta en nuestra opinion acertada la decisién de la mayoria en la STC 192/2020,
de 17 de diciembre, que estimd, a pesar de alguna referencia puntual y algo confusa a una presunta ofensa a
los sentimientos religiosos, que la interrupcién de una ceremonia religiosa —una misa catélica— arrojando
pasquines y gritando consignas a favor del derecho al aborto constituye una intromisién ilegitima en el dere-
cho a la libertad religiosa y de culto, en concreto, en su dimensién externa, que «se traduce en la posibilidad
de ejercicio “de aquellas actividades que constituyen manifestaciones o expresiones del fenémeno religioso,
asumido en este caso por el sujeto colectivo o comunidades” (SSTC 46/2001, de 15 de febrero, FJ 4, y
128/2001, de 4 de junio, FJ 2)» (FJ 3). Pero en este caso el tipo penal aplicado era el previsto en el art. 523
CP, que pune el impedimento o la interrupcién o la perturbacién de la celebracién de ceremonias religiosas,
y cuyo bien juridico protegido no son, como si lo son en el caso del art. 525 CP, los sentimientos religiosos

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 401

También la jurisprudencia ha venido sosteniendo este mismo criterio para
fundamentar la tipificacién de las ofensas a los sentimientos religiosos como limite
a la libertad de expresion. Asi, la ya mencionada sentencia 235/12, de 8 de junio,
del Juzgado de lo Penal nim. 8 de Madrid (caso Krahe), consideraba que en el art.
525.1 CP «{sle protege la libertad de conciencia, en su manifestacién libertad reli-
giosa, consagrada en el art. 16 de la CE». Y afiadia: «[e]n la tutela de libertad reli-
giosa el Cédigo Penal quiere proteger no solo su ejercicio material sino también
los intimos sentimientos que a la misma se asocian. No se trata de defender a un
determinado grupo religioso, sino de proteger la libertad de los individuos, reli-
giosos o laicos (ver art. 525.2), en el ejercicio de sus derechos fundamentales. Se
reconoce ademds que esta libertad religiosa se integra no sélo por la realizacién de
actos materiales que la exterioricen, sino también, y en ocasiones principalmente,
por el respeto a los sentimientos que conforman su esfera intima» (FD 3).

En esta misma direccién la STS de 25 de marzo de 1993 (ntim. de Recurso
606/1991) sefialaba, con relacién al delito de profanacién (art. 208 ACP), que
con él se otorgaba «la proteccién penal a un derecho fundamentalisimo en todo
Estado Democratico de Derecho, como es el de respeto a un sentimiento, para
algunos quizd el mds profundo y querido, como es el religioso, que justifica,
sobradamente, el que se sancionen penalmente actos tan repugnantes y gravisi-
mamente hirientes {...}». (FD 3).

Tampoco ha sido ajeno a esta orientacién el TEDH que, como ya se ha tenido
ocasion de sefalar, ha venido estimando, en una oscilante evolucién jurispruden-
cial, desde Otro-Preminger-Institut contra Austria® hasta, mis recientemente, en
E.S. contra Austria®®, que los sentimientos religiosos forman parte del contenido
protegido por la libertad de religién (art. 9 CEDH) y, en consecuencia, operan
como limite al ejercicio de la libertad de expresién en cuanto sirven a la protec-
ci6én de los derechos ajenos (art. 10.2 CEDH).

El derecho subjetivo a la libertad religiosa tiene, conforme a la doctrina del
TC, una doble dimensién: una interna y otra externa (STC 34/2011, de 28 de

de los miembros de una determinada confesién, sino su libertad religiosa y de culto (Roca de Agapito, 2017:
562; Vives Antén y Carbonell Mateu, 2010: 760). No compartimos, por tanto, la tesis sostenida por el magis-
trado Cdndido Conde-Pumpido en su voto particular a la sentencia de que no se hubiese visto en este caso
afectado el contenido de la libertad religiosa y de culto de los feligreses que asist{an a la misma. Si, en cambio,
suscribimos sus consideraciones acerca de que los subjetivos sentimientos de ofensa que los fieles hubiesen
podido sentir no constituyen el objeto del derecho a la libertad religiosa. Distinto es, y en esto también coin-
cidimos con el voto particular de este magistrado asf como con el formulado por los magistrados Juan Antonio
Xiol Rios y Maria Luisa Balaguer Callejon, que habiéndose tratado de una breve interrupcién —unos dos o
tres minutos— de la ceremonia religiosa, que no impidi6 finalmente su celebracién, su sancién penal con pena
privativa de libertad no parece que se compadezca con las pautas del principio de proporcionalidad y de frag-
mentariedad del derecho penal y, ademds, provoca un evidente e innecesario efecto desaliento. (En el mismo
sentido, aunque apartdndose con sélidos argumentos en lo relativo al principio de proporcionalidad y al posi-
ble efecto desaliento de la sancién penal, en Naranjo de la Cruz, 2021: 115-153).

29 STEDH Orto-Preminger-Institute contra Austria, de 20 de septiembre de 1994, §§ 47, 48, 50 y 56.

30 STEDH E.S. contra Austria, de 25 de octubre de 2018, §§ 41, 53 y 57.

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



402 VICENTE A. SANJURJO RIVO

marzo, FJ 3). La segunda —la externa— vendria a garantizar el «ejercicio,
inmune a toda coaccién de los poderes publicos, de aquellas actividades que cons-
tituyen manifestaciones o expresiones del fenémeno religioso» (STC 46/2001, de
15 de febrero, FJ 4). Esta vertiente externa del derecho, que tiene también una
evidente dimensién comunitaria, estarfa en Gltima instancia dirigida a garantizar
el pleno ejercicio individual del derecho a la libertad religiosa en condiciones de
igualdad. La vertiente interna del derecho, por su parte, garantizaria «la existen-
cia de un claustro intimo de creencias y, por tanto, un espacio de autodetermina-
ci6n intelectual ante el fenémeno religioso, vinculado a la propia personalidad y
dignidad individual» (STC 177/1996, de 11 de noviembre, F] 9). Si antes decia-
mos que la vertiente externa del derecho estaba conectada con el principio de
igualdad, la interna lo estard con el derecho a la intimidad que, en Gltima instan-
cia, garantiza el art. 16.2 CE al disponer que «[nladie podrd ser obligado a decla-
rar sobre su ideologfa, religién o creencias» (Garriga Dominguez, 2014: 102-103).

Con arreglo al planteamiento hasta aqui descrito, los sentimientos religiosos
integrarfan esa dimensién interna del derecho a la libertad religiosa. Conforma-
rfan ese espacio intimo vinculado a la dignidad individual y al libre desarrollo de
la personalidad (art. 10.1 CE) en el que, de forma libérrima, con absoluta inmu-
nidad de coaccién de los poderes publicos o de terceros, se forjan las propias
creencias. Este espacio intimo, preservado de cualquier injerencia externa, com-
porta que nadie puede ser obligado a declarar sobre su religién ni a nadie se le
puede imponer coactivamente o por vias indirectas una determinada creencia, lo
que incluye el proselitismo ilegitimo, es decir, aquel que otorga ventaja o mejor
estatus social a aquellos que profesan un determinado credo, asi como también
poder cambiar de confesién o abandonar la que se tenfa.

Adviértase, sin embargo, que lo que ese claustro intimo preserva son las
creencias y su proceso de gestacién, no los sentimientos que unas y otro puedan
originar en el individuo. Los sentimientos y emociones que desencadena la rela-
cién del creyente con los dogmas y ritos de su religién, y que ademds podrdn ser
de gran intensidad tanto en el sentido de provocar bienestar emocional como lo
contrario, en el caso, por ejemplo, de crisis de fe, debieran quedar, a nuestro jui-
cio, fuera del dmbito de proteccién de la libertad religiosa. Para el derecho, las
emociones que en el creyente provocan sus creencias son, o debieran serlo al
menos en nuestra opinion, irrelevantes. Probablemente no lo serdn desde el punto
de vista de la psicologia, o de la psicologia social o la sociologia en el caso de que
atendamos a los sentimientos religiosos colectivos, pero si desde el punto de vista
juridico. En este sentido, nos parece mds coherente con el objeto propio de la
libertad religiosa aquel sector doctrinal que sostiene que las ofensas a los simbo-
los o ritos no supone imponer coactivamente la asuncién de una creencia deter-
minada, ni tampoco, desde la dimensién externa del derecho, impide la prictica
de ritos o ceremonias religiosas (Lopez Guerra, 2013: 89-90, y Martinez-Torrén,
2015: 27 y 30, entre otros), de manera que tales ofensas no representarian una
intromisién ilegitima en el derecho a la libertad de creencias (Garcia Amado,

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 403

2012). Sélo se produciria esa intromisién ilegitima en el caso de que las expresio-
nes ofensivas tuviesen un componente coactivo o intimidatorio, pero en ese
supuesto ya no serfan de aplicacién los arts. 524 y 525 CP, que tipifican los deli-
tos de profanacién y escarnio en ofensa de los sentimientos religiosos respectiva-
mente, sino los dos preceptos anteriores (Alcdcer Guirao, 2019: 9).

Asi pues, la libertad religiosa garantizard la inmunidad de las creencias res-
pecto a la coaccién de los poderes publicos y de terceros, pero no su indemnidad
frente a la critica. En otras palabras, no dard cobertura a un pretendido derecho a
no sentirse ofendido con relacién a las propias creencias (Alcdcer Guirao, 2019:
10 y 28; Garcia Rubio, 2014: 415, 437 y 447). Si retomamos ahora el parale-
lismo entre ideas y creencias, entre discurso politico y religioso, al que antes
hacfamos referencia, se podrd apreciar una cierta analogia entre la dimensién
negativa de la libertad ideoldgica y la dimensién interna de la libertad religiosa.
Aquella, como esta, también es un dmbito privativo en el que se constituye la
voluntad individual de manera auténoma y sin injerencias externas no consenti-
das, y guarda también una evidente conexién con la dignidad personal y el libre
desarrollo de la personalidad. Protege, por tanto, frente a cualquier intromisién
ilegitima o frente a cualquier agresion externa. Pero esa inmunidad de coaccién
lo es respecto de las ideas y su alumbramiento, no respecto de los sentimientos
que esas mismas ideas suscitan. La libertad ideoldgica no comprende un sedicente
derecho a no sentirse ofendido con relacién a las propias ideas. Si asf fuese, al pro-
yectarse o exteriorizarse en otras libertades, derechos fundamentales o deberes
constitucionales, como por ejemplo la libertad de expresion, los derechos de reu-
nién y manifestacién o participacién, entre otros, quedarfan estos entonces en
buena medida vaciados de contenido al cercenar el libre intercambio de ideas, en
cuanto que este vendria limitado no sélo por la concurrencia con otros derechos,
bienes o intereses juridico-constitucionales, sino también por el sentimiento de
bienestar emocional que la adhesién a las propias convicciones provoca en cada
individuo. Una vez mds, y como sefialdbamos con relacién a las creencias, la
inmunidad de coaccién es con relacién a las ideas que, en cambio, como las creen-
cias, deben ser permeables a la critica, incluso a la critica ofensiva, dentro natu-
ralmente de ciertos limites, y al margen de los sentimientos que dicha critica en
su caso pueda hacer aflorar (Naranjo de la Cruz, 2021: 91-92).

En este sentido parece mds concorde con el contenido del CEDH vy con la
propia jurisprudencia del TEDH en materia de libertad de expresién la opinién
disidente comin de la jueza Palm y los jueces Pekkanen y Makarczyk en Otro Pre-
minger Institut contra Austria®', en la que advertian que el «Convenio no garantiza
explicitamente el derecho a la proteccién de los sentimientos religiosos». Y afia-
dfan: «Mds exactamente, tal derecho no puede derivarse del derecho a la libertad
religiosa, que, en realidad, incluye un derecho a expresar puntos de vista que

31 STEDH Otto-Preminger-Institute contra Austria, de 20 de septiembre de 1994.

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



404 VICENTE A. SANJURJO RIVO

critiquen las opiniones religiosas ajenas». Este planteamiento serd mds adelante
adoptado por la mayoria en Klein contra Eslovaguia®®, donde el TEDH sostendré
que la critica que pudiese ofender los sentimientos religiosos, incluso los de una
parte muy significativa de la poblacién eslovaca, no interfiere, sin embargo, con
el derecho de los creyentes a expresar y ejercer su religién y, en consecuencia, no
puede constatarse una interferencia con el derecho de otras personas a la libertad
religiosa.

Asi las cosas, no parece que pueda desprenderse del CEDH o de nuestra
Norma Fundamental un supuesto derecho a preservar los sentimientos religiosos
de las ofensas a los dogmas y ritos religiosos como objeto de la libertad religiosa
(Presno Linera, 2019: 28), de modo que, a nuestro juicio, no podrian ser emplea-
dos para concretar un limite interno a la libertad de expresién por la via de con-
siderar que tales sentimientos caen dentro del perimetro de proteccién propio del
derecho a la libertad religiosa.

2.3. Identidad religiosa: identidad cultural e identidad personal
2.3.1. Dignidad y sentimientos religiosos

Otra via para justificar el ius puniendi con relacién a las ofensas a los senti-
mientos religiosos es considerar que su proteccién penal ha de fundamentarse en
la dignidad que reviste la relacién entre la persona y los dogmas, creencias y ritos
a los que se adhiere y que impregnan de manera experiencial su existencia, como
individuo y también en comunién con otros que comparten la misma fe. Desde
este planteamiento, «cualquier escarnio intencionado y grave de las creencias, del
culto o de la moral de una Confesién para ofender dichos sentimientos, ha de ser
considerado como antijuridico, porque la proteccién de los sentimientos religio-
sos frente al insulto es equivalente a un trato indigno o denigrante» (Carrillo
Donaire, 2015: 239). As{ pues, desde esta perspectiva, la tutela penal de los sen-
timientos religiosos no se justifica con relacién al «reconocimiento emotivo con
esta o aquella explicacién trascendente de la vida, sino a la dignidad de la relacién
entre la persona y unos valores» (Pérez-Madrid, 2009: 24).

Esa relacién subjetiva del creyente con los simbolos y ritos de su fe con los
que se identifica, y que estd en la rafz de los sentimientos religiosos a los que se
pretende proteger, genera también un vinculo supraindividual que, como ya se
ha sefialado, provee de identidad al grupo y lo cohesiona frente a otros. La iden-
tidad religiosa, en este sentido, serfa una forma de identidad cultural, mucho mds
fuerte e intensa en ocasiones que otro tipo de identidades culturales, como la
nacionalidad o la etnia, por ejemplo. El primer problema que suscita esta

32 STEDH Klein contra Eslovaquia, de 31 de octubre de 2006, §§ 52 y 54.

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 405

proteccién de los sentimientos religiosos como una extension de la dignidad per-
sonal es la necesidad de considerar la identidad cultural religiosa como identidad
personal. Se arguye en este sentido que la pertenencia a una determinada cultura
no s6lo condiciona la cosmovisién particular del individuo, sino que también el
reconocimiento o la opinién que en los demds suscite esa cultura afectard a la dig-
nidad y autoestima de sus miembros (Taylor, 2003: 43-45). Esta vinculacién
entre identidad cultural y dignidad personal supondrd que «las ofensas a los sim-
bolos culturales del grupo de pertenencia [...} implicard un dao a la dignidad
personal de sus miembros» (Alcdcer Guirao, 2019: 11, cursivas en el original).

Sin embargo, la identidad religiosa, a diferencia de la raza o el sexo, no tiene
una base biol6gica o genética, sino que es, pese a todos los condicionamientos
sociales y culturales, adquirida y ejercida libremente por sus miembros. Cabrfa,
pues, distinguir entre aquellos atributos identificativos de un grupo de cardcter
genético o bioldgico, que les vienen dados a sus miembros y que, por tanto, no
pueden ser elegidos por ellos, y aquellos otros vinculos convencionales o cultura-
les que, por el contrario, son susceptibles de adhesién voluntaria, reflexién critica
y, en su caso, de separacién o abandono o sustitucién por otros. Visto asi, el dis-
curso ofensivo dirigido contra esos atributos constitutivos de la persona —el
sexo, el color de la piel, una minusvalia, etc.— serd mds lesivo y, por tanto, mere-
cedor de un mayor reproche que aquel otro orientado contra las creencias y con-
vicciones religiosas personales, pues mientras que en el primer caso el individuo
no puede desprenderse de esas condiciones objeto de ofensa, en el segundo, en
cambio, al menos conceptualmente, la persona s{ podria desligarse de sus creen-
cias. As{ pues, la carga ofensiva serd mayor y mas grave cuando se dirija contra lo
que uno es que cuando lo haga contra lo que uno cree (Alcicer Guirao, 2017: 5-6,
14-15; del mismo autor, 2019: 12-13; Ash, 2016: 255). En cambio, para quienes
sostienen que las convicciones religiosas son un elemento constitutivo e indisolu-
ble de la persona, de suerte que la identidad religiosa conformarfa también la
identidad personal, vinculada a la dignidad, lo que uno cree es, al fin y al cabo,
también lo que uno es.

Ahora bien, la tesis de que los vinculos identitarios religiosos estdn conecta-
dos con la identidad personal y la dignidad puede sostenerse inicamente desde el
punto de vista interno de la propia confesién religiosa o comunidad de creyentes.
Desde este enfoque, la experiencia religiosa serfa subjetivamente de tal intensi-
dad que caracterizarfa también la identidad personal del individuo. Otra cosa es
que esta perspectiva sea la mds apropiada para disefiar una politica criminal racio-
nal y coherente. Todo parece indicar, por el contrario, que los principios y funda-
mentos del Estado liberal y democritico aconsejan, o mejor, exigen elevar el foco
y adoptar una perspectiva externa a las propias comunidades religiosas, es decir,
y, en definitiva, adoptar un punto de vista aconfesional. Desde este dngulo, los
vinculos identitarios religiosos podrin ser, en su caso, mds intensos que los sur-
gidos de otras identidades culturales, como los ideblogos o nacionales, pero no
disponer de una mayor proteccién o de una garantia privilegiada (Alcicer Guirao,

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



406 VICENTE A. SANJURJO RIVO

2019: 13-14; Naranjo de la Cruz, 2021: 97). Y, en cualquier caso, esta tGltima
interpretacién —la identidad religiosa entendida como identidad netamente cul-
tural— parece ser la orientacién que sigue el legislador orgdnico en congruencia
con esos fundamentos del Estado democrdtico, al disponer que la libertad reli-
giosa y de culto garantizada por la Constitucién comprende el derecho de toda
persona a «[plrofesar las creencias religiosas que libremente elija o no profesar
ninguna; cambiar de confesién o abandonar la que tenfa{...}» {art. 2.1.a) LOLR].

No obstante, no todo discurso ofensivo contra lo que uno es merecerd repro-
che penal por suponer menoscabo de la dignidad personal. No todo discurso
sexista, racista u homofébico, por poner por caso, serd siempre e incondicional-
mente merecedor de sancién penal, so pena de convertir la dignidad en una suerte
de “superlimite” de la libertad de expresién (Teruel Lozano, 2018: 27). Lo serd,
en cambio, cuando, por el contexto en el que tales expresiones racistas, sexistas u
homof6bicas se hayan producido, constituyan discursos de odio que inciten a la
discriminacién o a la violencia contra estos grupos o los difamen, de suerte tal
que pongan en riesgo de lesién evidente y alcamente probable y de forma inmi-
nente no ya la dignidad, que también, sino la igualdad y la seguridad de los gru-
pos afectados, que serfan los bienes juridicos protegidos con la tipificacién de las
expresiones de odio (art. 510 CP) (Portilla Contreras, 2016: 364-365).

Conviene recordar, al respecto, que, en nuestro ordenamiento juridico-cons-
titucional, a diferencia de otros como el alemdn, la cldusula general de la digni-
dad humana (art. 10.1 CE) no contiene propiamente un derecho fundamental,
sino un principio que apunta a uno de los fines que debe perseguir el Estado
social y democritico de derecho y en el que fundamenta su legitimidad. Por ello,
aun cuando se pueda utilizar como un limite a las posibles limitaciones que, en
su caso, se pudiesen establecer en el disfrute de derechos individuales (STC
120/1990, de 27 de junio, FJ 4), en ocasiones, y en lo que aqui ahora interesa,
expresamente se ha declarado su incapacidad por si misma para limitarlos .
Opera, a partir de un entendimiento sobre todo material o sustantivo de dicha
cldusula por la jurisprudencia constitucional, aportando «criterios para la impo-
sicién o la interdiccién de determinados contenidos en reglas y actos juridicos»
(Jiménez Campo, 2018: 217), y también como criterio interpretativo que, en su
caso, se podria utilizar para reforzar una pretensién basada en otro precepto cons-
titucional (SSTC 120/1990, de 27 de junio, EJ 4, y 91/2000, de 30 de marzo,
FFJJ 7, 8 y 14, entre otras). Tal vez por ello se ha tratado, como veremos breve-
mente a continuacién, basar la tipificacién de las ofensas a los sentimientos reli-
giosos en una presunta lesién del derecho al honor con fundamento en la dignidad

33 Asi, STC 235/2007, de 7 de noviembre, sobre negacién o justificacién de los delitos de genocidio:
«[...} nuestro ordenamiento constitucional no permite la tipificacién como delito de la mera transmisién de
ideas, ni siquiera en los casos en que se trate de ideas execrables por resultar contrarias a la dignidad humana»

(FJ 6).

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 407

personal, esto es, en un principio que, sin ser un derecho fundamental, constituye
el fundamento de lo fundamental®*.

2.3.2. Honor y sentimientos religiosos

El planteamiento de que los sentimientos religiosos estdn vinculados al
dmbito de proteccién del derecho al honor parte también del axioma de que la
relacién del creyente con los dogmas, simbolos y ritos de su fe de la que, a su vez,
se seguirfa el surgimiento de unos sentimientos de tal naturaleza, conforma el
nucleo esencial de la personalidad, constituye la identidad personal del sujeto
ligada a la dignidad y al libre desarrollo de la personalidad (art. 10. 1 CE) y a su
integridad moral, esto es, a su honor (art. 18 CE) (Tamarit Sumalla, 1989: 197 y
ss.; Minteguia Arregui, 2006: 28-29).

El derecho al honor, que encuentra su fundamento Gltimo en la dignidad
humana, tiene por objeto la estimacién que el individuo siente por si mismo y
también la que espera de los demds. Por tanto, cabria distinguir un aspecto sub-
jetivo o interno y otro objetivo o externo con relacién al dmbito de proteccién del
derecho al honor. El primero alude al aprecio o estimacién que la persona tiene
por si misma. El segundo, en cambio, protege el prestigio, la reputacién o la fama
que cualquier individuo desea preservar frente a los demds. Este dmbito de pro-
teccién que dispensa esta dimensién externa del derecho al honor constituye un
presupuesto de la participacién del individuo en el sistema social y, en conse-
cuencia, desde esta perspectiva, lo sustancial del ataque al honor es aquello que
denigra o rebaja ante los demds (Garriga Dominguez, 2014: 104-105).

Asf las cosas, los sentimientos religiosos, en cuanto emanacién de una intima
e intensa relacién del individuo con los dogmas y ritos de la religién que profesa,
conformarian su identidad personal. Las ofensas a esos sentimientos a los que la
persona se siente apegada y con los que mantiene una honda relacién emocional
afectiva, de suerte que sentirfa como parte de su propia identidad, constituirfan
menoscabo no ya de la libertad religiosa (art. 16 CE), sino del honor (art. 18 CE),
en la medida en que afectarfa a aquella estimacién que la persona siente por s{
misma y también espera tener de los demds. La tutela penal de las ofensas a los
sentimientos religiosos (art. 525 CP) encontrarfa su fundamento, por tanto, en el
honor y no en la libertad de creencias y de culto y, en consecuencia, guardaria una
evidente conexion con el delito de injurias (art. 208 CP).

34 No obstante, un sector de la doctrina considera que los sentimientos religiosos son un bien juridico
protegido que constituye un Iimite auténomo a la libertad de expresién en tanto que manifestacién de la que
se denomina “vertiente dindmica” de la dignidad, que estarfa asociada a la capacidad cognoscitiva y volitiva
de la persona y abarcarfa lo que esta hace, piensa o cree, y que vendria a complementar su “vertiente estitica”,
que tiene en cambio un carédcter ontolégico o consustancial a la persona y que, a su vez, serfa fundamento del
derecho al honor, la intimidad y la propia imagen (Ferreiro Galguera, 1996: 206-210).

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



408 VICENTE A. SANJURJO RIVO

Un sector de la doctrina entiende, sin embargo, que las ofensas a los senti-
mientos religiosos no se pueden reconducir a las injurias cuando aquellas no
tengan un destinatario concreto, pues, como se sabe, las injurias, como requi-
sito de procedibilidad, s6lo son perseguibles cuando existe querella del ofen-
dido o perjudicado, y, por tanto, no podria interponerse cuando el mensaje
ofensivo no tuviese un destinatario concreto, sino un grupo o comunidad (Gon-
zdlez Uriel, 2018: 13-14). Este planteamiento, que fundamenta la tipificacién
de las ofensas a los sentimientos religiosos en la libertad religiosa y de culto y
no en el derecho al honor, es tributario de aquella extensién del bien juridico
protegido en este tipo de delitos a los sentimientos religiosos sociales, lo que,
ademds de suscitar los inconvenientes, antes seflalados, que se podrian seguir de
una desproporcionada restriccién de la libertad de expresién como consecuen-
cia de una configuracién del tipo penal de esta naturaleza (delito de peligro abs-
tracto y de mera actividad), es incompatible con el cardcter personalista del
derecho al honor?®.

A nuestro juicio, sin embargo, segtin venimos sosteniendo en las pdginas que
preceden, esa pretensidn, frente a la ofensa o el escarnio de las creencias, de inco-
lumidad de los sentimientos de los miembros de las confesiones religiosas, esto
es, de las emociones que en el creyente pueda suscitar su particular e {intima rela-
ci6én con los simbolos, dogmas y ritos de su credo, no encuentra cobertura ni en
el derecho a la libertad religiosa y de culto (art. 16 CE), ni en el derecho al honor
en conexion con la cldusula de la dignidad humana (arts. 18 y 10.1 CE). En este
Gltimo caso, la manera de justificar que los mensajes ofensivos de los dogmas o
ceremonias puedan suponer afectacién o menoscabo de la estimacién, propia o
ajena, es por la via de considerar —sin suficiente fundamento segiin hemos inten-
tado argumentar en las lineas que anteceden— que la relacién del creyente con
los rituales y dogmas de su fe y los sentimientos asociados a la misma son atribu-
tos constitutivos de su identidad personal y no, como aqui se sostiene, de su iden-
tidad cultural. De ser asi, ademds, este tipo de sentimientos gozarfa de una
proteccién exclusiva y privilegiada respecto a los sentimientos aflorados al socaire
de otras identidades culturales (ideolGgicas, nacionales, filos6ficas, morales, esté-
ticas, artisticas, etc.) (Naranjo de la Cruz, 2021: 82-83).

Asf{ pues, ofrecerfa a nuestro juicio serias dudas de constitucionalidad la uti-
lizacién por el legislador penal de los sentimientos religiosos a fin de concretar un

35 No obstante, el TC ha llevado a cabo, no sin polémica, una suerte de colectivizacién del honor del
conjunto de los judios de nuestro pafs en el asunto Violeta Friedman, que habfa formulado demanda de
amparo contra la sentencia de la Sala Primera del Tribunal Supremo dictada en recurso de casacién, y que
habfa confirmado, segin se habfa fallado en juicio seguido en el juzgado de primera instancia ntim. 6 de
Madrid, la falta de legitimacién activa de la sefiora Friedman para interponer una demanda de proteccién civil
del derecho al honor contra el sefior Degrelle por la divulgacién de determinadas manifestaciones vejatorias
contra el pueblo judio, que negaban el exterminio nazi y lo atribufan a la pura invencién del pueblo judfo.
(STC 214/1991, de 11 de noviembre, EJ 4).

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 409

limite interno a la libertad de expresién’®, sin que, por otra parte, la hipotética (y
conveniente) supresion de estos delitos contra los sentimientos religiosos vaya a
ocasionar lagunas de punibilidad. Y, aunque con ciertas reservas, tampoco cree-
mos que estuviese constitucionalmente justificado recurrir a tales sentimientos
para limitar la libertad de expresién por la via de la proteccidn civil del derecho
al honor, pues, como ya se ha sefialado, las ofensas a los sentimientos religiosos no
suponen merma o quebranto de la estimacién personal, ni tampoco menoscabo
del estatus social de los miembros de la confesion religiosa concernida, ni inter-
fieren en sus posibilidades de interaccién social.

2.4. El trdnsito de la ofensa al dafio: el delito de odio religioso

De algtin modo, el art. 525 CP condensa esa evolucién antes descrita que,
con cardcter general en el dmbito del derecho europeo comparado, explicaba la
senda recorrida desde la extendida destipificacion del delito de blasfemia hasta la
generalizada tipificacién de las expresiones de odio antirreligioso. De las dos con-
ductas tipicas previstas en este precepto, la primera —hacer escarnio de los dog-
mas, creencias, ritos o ceremonias de una confesién— evoca en cierta medida el
delito de blasfemia, pues, aunque el bien juridico protegido no es el corpus doc-
trinal de una determinada religién, sino los sentimientos religiosos de quienes la
profesan, en realidad «{ell ataque a los postulados religiosos es {...} el vehiculo
necesario de la lesién de los sentimientos o, en otras palabras, no estd prevista la
sancién de la afeccién a los sentimientos sin el ataque a la religién» (Cugat Mauri,
2010: 41). Y, tal vez por ello, apenas se aplica por nuestra jurisprudencia’’.

La segunda de las conductas descritas en el tipo —vejar piblicamente a
quienes profesen o practiquen una determinada creencia también con el 4nimo de
ofender sus sentimientos religiosos— recuerda, en cambio, a los discursos de odio
antirreligioso, y, muy en particular, al previsto en el art. 510.2 a) CP, que tipifica
la humillacién, menosprecio o descrédito de un grupo, o de una parte de este, o
de cualquier persona por razén de su pertenencia al mismo, por el motivo discri-
minatorio —elemento subjetivo del tipo— de su religidn o creencias, entre otros.
Tanto en un caso como en el otro se observa una evidente conexién con el derecho
al honor ligado al principio de dignidad, e incluso ambos preceptos comparten el
aspecto problemdtico de obviar el componente personalista del derecho al honor
para extender su titularidad a los grupos o colectivos, ya sea por considerar el bien
juridico protegido a los sentimientos religiosos sociales en el caso del art. 525
CP, o bien al establecer a los grupos diana objeto de discriminacién como sujetos

36 No obstante, el TC declar6 la constitucionalidad del delito de escarnio tal y como aparecia tipifi-
cado en el art. 209 del antiguo Cédigo Penal. (ATC 180/1986, de 21 de febrero, FJ 2).
37 Vid. la web de LibEx (Grupo de Trabajo sobre Libertad de Expresion), https://libex.es/escarnio-de-

dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimientos-miembros-confesion/

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415


https://libex.es/escarnio-de-dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimientos-miembros-confesion/
https://libex.es/escarnio-de-dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimientos-miembros-confesion/

410 VICENTE A. SANJURJO RIVO

pasivos de los discursos de odio previstos en el art. 510 CP. La diferencia entre
una conducta tipica y otra, siguiendo la tesis de Waldron (2012: 105-116) de
que con el ejercicio de la libertad de expresién no s6lo se puede ofender, sino tam-
bién producir un dafio real en las personas, es la que media entre las conductas
expresivas que atacan un cuerpo de creencias y ofenden los sentimientos religio-
sos de las personas que las profesan y aquellas otras que, en cambio, provocan un
dafio en los individuos por profesar una determinada religién o creencia al afectar
a su estatuto moral y, en consecuencia, a su autonomia personal y a sus posibili-
dades de interaccién social, degradando la condicién de ciudadanos de los miem-
bros del grupo diana en cuestién.

Sin embargo, la frontera entre las vejaciones a los individuos para ofender sus
sentimientos religiosos y la humillacién, menosprecio o descrédito de las perso-
nas por razén de su pertenencia a una determinada confesion religiosa es en oca-
siones difusa, lo que viene a confirmar esa cierta conexién entre la segunda
conducta tipica descrita en el art. 525 CP y los discursos de odio tipificados en el
art. 510 CP a la que antes hacfamos referencia. As{, por ejemplo, cuando se dice
que el catolicismo (y quienes lo profesan) fomenta la pederastia, o que el islam (y
quienes lo profesan) promueve la pedofilia, podriamos estar ante un supuesto de
vejaciones a quienes profesan o practican esas creencias religiosas para ofender sus
sentimientos religiosos (art. 525 CP), pero también ante uno mds grave, dentro
ya del dmbito de tipicidad de los discursos de odio, bien como un supuesto de
incitacién a la violencia o a la discriminacién (art. 510.1 CP), o de difamacién de
grupos (art. 510.2 CP), pues ese tipo de discursos podria generar un efecto repu-
tacional negativo de la comunidad religiosa respectiva en su conjunto que podria
comprometer su estatuto moral, esto es, la autonomfia y la libre interaccién social
de sus miembros (Alcdcer Guirao, 2019: 23).

La linea que separa ambos supuestos tipicos puede ser, como sefialdbamos, en
algunos casos no muy nitida, y serd necesario acudir al contexto en el que las
acciones expresivas tuvieron lugar. Al respecto, si consideramos que las conduc-
tas recién descritas podrian ser subsumidas en los comportamientos mds graves
de las expresiones de odio, el contexto que lo justificarfa serfa uno de crisis, por
definicién excepcional, esto es, de tensién o enfrentamiento social méds o menos
explicito o larvado con relacién a los grupos afectados; un caldo de cultivo en el
que ese discurso de odio pueda verosimilmente calar, comprometiendo el esta-
tuto moral de tales grupos, minando la autonomfa individual y dificultando el
ejercicio de derechos fundamentales de sus miembros, y de ese modo poner en
riesgo de lesién evidente y altamente probable e inminente la dignidad de los
miembros del grupo diana, pero no, segin creemos, ligada al honor sino a la
igualdad y a la seguridad de los grupos afectados, que serfan los bienes juridicos
protegidos con la tipificacion de las expresiones de odio.

El ejemplo expuesto suscita, ademds, con relacién a los discursos de odio, un
problema adicional relacionado con los grupos diana y su naturaleza como sujetos
pasivos de estos delitos. En efecto, desde un punto de vista teleolégico, la

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 411

tipificacién de los discursos de odio obedece a la necesidad de combatir expresio-
nes que puedan dafiar el estatuto moral de los miembros de grupos vulnerables,
intensificando asf la estigmatizacién que ya padecen. Ello plantea los inconve-
nientes derivados de los double standards (Martinez-Torrén, 2016: 29) que, en
nuestro ejemplo, se traducirfa en la dificultad de tipificar la expresién sobre el
catolicismo (y los catélicos) como discurso de odio, ya que, al menos a dia de hoy,
siendo como es la catélica la religion hegemoénica y con un mayor nivel de insti-
tucionalizacién en nuestro pais, cuesta imaginar que expresiones de ese tipo pue-
dan causar un dafio real en el estatuto moral de los catélicos, con afectacién de su
autonomia individual, entorpeciendo el ejercicio de sus derechos fundamentales
y restringiendo sus posibilidades de interaccién social.

En definitiva, el art. 525 CP, que criminaliza las ofensas a los sentimientos
religiosos, es un precepto hibrido o, visto desde una perspectiva dindmica, un
precepto de transicién entre la tipificacién de las blasfemias y las expresiones de
odio religioso. En este sentido, estd en buena medida vaciado de contenido y as{
lo interpreta la jurisprudencia que apenas lo aplica. Podria suprimirse sin que
ello arrojase laguna de punibilidad alguna, por remisién a los tipos genéricos v,
en su caso, y en contextos muy excepcionales —de crisis— a las expresiones de
odio. Su vigencia, en cambio, si arroja dudas de constitucionalidad, al recurrir el
legislador, a fin de concretar un limite inmanente al derecho fundamental a la
libertad de expresién, a un bien juridico —los sentimientos religiosos— que no
se fundamenta en otros derechos u otros bienes constitucionalmente protegidos.

BIBLIOGRAFIA CITADA

Alcdcer Guirao, R. (2017). Cocinar Cristos y quemar Coranes. Identidad religiosa y Dere-
cho penal. Jueces para la democracia, 90, 1-23.
Alcdcer Guirao, R. (2019). Simbolos y ofensas. Critica a la proteccién penal de los senti-
mientos religiosos. Revista Electrinica de Ciencia Penal y Criminologia, 21, 1-38.
Ash, T. G. (2016). Free Speech: Ten Principles for a Connected World. London: Atlantic
Books.

Barrero Ortega, A. (20006). La libertad religiosa en Espafia. Madrid: Centro de Estudios
Politicos y Constitucionales.

Bastida Freijedo, F. J. et al. (2004). Teoria general de los derechos fundamentales en la Consti-
tucidn espaiiola de 1978. Madrid: Tecnos.

Blanco Valdés, R. L. (2010). La construccion de la libertad. Madrid: Alianza Editorial.

Bustos Gisbert, R. (2005). Los derechos de libre comunicacién en una sociedad democra-
tica (art. 10 CEDH). En Santolaya Machetti, P. y Garcia Roca F.J. (coords.), La
Europa de los derechos: el Convenio Europeo de Derechos Humanos (pp. 529-564). Madrid:
Centro de Estudios Politicos y Constitucionales.

Carrillo Donaire, J. A. (2015). Libertad de expresién y “discurso del odio” religioso: la
construccién de la tolerancia en la era postsecular. Revista de Fomento Social, 70,

205-243.

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



412 VICENTE A. SANJURJO RIVO

Cianitto, C. (2012). Dalla tutela delle confessioni religiose alla tutela del sentimento
religioso individuale: I'incompleta trasformazione dell’ordinamento italiano. Revista
General de Devecho Candnico y Derecho Eclesidstico del Estado, 30, 1-21.

Cugat Mauri, M. (2010). Acerca de la proteccién penal de los sentimientos religiosos en
los medios de comunicacién. En VV.AA., Medios de comunicacion y pluralismo religioso
(pp. 39-46). Barcelona: Consell de I’Audiovisual de Catalunya, Universitat Autd-
noma de Barcelona.

Diez-Picazo, L. M. (2013). Sistema de derechos fundamentales. Cizur Menor: Thomson
Civitas.

Fenwick, H. (2011). Civil Liberties and Human Rights. London: Routledge-Cavendisch.

Ferreiro Galguera, J. (1996). Los limites de la libertad de expresion. La cuestion de los senti-
mientos religiosos. Madrid: Servicio de Publicaciones Universidad Complutense de
Madrid.

Garcfa Amado, J. A. (2012). La sentencia de la semana. Absolucién de Javier Krahe del
delito contra los sentimientos religiosos del articulo 525.1 CP. Dura lex (blog),
13-06-2012. Disponible en: http://garciamado.blogspot.com/2012/06/la-senten-
cia-de-la-semana-absolucion-de.html

Garcfa Rubio, M. P. (2014). Arte, religién y Derechos Fundamentales. La libertad de
expresion artistica ante la religién y los sentimientos religiosos (algunos apuntes al
hilo del caso Javier Krahe). Anuario de Derecho Civil, 67 (2), 397-453.

Garriga Dominguez, A. (2014). El conflicto entre la libertad de expresién y los senti-
mientos religiosos en las sociedades multiculturales. Anwuario de Filosofia del Derecho,
30, 97-115.

Gimbernat Ordeig, E. (2007). Presentacién. En Hefendehl, R. (ed.), La teoria del bien
juridico. ;Fundamento de legitimacion del Derecho penal o juego de abalorios dogmdtico?
(pp. 11-22). Madrid: Marcial Pons.

Gonzidlez Uriel, D. (2018). La religién y su juridificacién: (especial consideracién de la
colisién entre la libertad religiosa y la libertad de expresion). Boletin del Ministerio de
Justicia, 72 (2209), 3-40.

Habermas, J. (1998). Facticidad y validez. Sobre el derecho y el Estado democrdtico de derecho en
términos de teoria del discurso. Madrid: Trotta.

Herrera Ceballos, E. (2018). El discurso religioso contra la homosexualidad. Anilisis
desde la perspectiva de la libertad religiosa. Revista General de Derecho Candnico y
Derecho Eclesidstico del Estado, 47, 1-39.

Herrera G6mez, M. (2004). Generacién y transformacién de las instituciones sociales: los
procesos mortfoestdticos y los procesos morfogenéticos. Revista Espaiiola de Investiga-
ciones Socioldgicas, 107, 49-88.

Hill, M. y Sandberg, R. (2009). Blasphemy and Human Rights: An English Experience
in a European Context. Derecho y religion, 4, 145-159.

Jeric6 Ojer, L. (2018). Derecho penal y fenémeno religioso: cuestiones relativas a su legi-
timacién (articulo 525 CP). En Luzén Pefia, D. M. y Diaz y Garcia Conlledo, M.
(dirs.), Un puente de union de la ciencia penal alemana e bispana. Liber Amicorun en home-
naje al Profesor Dr. JiirgenWolter por su 75.° Aniversario (pp. 537-572). Madrid: Edi-
torial Reus.

Jiménez Campo, J. (2018). Articulo 10.1. En Rodriguez-Pifiero y Bravo Ferrer, M. y
Casas Baamonde, M. E. (dirs.), Arnaldo Alcubilla, E. y Remén Pefialver, J. (eds.),

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415


http://garciamado.blogspot.com/2012/06/la-sentencia-de-la-semana-absolucion-de.html
http://garciamado.blogspot.com/2012/06/la-sentencia-de-la-semana-absolucion-de.html

DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 413

Pérez Manzano, M. y Borrajo Iniesta, 1. (coords.), Comentarios a la Constitucién Espa-
ftola, (t. I, pp. 213-229). Madrid: Fundacién Wolters Kluwer, Boletin Oficial del
Estado, Tribunal Constitucional y Ministerio de Justicia.

LibEx (Grupo de Trabajo sobre Libertad de Expresidn) (web). Disponible en https://libex.es/
escarnio-de-dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimien-
tos-miembros-confesion/

Lépez Guerra, L. M. (2013). Libertad de expresién y libertad de religién a la luz de la
jurisprudencia del Tribunal Europeo de Derechos Humanos: blasfemia e insulto a
la religién. Revista Espaiiola de Derecho Europeo, 46, 79-91.

Martinez-Torrén, J. (2016). Libertad de expresién y lenguaje ofensivo: algunos criterios
practicos de andlisis juridico. E/ Cronista del Estado Social y Democrdtico de Derecho, 60,
26-33.

Martinez-Torrén, J. (2015). La tragedia de “Charlie Hebdo”: algunas claves para un and-
lisis juridico. E/ Cronista del Estado Social y Democrdtico de Derecho, 50, 22-31.

Minteguia Arregui, . (20006). El arte ante el debido respeto a los sentimientos religiosos.
Revista General de Derecho Candnico y Derecho Eclesidstico del Estado, 11, 1-52.

Morgan, E. S. (2006). La invencién del pueblo. El surgimiento de la soberania popular en Ingla-
terra y Estados Unidos. Buenos Aires: Siglo XXI.

Morillas Cueva, L. (1997). Delitos contra la Constitucién (VI). Derechos relativos al ejer-
cicio de los derechos fundamentales y libertades publicas, y al deber del cumpli-
miento de la prestacién social sustitutoria (IIT). En Cobo del Rosal, M. (dir.), Curso
de Derecho penal espafiol. Parte especial (t. 11, pp. 725-743). Madrid: Marcial Pons.

Mufioz Conde, F. (2010). Derecho penal. Parte especial. Valencia: Tirant lo Blanch.

Naranjo de la Cruz, R. (2021). La imposible proteccion de los sentimientos ofendidos. Marco
constitucional para futuras decisiones legislativas sobre los sentimientos religiosos. Madrid:
Marcial Pons.

Palomino Lozano, R. (2009). Libertad religiosa y libertad de expresién. Ius Canonicum,
49 (98), 509-548.

Pérez-Madrid, F. (2009). Incitacién al odio religioso o “hate speech” y libertad de expre-
sion. Revista General de Derecho Candnico y Derecho Eclesidstico del Estado, 19, 1-28.

Portilla Contreras, G. (2016). La represién penal del “discurso del odio”. En Alvarez
Garcfa, F. J. (dir.), Manjén-Cabeza Olmeda, A. y Ventura Piischel, A (coords.), Tra-
tado de derecho penal espaiiol: Parte especial. IV. Delitos contra la Constitucion (pp. 354-
387). Valencia: Tirant lo Blanch.

Presno Linera, M. A. (2019). La libertad de expresién en la jurisprudencia del Tribunal
Europeo de Derechos Humanos y del Tribunal Constitucional (Primera parte). Cua-
dernos Digitales de Formacion (CGPJ), Delitos de expresién en una sociedad democra-
tica, 40, 1-32.

Rawls, J. (1996). Sobre las libertades. Barcelona {etc.}: Paidés. Instituto de Ciencias de la
Educacién de la Universidad Auténoma de Barcelona.

Roca de Agapito, L. (2017). El delito de escarnio de los sentimientos religiosos. Anuario
de Derecho Eclesidstico del Estado, 33, 557-597.

Rosenfeld, M. (2000). La filosoffa de la libertad de expresién en América. Derechos y liber-
tades: revista del Instituto Bartolomé de las Casas, 8, 469-483.

Sandberg, R. y Doe, N. (2008). The strange death of blasphemy. Modern Law Review, 71
(6), 971-986.

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415


https://libex.es/escarnio-de-dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimientos-miembros-confesion/
https://libex.es/escarnio-de-dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimientos-miembros-confesion/
https://libex.es/escarnio-de-dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimientos-miembros-confesion/

414 VICENTE A. SANJURJO RIVO

Scolnicov, A. (2016). La libertad religiosa, como derecho a la libertad de expresién. Dere-
com, 20, 1-28.

Solar Cay6n, J. I. (2009). La libertad religiosa en la jurisprudencia del Tribunal Europeo
de Derechos Humanos: el elemento religioso como factor de riesgo. En Arranz de
Andrés, M. C. y Serna Vallejo, M. (coords.), Estudios de Derecho espaiiol y europeo: libro
conmemorativo de los primeros 25 afios de la Facultad de Derecho de la Universidad de Can-
tabria (pp. 867-899). Santander: Universidad de Cantabria.

Solozédbal Echavarria, J. J. (1998). Aspectos constitucionales de la libertad de expresién
y el derecho a la informacién. Revista Espaiiola de Derecho Constitucional, 8 (23), 139-
156.

Stuart Mill, J. (2014). Sobre la libertad. Madrid: Ediciones Akal.

Tamarit Sumalla, J. M. (1989). La libertad ideoldgica en el Derecho penal. Barcelona: Ed.
PPU.

Taylor, Ch. (2003). La politica del reconocimiento. En Taylor, Ch., E/ multiculturalismo
y la “politica del reconocimiento” (pp. 43-107). México: Fondo de Cultura Econémica.

Teruel Lozano, G. M. (2018). Cuando las palabras generan odio: limites a la libertad de
expresion en el ordenamiento constitucional espafiol. Revista Espaiiola de Derecho
Constitucional, 38 (114), 13-45.

Valero Heredia, A. (2017). Los discursos del odio. Un estudio jurisprudencial. Revista
espaiiola de derecho constitucional, 37 (110), 305-333.

Vizquez Alonso, V. J. (2016). Libertad de expresién y religion en la cultura liberal. De
la moralidad cristiana al miedo postsecular. Boletin Mexicano de Derecho Comparado,
49 (146), 305-341.

Vives Antén, T. S. y Carbonell Mateu, J. C. (2010). Delitos contra la Constitucién. En
Vives Antén, T.S. et. al., Derecho penal. Parte especial (pp. 753-763). Valencia: Tirant
lo Blanch.

Waldron, J. (2012). The harm in hate speech. Cambridge, Mass: Harvard University Press.

Weinsten, J. (2011). Participatory Democracy as the Central Value of American Free
Speech Doctrine. Virginia Law Review, 97 (3), 491-514.

Hksk

TTITLE: Anti-religious discourse and freedom of speech: the criminal protection of religious feelings

ABSTRACT: The right to freedom of speech provides greater cover for messages of a political nature than
Sfor anti-religious, irreverent or veligiously offensive messages. This is what emerges, without a solid founda-
tion, from the case law of the ECHR, which is otherwise vather hesitant in this respect. The criminalisation
of the offence of mockery of beliefs to of fend religious feelings (Art. 525 CP) illustrates this different protection
depending on whether the expressive conduct refers, in general terms, to ideas or to beliefs. It is an empty crim-
inal offence, whose typical conducts are related to the crime of blasphemy and religious hate crimes, and whose
protected legal right is not of constitutional relevance. Consequently, its vepeal would not cause punishability
loopholes and, on the other band, its validity raises doubts as to its constitutionality.

RESUMEN: E/ derecho a la libertad de expresion ofrece una mayor cobertura al mensagje de cardcter poli-
tico que al antirreligioso, o irreverente u ofensivo con la religion. Asi se desprende, sin una solida fundamen-
tacion, de la jurisprudencia del TEDH, por lo demds bastante vacilante al respecto. La tipificacion del delito
de escarnio de las creencias para ofender los sentimientos religiosos (art. 525 CP) ilustra esa distinta protec-
cidn segin la conducta expresiva se refiera, en términos generales, a ideas o a creencias. Se trata de un tipo penal

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, nim. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415



DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE EXPRESION. .. 415

vacio, cuyas conductas tipicas guardan velaciin con el delito de blasfemia y los delitos de odlio religioso, y cuyo
bien juridico protegido no alcanza relevancia constitucional. En consecuencia, su derogaciin no cansarvia lagu-
nas de punibilidad y, en cambio, su vigencia arroja dudas de constitucionalidad.

KEY WORDS: freedom of speech, religious feelings, religious freedom, dignity, right to hononr, offence of
scorn, offence of blasphemy, religious hate crimes.

PALABRAS CLAVE: /ibertad de expresion, sentimientos religiosos, libertad religiosa, dignidad, derecho
al honor, delito de escarnio, delito de blasfemia, delitos de odio religioso.

FECHA DE RECEPCION: 18.01.2021 FECHA DE ACEPTACION: 23.02.2023

CoMoO CITAR / CITATION: SANJURJO R1vo, V. A. (2023). Discurso antirreligioso y libertad
de expresién: la tutela penal de los sentimientos religiosos. Teoria y Realidad Constitucional, 51,

385-415.

UNED. Teorfa y Realidad Constitucional, ndm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415






