
UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

DISCURSO ANTIRRELIGIOSO Y LIBERTAD DE 
EXPRESIÓN: LA TUTELA PENAL DE LOS 
SENTIMIENTOS RELIGIOSOS

VICENTE A. SANJURJO RIVO
Profesor Titular de Derecho Constitucional
Universidad de Santiago de Compostela

TRC, n.º 51, 2023, pp. 385-415 
ISSN 1139-5583

Sumario

I. Libertad de expresión y mensaje antirreligioso. II. La libertad de expresión 
y sus límites.

I.  LIBERTAD DE EXPRESIÓN Y MENSAJE ANTIRRELIGIOSO

El fundamento de la libertad de expresión descansa, aunque no solamente1, en 
que los individuos deben autodeterminarse políticamente en cuanto que presu-
puesto indeclinable del Estado democrático. Para autodirigirse políticamente es 
preciso que los individuos dispongan de libre acceso, tanto en el proceso electoral 
como en el parlamentario, a las distintas opciones políticas e ideológicas que coe-
xisten y compiten en el seno de la sociedad. Sólo así podrán participar en el proceso 
de deliberación y decisión política, ya sea directamente —ámbito electoral— o por 
medio de representantes —ámbito parlamentario—, de una manera libre, racional 
y razonable (Rawls, 1996: 52, 88 y ss). Y sólo así puede sostenerse la ficción, que 
descansa en la suspensión voluntaria de la incredulidad (Morgan, 2006: 13-14, 

1  Una fundamentación clásica de la libertad de expresión entronca con la filosofía utilitarista de Stuart 
Mill, que la concibe como un instrumento indispensable para la búsqueda de la verdad (2014), y que encontró 
su formulación jurídica más acabada en el voto disidente del juez Oliver Wendell Holmes en el asunto Abrams 
v. United States [250 U.S. 616 (1919)], en el que desarrolló la tesis del libre mercado de las ideas. Otra es la 
que se sustenta en la autonomía individual, de suerte que las personas son libres para forjar sus propias opi-
niones y expresarlas libremente sin interferencias de los poderes públicos. (Vid. al respecto Rosenfeld, 2000: 
472-474).



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

386	 vicente a. sanjurjo rivo

citado apud Blanco Valdés, 2010: 123), de que la manifestación de voluntad del 
Estado expresada a través de la ley es, en última instancia, expresión de la voluntad 
general de la sociedad, de manera que los ciudadanos «pueden entenderse a sí mis-
mos conjuntamente como autores de aquellas leyes a las que se someten como des-
tinatarios» (Habermas, 1998: 69). Es por ello por lo que el ejercicio de la libertad 
de expresión como derecho fundamental está íntimamente conectado con el prin-
cipio de soberanía popular (Weinsten, 2011: 498. En el mismo sentido, STC 
6/1981, de 16 de marzo, FJ 3). Sin pluralismo político (arts. 1.1 y 6 CE) no hay 
democracia y sin libertad de expresión no puede haber pluralismo político.

El Tribunal Constitucional (TC) ha puesto particular énfasis en esta ver-
tiente objetiva del derecho fundamental a la libertad de expresión como garantía 
institucional del funcionamiento del sistema democrático, en cuanto instru-
mento indispensable para la formación de una opinión pública libre que, a su vez, 
constituye un pilar maestro en el edificio del Estado democrático2.

Esta concepción de la libertad de expresión y de su fundamentación propor-
ciona una gran amplitud a su objeto de protección, de manera que muchas expec-
tativas de conducta quedarían incluidas dentro del ámbito de garantía 
iusfundamental, ya que el «cauce para el intercambio de ideas y opiniones» habrá 
de ser «lo suficientemente generoso como para que pueda desenvolverse sin 
angostura; esto es, sin timidez y sin temor»3. Al mismo tiempo, sin embargo, 
este acento en el libre intercambio de ideas que contribuye a la formación de una 
opinión pública libre parece privilegiar la protección del discurso político frente 
a otro tipo de expresiones, como la artística, literaria, científica o técnica, que 
podrían disponer de un distinto ámbito de protección, en cuanto que meras 
subespecies de la libertad de expresión4. Y, a su vez, de esta fundamentación de 
la libertad de expresión en el intercambio de ideas (STC 192/2020, de 17 de 

2  SSTC 12/1982, de 31 de marzo, FJ 3; 159/1986, de 16 de diciembre, FJ 6; 20/1990, de 15 de 
febrero, FJ 4; 105/1990, de 6 de junio, FJ 4; 85/1992, de 8 de junio, FJ 4; 41/2001, de 11 de abril, FJ 4; 
50/2010, de 4 de octubre, FJ 5, o 177/2015, de 22 de julio, FJ 2, entre otras.

3  SSTC 177/2015, de 22 de julio, FJ 2; 9/2007, de 15 de enero, FJ 4, y 50/2010, de 4 de octubre, FJ 7.
4  García Rubio, 2014: 409-414. Tampoco el Tribunal Europeo de Derechos Humanos (TEDH) se ha 

podido sustraer a esta protección cualificada del discurso político frente a otro tipo de expresiones, como la 
artística, en las sentencias Otto-Preminger-Institute contra Austria, de 20 de septiembre de 1994 y Wingrove con-
tra Reino Unido, de 25 de noviembre de 1996. En la primera de las sentencias, el TEDH estimó que la prohi-
bición de la emisión y el secuestro de la película Das Liebeskonzil no constituía una vulneración del art. 10 
(libertad de expresión) del Convenio para la Protección de los Derechos Humanos y de las Libertades Funda-
mentales (CEDH) y, en cambio, podía justificarse en la lesión de su art. 9 (libertad religiosa), en la medida 
que las imágenes denigratorias de Dios, Jesús y la Virgen contenidas en la cinta dañaban los sentimientos reli-
giosos de los creyentes católicos. En la segunda, y en idéntica línea argumental, el TEDH consideró que la no 
concesión por las autoridades británicas de la licencia para la exhibición y comercialización del film titulado 
Visions of Ecstasy no representaba una injerencia ilegítima en la libertad de expresión (art. 10 CEDH). Por el 
contrario, —sostuvo el Tribunal— las visiones eróticas experimentadas por Santa Teresa de Ávila en sus éxta-
sis religiosos que contenía la película lesionaban los sentimientos religiosos de los creyentes y justificaba la 
prohibición de su distribución y emisión. Bien es cierto, no obstante, que en ambos casos no había habido 
tutela penal de los sentimientos religiosos por parte de las autoridades nacionales, que no habían impuesto 



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 387

diciembre, FFJJ 3, 4) parece seguirse también una protección cualificada de las 
expresiones de ideas frente a las opiniones sobre creencias, y así, vale decir, del 
discurso político frente al discurso antirreligioso.

1. � Ideas vs. creencias: discurso político y expresiones antirreligiosas

Este valor objetivo de la libertad de expresión como vehículo indispensable 
para la formación de una opinión pública libre, a su vez imprescindible para el fun-
cionamiento del Estado democrático, conforma un auténtico principio superior del 
ordenamiento jurídico que fundamenta el orden político y la paz social (art. 10.1 
CE). Y supone también un mandato de optimización a los poderes públicos, que 
deberán actualizar el contenido normativo del derecho fundamental a la libertad de 
expresión [art. 20.1 a) CE] de manera que permita su máximo desarrollo5, de modo 
que todas aquellas expectativas de conducta que en principio se correspondan con 
la definición abstracta contenida en la norma que contiene el derecho fundamental 
serán merecedoras de protección. Esta fuerza expansiva del derecho de acuerdo con 
su dimensión objetiva y el mandato de optimización que lleva aparejado ha de 
tenerse en cuenta, por tanto, en la labor de delimitación del mismo.

Asumiendo esta vertiente institucional de la libertad de expresión, el TEDH 
proclamaba ya en Handyside contra Reino Unido que esta ampara no sólo «las infor-
maciones o ideas que son favorablemente recibidas o consideradas como inofensi-
vas o indiferentes, sino también para aquellas que chocan, inquietan u ofenden al 
Estado o a una fracción cualquiera de la población. Tales son las demandas del 
pluralismo, la tolerancia y el espíritu de apertura, sin las cuales no existe una 
“sociedad democrática”». (STEDH, caso Handyside c. Reino Unido, de 7 de diciem-
bre de 1976, § 49).

Esta concepción de la libertad de expresión como fundamento esencial de la 
sociedad democrática induce al Tribunal a concluir que «toda formalidad, condi-
ción, restricción o sanción impuesta en la materia debe ser proporcionada al obje-
tivo legítimo que se persigue» (STEDH, caso Handyside c. Reino Unido, de 7 de 
diciembre de 1976, § 49). Y elabora un test para juzgar la convencionalidad de 
las posibles injerencias de las autoridades nacionales en la libertad de expresión. 
En primer lugar, la restricción ha de estar prevista en la ley. Ha de estar justifi-
cada, en segundo lugar, en una finalidad legítima. En tercer lugar, ha de ser nece-
saria en una sociedad democrática y, por último, debe ser proporcionada a la 
finalidad legítima perseguida (STEDH, caso Handyside c. Reino Unido, de 7 de 
diciembre de 1976, §§ 44-45-46-52-53-54-55-56 y 58).

sanciones penales a los autores de ambas películas, sino que se habían limitado a impedir su exhibición. (Vid. 
Vázquez Alonso, 2016: 328-331).

5  SSTC 157/1996, de 15 de octubre, FJ 5; 136/1999, de 20 de julio, FJ 13; 39/2005, de 28 de febrero, 
FJ 2, y ATC 231/2006, de 3 de julio.



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

388	 vicente a. sanjurjo rivo

El riesgo, sin embargo, de la fundamentación exclusiva de la libertad de 
expresión como garantía institucional del sistema democrático es incurrir en su 
funcionalización (Solozábal Echavarría, 1988: 144-146). Únicamente aquellas 
expresiones, con independencia de su cauce de transmisión, que contribuyan a la 
formación de una opinión pública libre gozarán de la cobertura de la norma ius-
fundamental. O, dicho de otro modo, el mensaje político, aquel que, aun en un 
sentido muy amplio, concierna a la autoorganización política de la sociedad, que-
dará indubitadamente cubierto por la libertad de expresión, mientras que, por el 
contrario, otro tipo de mensajes podría quedar excluido de su protección.

Ante este riesgo parece sucumbir el TEDH cuando, con relación al ejercicio 
de la libertad de expresión, distingue si su objeto consiste en opiniones, en sentido 
amplio, sobre creencias, o bien en opiniones sobre ideas. En otras palabras, el Tri-
bunal europeo discrimina entre la expresión de pensamientos, opiniones o juicios 
políticos y aquellos otros vertidos acerca de la religión (Bustos Gisbert, 2005: 
554; Solar Cayón, 2009: 897-898). En este segundo caso, y a diferencia de lo que 
acaecería con el mensaje político, cuando la manifestación, por cualquier medio, 
de opiniones acerca de la religión y sus dogmas pudiese dañar los sentimientos 
religiosos de terceros, los Estados dispondrán de un mayor margen de apreciación6 
a fin de poder restringirlos7. Así pues, la operación de delimitación del derecho 
fundamental a la libertad de expresión producirá un resultado distinto según 
tenga por objeto un mensaje político o uno de naturaleza religiosa. La restricción, 
conforme al ensanchado margen de apreciación nacional, del juicio de valor, emi-
tido por el medio que fuese, acerca de la religión, que pudiese ofender los senti-
mientos religiosos de quienes la profesan, podría constituir una injerencia legítima 
en el ámbito de protección de la libertad de expresión. No así, en cambio, el juicio 
político que contenga ideas que choquen, inquieten u ofendan (schocking ideas), 
que quedaría amparado en cualquier caso por la libertad de expresión. De todo ello 
parece inferirse sin demasiada dificultad que la religión (las creencias) gozaría de 
una protección cualificada8, del mismo modo que la disfrutarían también los sen-
timientos religiosos frente a cualquier otro tipo de sentimientos.

Sin embargo, este mismo fundamento de la libertad de expresión como 
garantía institucional de la democracia no impedirá al Tribunal dar un giro en su 

6  Este distinto —por más holgado— margen de apreciación de las autoridades estatales respecto a 
expresiones relativas a cuestiones morales fue objeto de crítica en el apartado 6 de la opinión disidente del juez 
Lohmus en Wingrove contra Reino Unido (STEDH caso Wingrove c. Reino Unido, de 25 de noviembre de 1996). 
Este especial margen de apreciación de los Estados trataría de paliar la ausencia de un estándar común europeo 
acerca de cuestiones morales y religiosas.

7  SSTEDH, Otto-Preminger-Institut contra Austria, de 20 de septiembre de 1994, §§ 47, 49 y 50; Win-
grove contra el Reino Unido, de 25 de noviembre de 1996, §§ 48, 58 y 64; I.A. contra Turquía, de 13 de septiem-
bre de 2005, §§ 24, 25.

8  Lo que fue objeto de crítica por los jueces Costa, Cabral Barreto y Jungwiert, según se desprende de 
su opinión disidente en la STEDH caso I.A. contra Turquía, de 13 de septiembre de 2005, en la que instaban 
a revisar la línea jurisprudencial seguida por el Tribunal en esta materia.



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 389

orientación jurisprudencial. Aun cuando el TEDH estima que los sentimientos 
religiosos constituyen un límite a la libertad de expresión, reduce su capacidad 
limitadora y, en consecuencia, también el margen de apreciación de los Estados9. 
No obstante, este cambio de orientación debe tomarse con cierta cautela. En pri-
mer lugar, porque se trata de casos en los que el objeto de litigio está, en térmi-
nos generales, vinculado a la libertad de opinión y no tanto a la de expresión 
artística como sucedía, sobre todo, en Otto-Preminger-Institut y en Wingrove (Váz-
quez Alonso, 2016: 330-331). En segundo lugar, porque el TEDH, aun cuando 
reduce el margen de apreciación de los Estados con relación a las expresiones que 
atañen a la moral y a la religión, admite que es distinto —más amplio— respecto 
al que aquellos disponen con relación a otro tipo de expresiones10. Y, en tercer 
lugar, porque el Tribunal parece retomar la anterior línea jurisprudencial en E.S. 
contra Austria, de 25 de octubre de 201811.

2. � El mensaje beligerante con la religión como objeto de la libertad de 
expresión

Una primera cuestión por dilucidar es si el mensaje crítico, hostil, o incluso 
el discurso provocativo o la expresión del tipo que sea —creativa, artística, lite-
raria, etc.— que hace burla, chanza o sátira de la religión y de sus dogmas está 
protegido por la libertad religiosa y, en su caso, por la libertad de expresión.

La libertad religiosa y de culto de los individuos y las comunidades com-
prende el derecho a profesar las creencias religiosas que libremente se elija o, por 
el contrario, a no profesar ninguna; a cambiar de confesión o abandonar la que se 
tenía, y a manifestar libremente las propias creencias religiosas o la ausencia de 
estas [arts. 16 CE y 2. a) Ley Orgánica 7/1980, de 5 de julio, de Libertad Religiosa 
(LOLR)]. Así pues, la expresión crítica, beligerante o provocativa respecto de una 
determinada religión, de varias o de todas ellas, podría estar amparada en el dere-
cho a no profesar ninguna de ellas y a manifestar la ausencia de creencias religiosas, 
o incluso en el derecho a cambiar de confesión o abandonar la que se tenía.

El derecho a manifestar, con inmunidad de coacción, las propias creencias 
religiosas o la ausencia de ellas guarda una evidente conexión con la libertad de 
expresión. Esa libre manifestación o expresión de las propias convicciones religio-
sas o, por el contrario, de su completa ausencia, constituirá en algunos casos un 
pleno ejercicio del derecho a la libertad religiosa con una clara proyección en la 

9  SSTEDH Giniewski contra Francia, de 31 de enero de 2006, §§ 51-53 y 55; Aydin Tatlav contra Tur-
quía, de 2 de mayo de 2006, §§ 21, 22, 28, 30 y 31; Klein contra Eslovaquia, de 31 de octubre de 2006, §§ 47, 
52 y 54; Sekmadienis Ltd. contra Lituania, de 30 de enero de 2018, §§ 81 y 83.

10  STEDH Giniewski contra Francia, de 31 de enero de 2006, § 44.
11  Sobre esta evolución jurisprudencial del TEDH véase Presno Linera (2019: 25-29), Valero Heredia 

(2017: 326-330) y Pérez-Madrid (2009: 23-25).



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

390	 vicente a. sanjurjo rivo

libertad de expresión, pero sin desbordar el ámbito de protección propio de la 
libertad religiosa. Piénsese, por ejemplo, en los distintos puntos de vista, incluso 
críticos, respecto a diversos aspectos de una o de varias religiones expresados en 
un debate teológico o en una acción de captación de prosélitos de una determi-
nada fe religiosa o en el seno de una asociación de seguidores de una determinada 
confesión religiosa.

En otros supuestos, en cambio, y son los que aquí ahora interesan, esa expre-
sión crítica o provocativa o incluso soez acerca de la religión constituye, cierta-
mente, un ejercicio de la libertad religiosa con una proyección en la libertad de 
expresión que, sin embargo, desborda a aquella para de ese modo constituir tam-
bién pleno ejercicio de la libertad de expresión. En este tipo de casos se produce 
una aproximación a la religión y al fenómeno religioso que entronca con su carác-
ter intrínsecamente social. Desde esta perspectiva, la religión es una institución 
social (Herrera Gómez, 2004: 53-54), en la medida en que contiene un complejo 
normativo que tiene por objeto regular los comportamientos de los individuos en 
aspectos que tienen también un impacto o relevancia social. Además de una deter-
minada fe o dogma, los individuos que profesan una concreta religión comparten 
también algunas pautas de conducta que tienen proyección social. En este sentido, 
la religión actúa como un potente catalizador de la cohesión de grupos y, por 
extensión, de la cohesión social, ya que conforma grupos de individuos que com-
parten «unas mismas ideas, creencias, dogmas, formas de vida y modos de com-
prender la existencia» (González Uriel, 2018: 9). En última instancia, la religión 
es una cosmovisión compartida por un grupo de individuos. El discurso antirreli-
gioso, en tanto que expresión crítica de esa cosmovisión, tiene una indudable 
dimensión social o, si se prefiere, una naturaleza político-social (Scolnicov, 2016: 
3; Alcácer Guirao, 2017: 19, y, del mismo autor, 2019: 31, 34-35). Tiene relevan-
cia social, y también política, en cuanto que pone el punto de mira de su crítica en 
una determinada concepción de vida en sociedad. Esta confluencia entre lo reli-
gioso y lo político-social explica, a fin de cuentas, la conexión entre la libertad reli-
giosa y la libertad ideológica, pues ambas, en su dimensión positiva, dan cobertura 
respectivamente a la libertad de creencias y de pensamiento de los individuos, lo 
que, en definitiva, garantiza el pluralismo político en cuanto valor superior del 
ordenamiento jurídico del Estado social y democrático de derecho (art. 1.1 CE).

De forma análoga, cuando un ministro de culto expresa en un acto religioso, 
entre fieles, su interpretación o su parecer respecto a determinados dogmas de su 
fe y su incidencia en el modus vivendi de la comunidad religiosa, estaría ejerciendo 
el derecho individual de cualquier persona a manifestar libremente sus propias 
creencias religiosas12, así como también, en su dimensión comunitaria, y 

12  Art. 16.1 CE; art. 2.1 a) LOLR; art. 18 de la Declaración Universal de Derechos Humanos (DUDH); 
arts. 18 y 27 del Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos (PIDCP); art. 9 del CEDH; y art. 10 de 
la Carta de los Derechos Fundamentales de la Unión Europea (CDFUE), en conexión con el art. 10.2 CE.



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 391

juntamente con los fieles congregados, el derecho de libertad de culto13. No obs-
tante, dada su condición de ministro de culto o persona cualificada de una deter-
minada confesión, concurriría también en este caso el derecho de las Iglesias, 
Confesiones y Comunidades religiosas, una vez inscritas en el correspondiente 
Registro público, a divulgar y propagar su propio credo (arts. 5 y 2.2 LOLR). 
Estas podrán ejercer este derecho no solamente con una finalidad de adoctrina-
miento de sus propios fieles, sino también con la intención de ganar nuevos adep-
tos y también de reforzar sus planteamientos frente a otros que concurren y 
compiten en el seno de la sociedad. Imagínese ahora, por ejemplo, que esta hipo-
tética ceremonia religiosa es retransmitida por un medio de comunicación o su 
contenido, total o parcialmente, incorporado a las redes sociales. En este caso el 
mensaje religioso ingresa en el mercado de las ideas, en el que compite con otros 
mensajes tratando de consolidar o mejorar su posición, dependiendo del grado de 
implantación social de la respectiva Iglesia o Confesión religiosa. Sin duda el 
mensaje sigue siendo religioso. Pero no exclusivamente religioso. Es también un 
mensaje con una evidente dimensión política o, si se prefiere, político-social14. En 
primer lugar, porque el emisor del mensaje —la Iglesia o Confesión religiosa— 
es un sujeto de la sociedad civil, con relevancia social y productor de opinión 
pública. En segundo lugar, por el contenido mismo del mensaje: el estableci-
miento de pautas de comportamiento social fundamentado en el corpus doctrinal 
de una determinada religión. Y, en tercer lugar, por el debate social que suscita, 
desencadenando la intervención de otros actores sociales y políticos que patroci-
nan en ese mercado de ideas su propio mensaje con relación, en el figurado ejem-
plo expuesto, a esa pauta de comportamiento social. Así pues, su expresión 
constituiría una expectativa de conducta que se situaría, prima facie, no sólo den-
tro del contorno de protección de la libertad religiosa sino también de la libertad 
de expresión.

Así las cosas, y desde este enfoque, no habría demasiadas dificultades en 
incluir la expresión antirreligiosa, en cualquiera de sus modalidades —incluida 
la artística, la literaria o incluso la científico-técnica—, en la categoría del men-
saje político en sentido laxo, en la medida que aquella, en cuanto que, de un 
modo u otro, con mayor o menor fortuna, implica una crítica más o menos evi-
dente o más o menos soterrada a un determinado modelo o cosmovisión de la vida 
en sociedad que toda religión propone, tendrá relevancia pública, será de interés 
general y contribuirá a la formación de la opinión pública. Desde esta perspec-
tiva, en consecuencia, podría cohonestarse la fundamentación de la libertad de 
expresión como garantía institucional de la democracia y la equiparación de las 

13  Art. 16.1 CE; art. 18 DUDH; art. 18 PIDCP; art. 9 CEDH, y art. 10 CDFUE, en conexión con el 
art. 10.2 CE.

14  Un planteamiento opuesto al que aquí se sostiene, tanto en relación con el discurso antirreligioso 
como con el discurso religioso con relevancia pública, puede leerse en Martínez-Torrón (2016: 29) y Herrera 
Ceballos (2018: 31), respectivamente.



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

392	 vicente a. sanjurjo rivo

expresiones antirreligiosas y políticas, en cuanto que expectativas de conducta 
—ambas— que se incluyen en el ámbito de protección de la libertad de expre-
sión. Con ello se evitaría atribuir, como ha hecho el TEDH, un distinto margen 
de apreciación a los Estados a la hora de valorar las restricciones a la libertad de 
expresión según el tipo de mensaje, que está en el origen, como se ha visto, de la 
deficiente protección de la libertad de expresión artística (García Rubio, 2014: 
419-434) y, en general, de una jurisprudencia un tanto zigzagueante sobre esta 
materia del Tribunal europeo.

Sin embargo, como ya se ha indicado y, por lo demás, es sabido, no es esta la 
única fundamentación posible de la libertad de expresión. Esta, en su configura-
ción clásica, liberal, es, sobre todo, un derecho de defensa. El sentido último de 
la libertad de expresión no es garantizar la comunicación de ideas inofensivas, 
pacíficas o comúnmente admitidas en el seno de la sociedad. De ser así, esa garan-
tía sería superflua. Por el contrario, «[e]s la libertad del provocador, del sátiro, 
del disidente político, del hereje» (Teruel Lozano, 2018: 18). Es, antes que nada, 
una libertad negativa, que proscribe cualquier injerencia en la manifestación de 
ideas y opiniones, del tipo que sean, con el único límite de no incurrir en difama-
ciones, vejaciones, o expresiones injuriosas o amenazantes. Desde esta perspectiva 
pocas dudas ofrece que el discurso o testimonio, en cualquiera de sus modalidades 
posibles, antirreligioso o crítico con la religión, y manifestado dentro de los már-
genes apuntados, se situaría, prima facie, dentro del ámbito de protección de la 
libertad de expresión.

II.  LA LIBERTAD DE EXPRESIÓN Y SUS LÍMITES

La expresión del discurso crítico con la religión, como se ha señalado, podrá 
contenerse en algunos casos dentro del ámbito de protección de la libertad reli-
giosa. Sin embargo, los supuestos que aquí interesa analizar y que constituyen el 
objeto de estudio de este trabajo son aquellos en los que esa crítica excede el ejer-
cicio de la libertad religiosa para alcanzar también —y sobre todo— al ámbito de 
protección de la libertad de expresión.

El ejercicio de la libertad de expresión no está sujeto a ningún límite externo. 
En nuestro ordenamiento jurídico-constitucional no se prevé una reserva gené-
rica de limitación de los derechos fundamentales (Bastida Freijedo et al., 2004: 
132-133 y 139). Por el contrario, los arts. 53.1 y 81.1 CE disponen únicamente 
una reserva de ley para la regulación del ejercicio y desarrollo de los derechos. Y 
el art. 20 CE no prevé ninguna habilitación al legislador para crear un límite en 
sentido propio o límite externo. Ahora bien, que el derecho no pueda ser limitado 
no quiere decir que sea ilimitado. El propio art. 20.4 CE enumera algunos lími-
tes internos de la libertad de expresión e información, en concreto los derechos 
reconocidos en el Título I de la Constitución y, especialmente, el derecho al 
honor, a la intimidad, a la propia imagen y a la protección de la juventud y de la 



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 393

infancia15. Así pues, el legislador —como también los jueces y tribunales y la 
administración— podrá concretar esos límites internos, pero en modo alguno 
crear ex novo otros distintos16.

Por tanto, la libertad de expresión vendrá delimitada únicamente por sus 
límites inmanentes, esto es, los que responden a la protección y garantía de otros 
derechos u otros bienes o intereses jurídicos constitucionalmente protegidos. A 
fin de señalar algunos de estos derechos o bienes jurídicos constitucionales sus-
ceptibles de protección que podrían operar como límites internos, cabría acudir, 
a efectos estrictamente hermenéuticos conforme al art. 10.2 CE (STC 36/1991, 
de 14 de febrero, FJ 5), a la propia CEDH que, con relación a la libertad de expre-
sión, prevé, entre otros, la seguridad pública y la seguridad nacional, la defensa 
del orden, la protección de la moral y de la reputación o de los derechos ajenos. 
(art. 10.2 CEDH).

Así pues, habrá que examinar, y a ello se dedican las páginas que siguen, si 
la protección de la religión y de los sentimientos religiosos de los creyentes cons-
tituyen derechos o bienes o intereses merecedores de protección constitucional 
y, en consecuencia, con capacidad para restringir el derecho a la libertad de 
expresión.

1.  Protección de la religión y libertad de expresión: el delito de blasfemia

Una buena muestra de lo que anteriormente se apuntaba acerca del compo-
nente político-social de la religión es precisamente la tipificación del delito de 

15  Con relación a la libertad religiosa, no obstante, el art. 16.1 CE prevé un límite interno positivo, al 
disponer que se garantiza la libertad religiosa «sin más limitación, en sus manifestaciones, que la necesaria 
para el mantenimiento del orden público protegido por la ley». Es decir, se trata de un límite expresamente 
recogido en el enunciado de la norma constitucional que excluye de protección una expectativa de conducta 
en principio incluida en el objeto del derecho fundamental, en este caso el ejercicio de la libertad religiosa en 
su vertiente positiva, cuando aquella vulnere ese límite expreso, es decir, el orden público protegido por la ley. 
Este límite expreso del orden público será concretado por el legislador en «la salvaguardia de la seguridad, de 
la salud y de la moralidad pública, elementos constitutivos del orden público protegido por la Ley en el 
ámbito de una sociedad democrática» (art. 3.1 LOLR). Del propio tenor literal de la norma constitucional 
parece desprenderse que en la operación de concreción del alcance de este límite los distintos operadores jurí-
dicos habrán de proceder a un juicio de proporcionalidad, al apelar el art. 16.1 CE a la necesidad de la restric-
ción para preservar el orden público, esto es, a la exigencia de necesidad o intervención mínima que, como es 
sabido, junto con la exigencia de idoneidad y de proporcionalidad en sentido estricto, integra los elementos 
del juicio de proporcionalidad.

16  Con carácter general entendemos por límite de un derecho fundamental la privación de la garantía 
iusfundamental a una de las posibles conductas que en principio cabría incluir en el objeto del derecho fun-
damental. Y distinguimos entre los límites externos o límites en sentido propio y los límites internos. Los 
límites externos son aquellos creados por el poder público —por el legislador en el ordenamiento constitucio-
nal español— habilitado expresamente para ello por la Constitución. Los límites internos, en cambio, o vie-
nen dispuestos explícitamente por la Constitución (los límites positivos), o bien son resultado de la coexistencia 
de los derechos fundamentales entre sí o con otras normas de igual rango constitucional (límites inmanentes 
o lógicos) (Bastida Freijedo et al., 2004: 120 y ss.).



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

394	 vicente a. sanjurjo rivo

blasfemia. Con ella se protegía ciertamente la religión y sus dogmas. Pero tam-
bién, y sobre todo, en cuanto que la religión actúa como un potente instrumento 
de cohesión de los grupos que, juntamente con otros, como la lengua, una histo-
ria política compartida, etc., constituye un fundamento de la comunidad polí-
tica, con su tipificación se protegía un determinado orden social y, en última 
instancia, desde esta concepción identitaria de la religión, al Estado confesional 
(Scolnicov, 2016: 9-10; Fenwick, 2011: 484 y ss.). Ello explica, a fin de cuentas, 
las restricciones impuestas a la libertad religiosa en los orígenes del Estado cons-
titucional, que, a su vez, han condicionado el pleno reconocimiento de las liber-
tades ideológica y de expresión17. La ausencia de una completa consagración de la 
libertad religiosa lastró las libertades ideológica y de expresión. No en vano la 
pugna por el reconocimiento de la libertad religiosa y de culto actuó como ver-
dadero acicate en la construcción y consolidación del Estado constitucional 
(Barrero Ortega, 2006). Así pues, desde una perspectiva histórica, primero ven-
dría la libertad religiosa y, una vez consagrada esta, le seguirían las libertades 
ideológica y de expresión en toda su extensión. Dicho de otro modo, solo cuando 
la libertad religiosa y de culto es reconocida con todas sus consecuencias, es 
entonces que las libertades ideológica y de expresión extienden su cobertura sobre 
todas aquellas expectativas de conducta que, en abstracto, caen bajo su ámbito de 
protección. Desde un punto de vista sistemático, en cambio, la libertad ideoló-
gica es el fundamento último de la libertad religiosa y no al revés. Por ello mismo 
el ejercicio de los derechos de libertad religiosa y de expresión no son más que 
proyecciones, al fin y al cabo, de la vertiente positiva de la libertad ideológica.

La destipificación del delito de blasfemia avanzó en Europa en paralelo con 
el proceso de secularización del Estado constitucional. Sin embargo, este proceso 

17  Un buen ejemplo de ello lo constituye las Cortes de Cádiz que, en uno de sus primeros decretos, 
concretamente en el de 10 de noviembre de 1810, disponía en su art. I que «[t]odos los cuerpos y personas 
particulares, de cualquiera condición y estado que sean, tienen libertad de escribir, imprimir y publicar sus 
ideas políticas sin necesidad de licencia, revisión o aprobación alguna anteriores a la publicación, bajo las res-
tricciones y responsabilidades que se expresarán en el presente decreto». Pues bien, una de tales restricciones 
sería la prevista en el art. VI del mismo decreto: «Todos los escritos sobre materias de religión quedan sujetos 
a la previa censura de los ordinarios eclesiásticos, según lo establecido en el Concilio de Trento». Y este limi-
tado reconocimiento de las libertades de comunicación intelectual (libertades ideológica, de expresión o de 
imprenta) motivado por la ausencia de un pleno reconocimiento de la libertad religiosa acabó teniendo su 
reflejo en el texto constitucional de 1812. En efecto, a tenor del art. 12 de la Constitución de Cádiz, «[l]a Reli-
gión de la Nación española es y será perpetuamente la católica, apostólica, romana, única y verdadera. La 
Nación la protege por leyes sabias y justas, y prohíbe el ejercicio de cualquier otra». Es por ello por lo que, 
cuando el art. 371 de la Constitución gaditana recoge la libertad de expresión, lo hace circunscribiéndola 
única y exclusivamente a las ideas políticas, al modo que lo hacía el art. I del Decreto de 10 de noviembre de 
1810 precitado. Concretamente, el art. 371 rezaba como sigue: «Todos los españoles tienen libertad de escri-
bir, imprimir y publicar sus ideas políticas sin necesidad de licencia, revisión o aprobación alguna anterior a la 
publicación, bajo las restricciones y responsabilidad que establezcan las leyes» (cursivas nuestras). En defini-
tiva, la falta de protección dispensada a otras ideas o concepciones religiosas distintas de la católica desenca-
denaba inevitablemente la ausencia de cobertura para cualquier idea política acerca de la religión que 
contraviniese los dogmas y postulados de la confesión católica.



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 395

se desarrolló en el espacio europeo de forma diacrónica y, además, la posición de 
los Estados europeos respecto a la tutela penal de la religión ha sido, en muchos 
casos, indecisa y titubeante (Vázquez Alonso, 2016: 314).

Esta tutela penal de la religión ha sido en muchas ocasiones incompatible 
con un pleno reconocimiento del pluralismo religioso, ya que el delito de blas-
femia preveía únicamente las conductas expresivas injuriosas dirigidas contra 
los dogmas de la religión mayoritaria, o de la religión oficial o de Estado. Es el 
caso de la tutela penal exclusiva inicialmente de la religión anglicana y poste-
riormente de las religiones cristianas en Inglaterra o de la católica en Italia. Sin 
embargo, el imparable, aunque, según los casos, lento y tortuoso proceso de 
secularización provocó que estos tipos penales fuesen escasamente aplicados18 y 
finalmente derogados. Este fue el caso de Inglaterra, en el que el tipo evolu-
cionó hacia un delito de odio religioso con la aprobación del Racial and Reli-
gious Hatred Act en 2006 y la derogación en 200819 del delito de blasfemia en 
Inglaterra y Gales (Sandberg y Doe, 2008); o el de Italia, que, con la participa-
ción decisiva de la Corte Constitucional20, lo hizo con la reforma de su Código 
Penal de 2006 hacia un tipo que tutelaba no ya la religión, sino los sentimien-
tos religiosos de los creyentes (Cianitto, 2012). Y esta fue precisamente la evo-
lución seguida entre nosotros tras la derogación del delito de blasfemia por el 
Código Penal de 199521 y la incorporación del delito contra los sentimientos 
religiosos (art. 525 CP).

Paradójicamente, en el caso de la República de Irlanda la tipificación por el 
legislador de la blasfemia se hizo con la finalidad de garantizar el pluralismo 
religioso. Es, sin duda, el de Irlanda un caso singular dentro de este panorama 
general de decaimiento progresivo del delito de blasfemia en los ordenamientos 
jurídicos europeos. La Constitución irlandesa establece en su art. 40.6. 1.ºi. un 
mandato de tipificación de la blasfemia dirigido al legislador penal. Sin embargo, 
la omisión del legislador en esta materia originó que la blasfemia subsistiese 
como un delito de common law, que rige como derecho supletorio en Irlanda en 
tanto no sea incompatible con la Constitución de la República. Justamente esa 
incompatibilidad fue la que puso de manifiesto el Tribunal Supremo irlandés, 
por cuanto el common law admitía la existencia de una Iglesia de Estado y, en 
consecuencia, únicamente ofrecía protección respecto a las ofensas dirigidas 

18  Así, por ejemplo, en Inglaterra, Hill y Sandberg (2009: 149).
19  Sección 19 de la Criminal Justice and Immigration Act.
20  Sentencia de la Corte Costituzionale 508/2000, de 20 de noviembre, que declaraba la inconstitucio-

nalidad del art. 402 CP, el cual tipificaba el vilipendio de la religión del Estado.
21  Aun cuando el TC había admitido, a nuestro juicio de manera harto discutible conforme al princi-

pio de laicidad, la compatibilidad del art. 239 del antiguo Código Penal, que tipificaba el delito de blasfemia 
(dejado sin contenido por el art. 2 de la L.O. 5/1988, de 9 de junio), con el art. 16.3 CE, a tenor de que el 
precepto no ofrecía una tutela penal exclusiva y privilegiada del corpus dogmático de una determinada reli-
gión —la católica—, sino que la misma habría de extenderse también a cualquier otra religión de acuerdo con 
los principios y derechos reconocidos en la Constitución (ATC 271/1984, de 9 de mayo, FJ 2).



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

396	 vicente a. sanjurjo rivo

contra la religión anglicana, lo cual era incompatible con la Constitución irlan-
desa22. Esta decisión del Tribunal Supremo desencadenó que el legislador final-
mente neutralizase esta omisión legislativa y aprobase «la que puede decirse que 
es la última ley que incrimina la blasfemia aprobada en Europa» (Vázquez 
Alonso, 2016: 320).

Tampoco cercena el pluralismo religioso la tipificación en Alemania del 
delito de difamación o ultraje de las religiones, creencias religiosas o de las Igle-
sias oficiales existentes en Alemania (art. 166 CP alemán). En realidad, en este 
precepto se advierte una cierta equiparación entre ideas y creencias, pues el con-
tenido del injusto no sólo incluye, según se acaba de señalar, el escarnio de las 
religiones o de las Iglesias, sino también de las distintas cosmovisiones de los ciu-
dadanos y de sus asociaciones de carácter ideológico. Así pues, más que en un 
residuo del Estado confesional, este precepto hunde sus raíces en las particulares, 
y de sobra conocidas, razones históricas relacionadas con el triunfo en Alemania 
del nazismo y del pensamiento antisemita. Y, por ello, el bien jurídico protegido 
no es en este caso la protección de los dogmas religiosos, de las confesiones reli-
giosas o de los sentimientos religiosos de los ciudadanos, sino la paz social. En 
última instancia, se trataría de un instrumento punitivo al servicio del Estado 
para preservar el pluralismo político-religioso y defenderse de aquellos discursos 
que pretenden socavarlo.

Así pues, la punición de las conductas expresivas injuriosas de la religión 
o las Iglesias no es necesariamente incompatible con la existencia de un Estado 
aconfesional ni con el pluralismo religioso. En términos generales, sin embargo, 
históricamente la limitada aplicación de este tipo penal y su progresiva dero-
gación está asociada al paulatino proceso de secularización del Estado confesio-
nal y a la plena garantía del pluralismo religioso. En efecto, el pleno 
reconocimiento del pluralismo religioso no obsta la tipificación de la blasfe-
mia, si bien, tal y como señalaba el juez Frankfurter en su voto particular con-
currente al que se unieron los jueces Jackson y Burton en Joseph Burstyn, Inc. v. 
Wilson, un acentuado pluralismo religioso como el existente en los EE. UU. 
hace de lo sacrílego un concepto demasiado amplio y difuso como para ser jurí-
dicamente útil23. Y con esta gradual destipificación de la blasfemia en Europa24 
se abría paso también la libertad de expresión como libertad negativa, esto es, 

22  Irish Supreme Court, Corway v. Independent Newspapers, 30th July, 1999, párrs. 13-38, en especial 
36-38.

23  Joseph Burstyn, Inc. v. Wilson, 343 U.S. 495 (1952), 507-540.
24  Auspiciada también por instrumentos de soft law como la Resolución 1510 (2006) de la Asamblea 

Parlamentaria del Consejo de Europa: Libertad de expresión y respeto a las creencias religiosas; la Recomendación 
1805 (2007) de la Asamblea Parlamentaria del Consejo de Europa: Blasfemia, insultos religiosos y discurso del odio 
contra las personas por razón de su religión, o el Informe de la Comisión de Venecia adoptado en su 76.ª sesión 
plenaria (17-18 de octubre de 2008): Informe sobre la relación entre la libertad de expresión y la libertad religiosa: el 
asunto de la regulación y persecución de la blasfemia, el insulto religioso y la incitación al odio religioso (§§ 59-64). Dis-
ponible en http://www.venice.coe.int/webforms/documents/?pdf=CDL-AD(2008)026-e 

http://www.venice.coe.int/webforms/documents/?pdf=CDL-AD(2008)026-e


UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 397

como inmunidad de coacción de los individuos con relación a la utilización de 
expresiones, del tipo que sean, provocativas, indecorosas, obscenas, irreveren-
tes o subversivas.

2. � La reformulación del injusto del delito de blasfemia: la protección de los 
sentimientos religiosos de los creyentes

Sin embargo, como ya se ha tenido ocasión de señalar, el delito de blasfe-
mia ha ido, en general, desapareciendo progresivamente de la escena al tiempo 
que la ha venido a ocupar la tipificación de las ofensas contra los sentimientos 
religiosos. Y esto también ha sucedido entre nosotros con la tipificación, tras la 
reforma del Código Penal de 1995, del escarnio de los dogmas o ritos de una 
religión o la vejación de quienes los profesan o practican con el específico ánimo 
de ofender sus sentimientos religiosos (art. 525 CP). El principal aspecto pro-
blemático de la configuración de este tipo penal desde el punto de vista de la 
limitación del derecho fundamental a la libertad de expresión lo constituye, a 
nuestro juicio, la cuestión de si los sentimientos religiosos, aparte los proble-
mas que suscita como bien jurídico protegido, pueden actuar como un límite 
interno o inmanente a la libertad de expresión, tal y como el legislador penal lo 
ha concretado en el precepto indicado. A ahondar en ello se dedican las páginas 
que siguen.

2.1.  Los sentimientos religiosos como bien jurídico protegido

El art. 209 del antiguo Código Penal —directo precursor del actual art. 525 
CP— establecía la religión y las Iglesias como bienes jurídicos protegidos. Como 
se ha tenido ya ocasión de señalar, con el proceso de secularización de los Estados 
y la vis expansiva de la libertad de expresión como libertad negativa, tanto la una 
como las otras se habían ido de facto paulatinamente inaplicando como límites a 
la libertad de expresión para terminar, finalmente, por perder esa condición con 
la progresiva y muy extendida derogación del delito de blasfemia. De ahí que, de 
modo similar a como acaece en otros casos de derecho comparado, nuestro legis-
lador penal tipificase el escarnio de la religión o la vejación de sus fieles, pero con 
el exclusivo ánimo de ofender sus sentimientos religiosos, que pasan a constituir 
de este modo el bien jurídico protegido del nuevo tipo penal25.

25  De hecho, con la reforma del Código Penal de 1963 efectuada por la Ley 44/1971, de 15 de noviem-
bre, el bien jurídico protegido con relación al delito de profanación (art. 208 CP) ya pasó entonces a ser los 
sentimientos religiosos legalmente tutelados, que la jurisprudencia extendió también al delito de escarnio de 
la religión católica o de confesión reconocida legalmente o de ultraje de sus dogmas o ritos (art. 209 CP). (STS 
495/1981, de 8 de abril).



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

398	 vicente a. sanjurjo rivo

Los sentimientos religiosos, como bien jurídico protegido, podrían conce-
birse como un estado de bienestar emocional que en los creyentes provoca su par-
ticular vivencia de los dogmas y ritos propios de la religión que profesan; 
bienestar emocional que puede verse menoscabado por la afloración de emociones 
desagradables irrogadas por comportamientos de terceros (Roca de Agapito, 
2017: 566).

Ese bienestar emocional tiene, por definición, carácter individual. En este 
sentido, todo sentimiento religioso es un sentimiento individual. Sin embargo, 
los dogmas, ritos y creencias que conforman una determinada religión tienen una 
evidente dimensión social o comunitaria en la medida en que son compartidos y 
vividos por una comunidad de creyentes, de suerte que tales creencias o convic-
ciones tienen también una dimensión supraindividual (Díez-Picazo, 2013: 228). 
Así pues, los sentimientos religiosos en cuanto bien jurídico protegido pueden 
tener un carácter individual o social (Tamarit Sumalla, 1989: 143 y ss.).

La conformación del bien jurídico protegido, ya sea como los sentimientos 
religiosos individuales o bien como los sentimientos religiosos sociales, lejos de 
ser baladí tendrá importantes consecuencias en la configuración del tipo penal. 
En efecto, caso de que el bien jurídico protegido se identifique con los sentimien-
tos religiosos sociales, el tipo penal que le dé cobertura será de peligro abstracto 
y de mera actividad, y el sujeto pasivo la sociedad en su conjunto o la comunidad 
de fieles que profesen la religión objeto de escarnio. Y tendría además importan-
tes consecuencias procesales al permitir la apertura de juicio oral aun cuando sólo 
existiese una acusación popular (Roca de Agapito, 2017: 569). Más allá de los 
distintos problemas que suscita esta identificación del bien jurídico protegido 
con los sentimientos religiosos sociales (Roca de Agapito, 2017: 566-567), hay 
otro que interesa particularmente traer aquí a colación por cuanto concierne a los 
límites de los derechos fundamentales. En concreto, una configuración de esta 
naturaleza del tipo penal alejaría excesivamente la puesta en peligro o el riesgo de 
lesión del bien jurídico protegido con el consiguiente adelantamiento de la 
barrera punitiva, lo que entrañaría una restricción desproporcionada del derecho 
a la libertad de expresión con posible afectación de su contenido esencial, al 
aproximar peligrosamente estos delitos a los delitos de opinión. Con todo, un sec-
tor doctrinal defiende esta configuración del bien jurídico, en ocasiones restrin-
giéndolo a los sentimientos religiosos de la comunidad religiosa y no a los de la 
sociedad en general (Morillas Cueva, 1997: 729), a la que tampoco ha sido ajena 
nuestra jurisprudencia26, ni incluso tampoco el Tribunal Europeo de Derechos 
Humanos27.

26  Así, por ejemplo, Sentencia 235/12, de 8 de junio, del Juzgado de lo Penal núm. 8 de Madrid, 
FFDD 1 y 3, que absolvió finalmente a los acusados —Javier Krahe y Montserrat Fernández Villa— de un 
delito contra los sentimientos religiosos (art. 525.1 CP), y STS 495/1981, de 8 de abril.

27  En Otto-Preminger-Institute contra Austria recuerda el Tribunal que «no puede olvidar que la religión 
católica romana es la de la inmensa mayoría de los tiroleses. Retirando la película, las autoridades austríacas han 



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 399

En cambio, si se considera que son los sentimientos religiosos individuales 
los que constituyen el bien jurídico protegido, el tipo que recoja la conducta 
típica será de peligro concreto y de resultado. En consecuencia, se exigirá una 
alteración o un riesgo concreto de alteración o perturbación psíquica en un indi-
viduo o en varios. No obstante, y en virtud del carácter fragmentario del derecho 
penal, no bastará con que esa alteración o perturbación sentimental se traduzca 
en una simple sensación de molestia o desagrado, sino en una verdadera conmo-
ción emotiva directamente imputable a la ofensa.

En cualquier caso, el recurso a los sentimientos religiosos como bien jurídico 
protegido suscita no pocos problemas (Jericó Ojer, 2018: 545 y ss.; Muñoz 
Conde, 2010: 853), empezando por su difícil encaje con los principios de inter-
vención mínima del derecho penal y de efectividad o utilidad de la intervención 
penal. Por su parte, la protección de los sentimientos religiosos conlleva una 
extraordinaria vaguedad del tipo y un exacerbado subjetivismo difícilmente com-
patible con el principio de taxatividad penal (nullum crimen sine lege stricta) y de 
seguridad jurídica. Además, la protección de los sentimientos religiosos tendría 
un sesgo discriminatorio respecto a los sentimientos de los no creyentes (García 
Amado, 2012). Y aun cuando se protegiesen los sentimientos de estos últimos, 
tal y como hace —de una manera un tanto artificiosa— el art. 525.2 CP, se incu-
rriría en una protección privilegiada de este tipo de sentimientos —religiosos o 
arreligiosos— frente a los que pudiesen ocasionar otras creencias o convicciones, 
como las de carácter deportivo, estético, moral, ideológico o político, entre otras 
(García Rubio, 2014: 435-436; Vives Antón y Carbonell Mateu, 2010: 760-
761). De forma análoga, esta protección reforzada de este tipo de sentimientos 
con relación a cualesquiera otros guarda relación, tal y como se ha tenido ocasión 
de señalar con anterioridad, con aquellas mayores restricciones a las que el TEDH 
sometía el discurso antirreligioso con relación al discurso político por la vía de 
otorgar un mayor o menor margen de apreciación a los Estados dependiendo del 
tipo de discurso.

Identificado el bien jurídico protegido es necesario fundamentar su tutela 
penal. Los sentimientos religiosos, esto es, esa relación subjetiva de los creyentes 
con los dogmas y ritos propios de su fe que, a su vez, propicia un cierto bienestar 
emocional en ellos, no constituyen por sí mismos un bien o un interés jurídi-
co-constitucional. Y, sin embargo, el legislador penal, al tipificar el delito de 
escarnio de los dogmas o ritos de una determinada religión o la vejación de sus 
fieles con el específico ánimo de ofender sus sentimientos religiosos (art. 525 CP), 
estaría utilizando estos —un interés o un bien infraconstitucional— a fin de con-
cretar un límite inmanente o interno al ejercicio de un derecho fundamental, cual 
es la libertad de expresión, lo que sería manifiestamente inconstitucional. Por 

intentado […] impedir que algunas personas se sintiesen atacadas en sus sentimientos religiosos de manera 
injustificada y ofensiva». (STEDH Otto-Preminger-Institute c. Austria, de 20 de septiembre de 1994, § 56).



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

400	 vicente a. sanjurjo rivo

ello resulta ineludible fundamentar la protección penal de los sentimientos reli-
giosos en un derecho o en un bien o interés jurídico-constitucional, pues solo así 
esa operación de concreción de un límite interno a la libertad de expresión efec-
tuada por el legislador penal podría resultar constitucional.

2.2.  Sentimientos religiosos y libertad religiosa

El procedimiento más frecuente por el que se lleva a cabo esta subsunción de 
los sentimientos religiosos en un derecho o interés de naturaleza constitucional y, 
de ese modo, se justifica su habilitación para operar como límite, es por la vía de 
interpretar que su protección forma parte del objeto del derecho a la libertad reli-
giosa (art. 16 CE).

Un sector de la doctrina, y en particular de la doctrina penalista, sostiene que 
los sentimientos pueden ser objeto de tutela penal siempre que sean legítimos, es 
decir, siempre que no sean incompatibles con el ejercicio de un derecho que le asiste 
al autor o autores de la conducta presuntamente escandalosa o perturbadora que los 
origina. Por esta razón el delito de blasfemia, según esta interpretación, constituiría 
una limitación ilegítima del derecho a la libertad de expresión (art. 20.1 CE) por 
cuanto se fundamenta en unos supuestos sentimientos de escándalo u ofensa que en 
modo alguno justifica la limitación del derecho a expresar libremente, incluso de 
forma acerba e irrespetuosa, la crítica a una determinada cosmovisión, como es, en 
última instancia, una religión, cualquier religión. De forma análoga, la tradicional 
tipificación de ciertas conductas sexuales sobre la base de los sentimientos de escán-
dalo que podían ocasionar en un amplio sector de la población no estaría justificada 
al tratarse de sentimientos ilegítimos que no constituyen un bien jurídico merecedor 
de protección. Conforme a esta visión doctrinal, sin embargo, la tipificación de las 
conductas descritas en los arts. 522 y siguientes del CP se fundamentaría en el art. 
16.1 CE (derecho a la libertad religiosa y de culto) (Palomino Lozano, 2009: 539), 
pues en tales preceptos lo que se vendría a prohibir es la perturbación del pacífico 
desarrollo de las manifestaciones religiosas constitucionalmente garantizadas (Gim-
bernat Ordeig, 2007: 18-21), circunstancia esta última que no concurre a nuestro 
juicio en el delito de escarnio de la religión (art. 525 CP)28.

28  En este sentido, resulta en nuestra opinión acertada la decisión de la mayoría en la STC 192/2020, 
de 17 de diciembre, que estimó, a pesar de alguna referencia puntual y algo confusa a una presunta ofensa a 
los sentimientos religiosos, que la interrupción de una ceremonia religiosa —una misa católica— arrojando 
pasquines y gritando consignas a favor del derecho al aborto constituye una intromisión ilegítima en el dere-
cho a la libertad religiosa y de culto, en concreto, en su dimensión externa, que «se traduce en la posibilidad 
de ejercicio “de aquellas actividades que constituyen manifestaciones o expresiones del fenómeno religioso, 
asumido en este caso por el sujeto colectivo o comunidades” (SSTC 46/2001, de 15 de febrero, FJ 4, y 
128/2001, de 4 de junio, FJ 2)» (FJ 3). Pero en este caso el tipo penal aplicado era el previsto en el art. 523 
CP, que pune el impedimento o la interrupción o la perturbación de la celebración de ceremonias religiosas, 
y cuyo bien jurídico protegido no son, como sí lo son en el caso del art. 525 CP, los sentimientos religiosos 



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 401

También la jurisprudencia ha venido sosteniendo este mismo criterio para 
fundamentar la tipificación de las ofensas a los sentimientos religiosos como límite 
a la libertad de expresión. Así, la ya mencionada sentencia 235/12, de 8 de junio, 
del Juzgado de lo Penal núm. 8 de Madrid (caso Krahe), consideraba que en el art. 
525.1 CP «[s]e protege la libertad de conciencia, en su manifestación libertad reli-
giosa, consagrada en el art. 16 de la CE». Y añadía: «[e]n la tutela de libertad reli-
giosa el Código Penal quiere proteger no solo su ejercicio material sino también 
los íntimos sentimientos que a la misma se asocian. No se trata de defender a un 
determinado grupo religioso, sino de proteger la libertad de los individuos, reli-
giosos o laicos (ver art. 525.2), en el ejercicio de sus derechos fundamentales. Se 
reconoce además que esta libertad religiosa se integra no sólo por la realización de 
actos materiales que la exterioricen, sino también, y en ocasiones principalmente, 
por el respeto a los sentimientos que conforman su esfera íntima» (FD 3).

En esta misma dirección la STS de 25 de marzo de 1993 (núm. de Recurso 
606/1991) señalaba, con relación al delito de profanación (art. 208 ACP), que 
con él se otorgaba «la protección penal a un derecho fundamentalísimo en todo 
Estado Democrático de Derecho, como es el de respeto a un sentimiento, para 
algunos quizá el más profundo y querido, como es el religioso, que justifica, 
sobradamente, el que se sancionen penalmente actos tan repugnantes y gravísi-
mamente hirientes […]». (FD 3).

Tampoco ha sido ajeno a esta orientación el TEDH que, como ya se ha tenido 
ocasión de señalar, ha venido estimando, en una oscilante evolución jurispruden-
cial, desde Otto-Preminger-Institut contra Austria29 hasta, más recientemente, en 
E.S. contra Austria30, que los sentimientos religiosos forman parte del contenido 
protegido por la libertad de religión (art. 9 CEDH) y, en consecuencia, operan 
como límite al ejercicio de la libertad de expresión en cuanto sirven a la protec-
ción de los derechos ajenos (art. 10.2 CEDH).

El derecho subjetivo a la libertad religiosa tiene, conforme a la doctrina del 
TC, una doble dimensión: una interna y otra externa (STC 34/2011, de 28 de 

de los miembros de una determinada confesión, sino su libertad religiosa y de culto (Roca de Agapito, 2017: 
562; Vives Antón y Carbonell Mateu, 2010: 760). No compartimos, por tanto, la tesis sostenida por el magis-
trado Cándido Conde-Pumpido en su voto particular a la sentencia de que no se hubiese visto en este caso 
afectado el contenido de la libertad religiosa y de culto de los feligreses que asistían a la misma. Sí, en cambio, 
suscribimos sus consideraciones acerca de que los subjetivos sentimientos de ofensa que los fieles hubiesen 
podido sentir no constituyen el objeto del derecho a la libertad religiosa. Distinto es, y en esto también coin-
cidimos con el voto particular de este magistrado así como con el formulado por los magistrados Juan Antonio 
Xiol Ríos y María Luisa Balaguer Callejón, que habiéndose tratado de una breve interrupción —unos dos o 
tres minutos— de la ceremonia religiosa, que no impidió finalmente su celebración, su sanción penal con pena 
privativa de libertad no parece que se compadezca con las pautas del principio de proporcionalidad y de frag-
mentariedad del derecho penal y, además, provoca un evidente e innecesario efecto desaliento. (En el mismo 
sentido, aunque apartándose con sólidos argumentos en lo relativo al principio de proporcionalidad y al posi-
ble efecto desaliento de la sanción penal, en Naranjo de la Cruz, 2021: 115-153).

29  STEDH Otto-Preminger-Institute contra Austria, de 20 de septiembre de 1994, §§ 47, 48, 50 y 56.
30  STEDH E.S. contra Austria, de 25 de octubre de 2018, §§ 41, 53 y 57.



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

402	 vicente a. sanjurjo rivo

marzo, FJ 3). La segunda —la externa— vendría a garantizar el «ejercicio, 
inmune a toda coacción de los poderes públicos, de aquellas actividades que cons-
tituyen manifestaciones o expresiones del fenómeno religioso» (STC 46/2001, de 
15 de febrero, FJ 4). Esta vertiente externa del derecho, que tiene también una 
evidente dimensión comunitaria, estaría en última instancia dirigida a garantizar 
el pleno ejercicio individual del derecho a la libertad religiosa en condiciones de 
igualdad. La vertiente interna del derecho, por su parte, garantizaría «la existen-
cia de un claustro íntimo de creencias y, por tanto, un espacio de autodetermina-
ción intelectual ante el fenómeno religioso, vinculado a la propia personalidad y 
dignidad individual» (STC 177/1996, de 11 de noviembre, FJ 9). Si antes decía-
mos que la vertiente externa del derecho estaba conectada con el principio de 
igualdad, la interna lo estará con el derecho a la intimidad que, en última instan-
cia, garantiza el art. 16.2 CE al disponer que «[n]adie podrá ser obligado a decla-
rar sobre su ideología, religión o creencias» (Garriga Domínguez, 2014: 102-103).

Con arreglo al planteamiento hasta aquí descrito, los sentimientos religiosos 
integrarían esa dimensión interna del derecho a la libertad religiosa. Conforma-
rían ese espacio íntimo vinculado a la dignidad individual y al libre desarrollo de 
la personalidad (art. 10.1 CE) en el que, de forma libérrima, con absoluta inmu-
nidad de coacción de los poderes públicos o de terceros, se forjan las propias 
creencias. Este espacio íntimo, preservado de cualquier injerencia externa, com-
porta que nadie puede ser obligado a declarar sobre su religión ni a nadie se le 
puede imponer coactivamente o por vías indirectas una determinada creencia, lo 
que incluye el proselitismo ilegítimo, es decir, aquel que otorga ventaja o mejor 
estatus social a aquellos que profesan un determinado credo, así como también 
poder cambiar de confesión o abandonar la que se tenía.

Adviértase, sin embargo, que lo que ese claustro íntimo preserva son las 
creencias y su proceso de gestación, no los sentimientos que unas y otro puedan 
originar en el individuo. Los sentimientos y emociones que desencadena la rela-
ción del creyente con los dogmas y ritos de su religión, y que además podrán ser 
de gran intensidad tanto en el sentido de provocar bienestar emocional como lo 
contrario, en el caso, por ejemplo, de crisis de fe, debieran quedar, a nuestro jui-
cio, fuera del ámbito de protección de la libertad religiosa. Para el derecho, las 
emociones que en el creyente provocan sus creencias son, o debieran serlo al 
menos en nuestra opinión, irrelevantes. Probablemente no lo serán desde el punto 
de vista de la psicología, o de la psicología social o la sociología en el caso de que 
atendamos a los sentimientos religiosos colectivos, pero sí desde el punto de vista 
jurídico. En este sentido, nos parece más coherente con el objeto propio de la 
libertad religiosa aquel sector doctrinal que sostiene que las ofensas a los símbo-
los o ritos no supone imponer coactivamente la asunción de una creencia deter-
minada, ni tampoco, desde la dimensión externa del derecho, impide la práctica 
de ritos o ceremonias religiosas (López Guerra, 2013: 89-90, y Martínez-Torrón, 
2015: 27 y 30, entre otros), de manera que tales ofensas no representarían una 
intromisión ilegítima en el derecho a la libertad de creencias (García Amado, 



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 403

2012). Sólo se produciría esa intromisión ilegítima en el caso de que las expresio-
nes ofensivas tuviesen un componente coactivo o intimidatorio, pero en ese 
supuesto ya no serían de aplicación los arts. 524 y 525 CP, que tipifican los deli-
tos de profanación y escarnio en ofensa de los sentimientos religiosos respectiva-
mente, sino los dos preceptos anteriores (Alcácer Guirao, 2019: 9).

Así pues, la libertad religiosa garantizará la inmunidad de las creencias res-
pecto a la coacción de los poderes públicos y de terceros, pero no su indemnidad 
frente a la crítica. En otras palabras, no dará cobertura a un pretendido derecho a 
no sentirse ofendido con relación a las propias creencias (Alcácer Guirao, 2019: 
10 y 28; García Rubio, 2014: 415, 437 y 447). Si retomamos ahora el parale-
lismo entre ideas y creencias, entre discurso político y religioso, al que antes 
hacíamos referencia, se podrá apreciar una cierta analogía entre la dimensión 
negativa de la libertad ideológica y la dimensión interna de la libertad religiosa. 
Aquella, como esta, también es un ámbito privativo en el que se constituye la 
voluntad individual de manera autónoma y sin injerencias externas no consenti-
das, y guarda también una evidente conexión con la dignidad personal y el libre 
desarrollo de la personalidad. Protege, por tanto, frente a cualquier intromisión 
ilegítima o frente a cualquier agresión externa. Pero esa inmunidad de coacción 
lo es respecto de las ideas y su alumbramiento, no respecto de los sentimientos 
que esas mismas ideas suscitan. La libertad ideológica no comprende un sedicente 
derecho a no sentirse ofendido con relación a las propias ideas. Si así fuese, al pro-
yectarse o exteriorizarse en otras libertades, derechos fundamentales o deberes 
constitucionales, como por ejemplo la libertad de expresión, los derechos de reu-
nión y manifestación o participación, entre otros, quedarían estos entonces en 
buena medida vaciados de contenido al cercenar el libre intercambio de ideas, en 
cuanto que este vendría limitado no sólo por la concurrencia con otros derechos, 
bienes o intereses jurídico-constitucionales, sino también por el sentimiento de 
bienestar emocional que la adhesión a las propias convicciones provoca en cada 
individuo. Una vez más, y como señalábamos con relación a las creencias, la 
inmunidad de coacción es con relación a las ideas que, en cambio, como las creen-
cias, deben ser permeables a la crítica, incluso a la crítica ofensiva, dentro natu-
ralmente de ciertos límites, y al margen de los sentimientos que dicha crítica en 
su caso pueda hacer aflorar (Naranjo de la Cruz, 2021: 91-92).

En este sentido parece más concorde con el contenido del CEDH y con la 
propia jurisprudencia del TEDH en materia de libertad de expresión la opinión 
disidente común de la jueza Palm y los jueces Pekkanen y Makarczyk en Otto Pre-
minger Institut contra Austria31, en la que advertían que el «Convenio no garantiza 
explícitamente el derecho a la protección de los sentimientos religiosos». Y aña-
dían: «Más exactamente, tal derecho no puede derivarse del derecho a la libertad 
religiosa, que, en realidad, incluye un derecho a expresar puntos de vista que 

31  STEDH Otto-Preminger-Institute contra Austria, de 20 de septiembre de 1994.



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

404	 vicente a. sanjurjo rivo

critiquen las opiniones religiosas ajenas». Este planteamiento será más adelante 
adoptado por la mayoría en Klein contra Eslovaquia32, donde el TEDH sostendrá 
que la crítica que pudiese ofender los sentimientos religiosos, incluso los de una 
parte muy significativa de la población eslovaca, no interfiere, sin embargo, con 
el derecho de los creyentes a expresar y ejercer su religión y, en consecuencia, no 
puede constatarse una interferencia con el derecho de otras personas a la libertad 
religiosa.

Así las cosas, no parece que pueda desprenderse del CEDH o de nuestra 
Norma Fundamental un supuesto derecho a preservar los sentimientos religiosos 
de las ofensas a los dogmas y ritos religiosos como objeto de la libertad religiosa 
(Presno Linera, 2019: 28), de modo que, a nuestro juicio, no podrían ser emplea-
dos para concretar un límite interno a la libertad de expresión por la vía de con-
siderar que tales sentimientos caen dentro del perímetro de protección propio del 
derecho a la libertad religiosa.

2.3.  Identidad religiosa: identidad cultural e identidad personal

2.3.1.  Dignidad y sentimientos religiosos

Otra vía para justificar el ius puniendi con relación a las ofensas a los senti-
mientos religiosos es considerar que su protección penal ha de fundamentarse en 
la dignidad que reviste la relación entre la persona y los dogmas, creencias y ritos 
a los que se adhiere y que impregnan de manera experiencial su existencia, como 
individuo y también en comunión con otros que comparten la misma fe. Desde 
este planteamiento, «cualquier escarnio intencionado y grave de las creencias, del 
culto o de la moral de una Confesión para ofender dichos sentimientos, ha de ser 
considerado como antijurídico, porque la protección de los sentimientos religio-
sos frente al insulto es equivalente a un trato indigno o denigrante» (Carrillo 
Donaire, 2015: 239). Así pues, desde esta perspectiva, la tutela penal de los sen-
timientos religiosos no se justifica con relación al «reconocimiento emotivo con 
esta o aquella explicación trascendente de la vida, sino a la dignidad de la relación 
entre la persona y unos valores» (Pérez-Madrid, 2009: 24).

Esa relación subjetiva del creyente con los símbolos y ritos de su fe con los 
que se identifica, y que está en la raíz de los sentimientos religiosos a los que se 
pretende proteger, genera también un vínculo supraindividual que, como ya se 
ha señalado, provee de identidad al grupo y lo cohesiona frente a otros. La iden-
tidad religiosa, en este sentido, sería una forma de identidad cultural, mucho más 
fuerte e intensa en ocasiones que otro tipo de identidades culturales, como la 
nacionalidad o la etnia, por ejemplo. El primer problema que suscita esta 

32  STEDH Klein contra Eslovaquia, de 31 de octubre de 2006, §§ 52 y 54.



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 405

protección de los sentimientos religiosos como una extensión de la dignidad per-
sonal es la necesidad de considerar la identidad cultural religiosa como identidad 
personal. Se arguye en este sentido que la pertenencia a una determinada cultura 
no sólo condiciona la cosmovisión particular del individuo, sino que también el 
reconocimiento o la opinión que en los demás suscite esa cultura afectará a la dig-
nidad y autoestima de sus miembros (Taylor, 2003: 43-45). Esta vinculación 
entre identidad cultural y dignidad personal supondrá que «las ofensas a los sím-
bolos culturales del grupo de pertenencia […] implicará un daño a la dignidad 
personal de sus miembros» (Alcácer Guirao, 2019: 11, cursivas en el original).

Sin embargo, la identidad religiosa, a diferencia de la raza o el sexo, no tiene 
una base biológica o genética, sino que es, pese a todos los condicionamientos 
sociales y culturales, adquirida y ejercida libremente por sus miembros. Cabría, 
pues, distinguir entre aquellos atributos identificativos de un grupo de carácter 
genético o biológico, que les vienen dados a sus miembros y que, por tanto, no 
pueden ser elegidos por ellos, y aquellos otros vínculos convencionales o cultura-
les que, por el contrario, son susceptibles de adhesión voluntaria, reflexión crítica 
y, en su caso, de separación o abandono o sustitución por otros. Visto así, el dis-
curso ofensivo dirigido contra esos atributos constitutivos de la persona —el 
sexo, el color de la piel, una minusvalía, etc.— será más lesivo y, por tanto, mere-
cedor de un mayor reproche que aquel otro orientado contra las creencias y con-
vicciones religiosas personales, pues mientras que en el primer caso el individuo 
no puede desprenderse de esas condiciones objeto de ofensa, en el segundo, en 
cambio, al menos conceptualmente, la persona sí podría desligarse de sus creen-
cias. Así pues, la carga ofensiva será mayor y más grave cuando se dirija contra lo 
que uno es que cuando lo haga contra lo que uno cree (Alcácer Guirao, 2017: 5-6, 
14-15; del mismo autor, 2019: 12-13; Ash, 2016: 255). En cambio, para quienes 
sostienen que las convicciones religiosas son un elemento constitutivo e indisolu-
ble de la persona, de suerte que la identidad religiosa conformaría también la 
identidad personal, vinculada a la dignidad, lo que uno cree es, al fin y al cabo, 
también lo que uno es.

Ahora bien, la tesis de que los vínculos identitarios religiosos están conecta-
dos con la identidad personal y la dignidad puede sostenerse únicamente desde el 
punto de vista interno de la propia confesión religiosa o comunidad de creyentes. 
Desde este enfoque, la experiencia religiosa sería subjetivamente de tal intensi-
dad que caracterizaría también la identidad personal del individuo. Otra cosa es 
que esta perspectiva sea la más apropiada para diseñar una política criminal racio-
nal y coherente. Todo parece indicar, por el contrario, que los principios y funda-
mentos del Estado liberal y democrático aconsejan, o mejor, exigen elevar el foco 
y adoptar una perspectiva externa a las propias comunidades religiosas, es decir, 
y, en definitiva, adoptar un punto de vista aconfesional. Desde este ángulo, los 
vínculos identitarios religiosos podrán ser, en su caso, más intensos que los sur-
gidos de otras identidades culturales, como los ideólogos o nacionales, pero no 
disponer de una mayor protección o de una garantía privilegiada (Alcácer Guirao, 



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

406	 vicente a. sanjurjo rivo

2019: 13-14; Naranjo de la Cruz, 2021: 97). Y, en cualquier caso, esta última 
interpretación —la identidad religiosa entendida como identidad netamente cul-
tural— parece ser la orientación que sigue el legislador orgánico en congruencia 
con esos fundamentos del Estado democrático, al disponer que la libertad reli-
giosa y de culto garantizada por la Constitución comprende el derecho de toda 
persona a «[p]rofesar las creencias religiosas que libremente elija o no profesar 
ninguna; cambiar de confesión o abandonar la que tenía […]» [art. 2.1.a) LOLR].

No obstante, no todo discurso ofensivo contra lo que uno es merecerá repro-
che penal por suponer menoscabo de la dignidad personal. No todo discurso 
sexista, racista u homofóbico, por poner por caso, será siempre e incondicional-
mente merecedor de sanción penal, so pena de convertir la dignidad en una suerte 
de “superlímite” de la libertad de expresión (Teruel Lozano, 2018: 27). Lo será, 
en cambio, cuando, por el contexto en el que tales expresiones racistas, sexistas u 
homofóbicas se hayan producido, constituyan discursos de odio que inciten a la 
discriminación o a la violencia contra estos grupos o los difamen, de suerte tal 
que pongan en riesgo de lesión evidente y altamente probable y de forma inmi-
nente no ya la dignidad, que también, sino la igualdad y la seguridad de los gru-
pos afectados, que serían los bienes jurídicos protegidos con la tipificación de las 
expresiones de odio (art. 510 CP) (Portilla Contreras, 2016: 364-365).

Conviene recordar, al respecto, que, en nuestro ordenamiento jurídico-cons-
titucional, a diferencia de otros como el alemán, la cláusula general de la digni-
dad humana (art. 10.1 CE) no contiene propiamente un derecho fundamental, 
sino un principio que apunta a uno de los fines que debe perseguir el Estado 
social y democrático de derecho y en el que fundamenta su legitimidad. Por ello, 
aun cuando se pueda utilizar como un límite a las posibles limitaciones que, en 
su caso, se pudiesen establecer en el disfrute de derechos individuales (STC 
120/1990, de 27 de junio, FJ 4), en ocasiones, y en lo que aquí ahora interesa, 
expresamente se ha declarado su incapacidad por sí misma para limitarlos 33. 
Opera, a partir de un entendimiento sobre todo material o sustantivo de dicha 
cláusula por la jurisprudencia constitucional, aportando «criterios para la impo-
sición o la interdicción de determinados contenidos en reglas y actos jurídicos» 
(Jiménez Campo, 2018: 217), y también como criterio interpretativo que, en su 
caso, se podría utilizar para reforzar una pretensión basada en otro precepto cons-
titucional (SSTC 120/1990, de 27 de junio, FJ 4, y 91/2000, de 30 de marzo, 
FFJJ 7, 8 y 14, entre otras). Tal vez por ello se ha tratado, como veremos breve-
mente a continuación, basar la tipificación de las ofensas a los sentimientos reli-
giosos en una presunta lesión del derecho al honor con fundamento en la dignidad 

33  Así, STC 235/2007, de 7 de noviembre, sobre negación o justificación de los delitos de genocidio: 
«[…] nuestro ordenamiento constitucional no permite la tipificación como delito de la mera transmisión de 
ideas, ni siquiera en los casos en que se trate de ideas execrables por resultar contrarias a la dignidad humana» 
(FJ 6).



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 407

personal, esto es, en un principio que, sin ser un derecho fundamental, constituye 
el fundamento de lo fundamental34.

2.3.2.  Honor y sentimientos religiosos

El planteamiento de que los sentimientos religiosos están vinculados al 
ámbito de protección del derecho al honor parte también del axioma de que la 
relación del creyente con los dogmas, símbolos y ritos de su fe de la que, a su vez, 
se seguiría el surgimiento de unos sentimientos de tal naturaleza, conforma el 
núcleo esencial de la personalidad, constituye la identidad personal del sujeto 
ligada a la dignidad y al libre desarrollo de la personalidad (art. 10. 1 CE) y a su 
integridad moral, esto es, a su honor (art. 18 CE) (Tamarit Sumalla, 1989: 197 y 
ss.; Minteguia Arregui, 2006: 28-29).

El derecho al honor, que encuentra su fundamento último en la dignidad 
humana, tiene por objeto la estimación que el individuo siente por sí mismo y 
también la que espera de los demás. Por tanto, cabría distinguir un aspecto sub-
jetivo o interno y otro objetivo o externo con relación al ámbito de protección del 
derecho al honor. El primero alude al aprecio o estimación que la persona tiene 
por sí misma. El segundo, en cambio, protege el prestigio, la reputación o la fama 
que cualquier individuo desea preservar frente a los demás. Este ámbito de pro-
tección que dispensa esta dimensión externa del derecho al honor constituye un 
presupuesto de la participación del individuo en el sistema social y, en conse-
cuencia, desde esta perspectiva, lo sustancial del ataque al honor es aquello que 
denigra o rebaja ante los demás (Garriga Domínguez, 2014: 104-105).

Así las cosas, los sentimientos religiosos, en cuanto emanación de una íntima 
e intensa relación del individuo con los dogmas y ritos de la religión que profesa, 
conformarían su identidad personal. Las ofensas a esos sentimientos a los que la 
persona se siente apegada y con los que mantiene una honda relación emocional 
afectiva, de suerte que sentiría como parte de su propia identidad, constituirían 
menoscabo no ya de la libertad religiosa (art. 16 CE), sino del honor (art. 18 CE), 
en la medida en que afectaría a aquella estimación que la persona siente por sí 
misma y también espera tener de los demás. La tutela penal de las ofensas a los 
sentimientos religiosos (art. 525 CP) encontraría su fundamento, por tanto, en el 
honor y no en la libertad de creencias y de culto y, en consecuencia, guardaría una 
evidente conexión con el delito de injurias (art. 208 CP).

34  No obstante, un sector de la doctrina considera que los sentimientos religiosos son un bien jurídico 
protegido que constituye un límite autónomo a la libertad de expresión en tanto que manifestación de la que 
se denomina “vertiente dinámica” de la dignidad, que estaría asociada a la capacidad cognoscitiva y volitiva 
de la persona y abarcaría lo que esta hace, piensa o cree, y que vendría a complementar su “vertiente estática”, 
que tiene en cambio un carácter ontológico o consustancial a la persona y que, a su vez, sería fundamento del 
derecho al honor, la intimidad y la propia imagen (Ferreiro Galguera, 1996: 206-210).



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

408	 vicente a. sanjurjo rivo

Un sector de la doctrina entiende, sin embargo, que las ofensas a los senti-
mientos religiosos no se pueden reconducir a las injurias cuando aquellas no 
tengan un destinatario concreto, pues, como se sabe, las injurias, como requi-
sito de procedibilidad, sólo son perseguibles cuando existe querella del ofen-
dido o perjudicado, y, por tanto, no podría interponerse cuando el mensaje 
ofensivo no tuviese un destinatario concreto, sino un grupo o comunidad (Gon-
zález Uriel, 2018: 13-14). Este planteamiento, que fundamenta la tipificación 
de las ofensas a los sentimientos religiosos en la libertad religiosa y de culto y 
no en el derecho al honor, es tributario de aquella extensión del bien jurídico 
protegido en este tipo de delitos a los sentimientos religiosos sociales, lo que, 
además de suscitar los inconvenientes, antes señalados, que se podrían seguir de 
una desproporcionada restricción de la libertad de expresión como consecuen-
cia de una configuración del tipo penal de esta naturaleza (delito de peligro abs-
tracto y de mera actividad), es incompatible con el carácter personalista del 
derecho al honor35.

A nuestro juicio, sin embargo, según venimos sosteniendo en las páginas que 
preceden, esa pretensión, frente a la ofensa o el escarnio de las creencias, de inco-
lumidad de los sentimientos de los miembros de las confesiones religiosas, esto 
es, de las emociones que en el creyente pueda suscitar su particular e íntima rela-
ción con los símbolos, dogmas y ritos de su credo, no encuentra cobertura ni en 
el derecho a la libertad religiosa y de culto (art. 16 CE), ni en el derecho al honor 
en conexión con la cláusula de la dignidad humana (arts. 18 y 10.1 CE). En este 
último caso, la manera de justificar que los mensajes ofensivos de los dogmas o 
ceremonias puedan suponer afectación o menoscabo de la estimación, propia o 
ajena, es por la vía de considerar —sin suficiente fundamento según hemos inten-
tado argumentar en las líneas que anteceden— que la relación del creyente con 
los rituales y dogmas de su fe y los sentimientos asociados a la misma son atribu-
tos constitutivos de su identidad personal y no, como aquí se sostiene, de su iden-
tidad cultural. De ser así, además, este tipo de sentimientos gozaría de una 
protección exclusiva y privilegiada respecto a los sentimientos aflorados al socaire 
de otras identidades culturales (ideológicas, nacionales, filosóficas, morales, esté-
ticas, artísticas, etc.) (Naranjo de la Cruz, 2021: 82-83).

Así pues, ofrecería a nuestro juicio serias dudas de constitucionalidad la uti-
lización por el legislador penal de los sentimientos religiosos a fin de concretar un 

35  No obstante, el TC ha llevado a cabo, no sin polémica, una suerte de colectivización del honor del 
conjunto de los judíos de nuestro país en el asunto Violeta Friedman, que había formulado demanda de 
amparo contra la sentencia de la Sala Primera del Tribunal Supremo dictada en recurso de casación, y que 
había confirmado, según se había fallado en juicio seguido en el juzgado de primera instancia núm. 6 de 
Madrid, la falta de legitimación activa de la señora Friedman para interponer una demanda de protección civil 
del derecho al honor contra el señor Degrelle por la divulgación de determinadas manifestaciones vejatorias 
contra el pueblo judío, que negaban el exterminio nazi y lo atribuían a la pura invención del pueblo judío. 
(STC 214/1991, de 11 de noviembre, FJ 4).



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 409

límite interno a la libertad de expresión36, sin que, por otra parte, la hipotética (y 
conveniente) supresión de estos delitos contra los sentimientos religiosos vaya a 
ocasionar lagunas de punibilidad. Y, aunque con ciertas reservas, tampoco cree-
mos que estuviese constitucionalmente justificado recurrir a tales sentimientos 
para limitar la libertad de expresión por la vía de la protección civil del derecho 
al honor, pues, como ya se ha señalado, las ofensas a los sentimientos religiosos no 
suponen merma o quebranto de la estimación personal, ni tampoco menoscabo 
del estatus social de los miembros de la confesión religiosa concernida, ni inter-
fieren en sus posibilidades de interacción social.

2.4.  El tránsito de la ofensa al daño: el delito de odio religioso

De algún modo, el art. 525 CP condensa esa evolución antes descrita que, 
con carácter general en el ámbito del derecho europeo comparado, explicaba la 
senda recorrida desde la extendida destipificación del delito de blasfemia hasta la 
generalizada tipificación de las expresiones de odio antirreligioso. De las dos con-
ductas típicas previstas en este precepto, la primera —hacer escarnio de los dog-
mas, creencias, ritos o ceremonias de una confesión— evoca en cierta medida el 
delito de blasfemia, pues, aunque el bien jurídico protegido no es el corpus doc-
trinal de una determinada religión, sino los sentimientos religiosos de quienes la 
profesan, en realidad «[e]l ataque a los postulados religiosos es […] el vehículo 
necesario de la lesión de los sentimientos o, en otras palabras, no está prevista la 
sanción de la afección a los sentimientos sin el ataque a la religión» (Cugat Mauri, 
2010: 41). Y, tal vez por ello, apenas se aplica por nuestra jurisprudencia37.

La segunda de las conductas descritas en el tipo —vejar públicamente a 
quienes profesen o practiquen una determinada creencia también con el ánimo de 
ofender sus sentimientos religiosos— recuerda, en cambio, a los discursos de odio 
antirreligioso, y, muy en particular, al previsto en el art. 510.2 a) CP, que tipifica 
la humillación, menosprecio o descrédito de un grupo, o de una parte de este, o 
de cualquier persona por razón de su pertenencia al mismo, por el motivo discri-
minatorio —elemento subjetivo del tipo— de su religión o creencias, entre otros. 
Tanto en un caso como en el otro se observa una evidente conexión con el derecho 
al honor ligado al principio de dignidad, e incluso ambos preceptos comparten el 
aspecto problemático de obviar el componente personalista del derecho al honor 
para extender su titularidad a los grupos o colectivos, ya sea por considerar el bien 
jurídico protegido a los sentimientos religiosos sociales en el caso del art. 525 
CP, o bien al establecer a los grupos diana objeto de discriminación como sujetos 

36  No obstante, el TC declaró la constitucionalidad del delito de escarnio tal y como aparecía tipifi-
cado en el art. 209 del antiguo Código Penal. (ATC 180/1986, de 21 de febrero, FJ 2).

37  Vid. la web de LibEx (Grupo de Trabajo sobre Libertad de Expresión), https://libex.es/escarnio-de- 
dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimientos-miembros-confesion/ 

https://libex.es/escarnio-de-dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimientos-miembros-confesion/
https://libex.es/escarnio-de-dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimientos-miembros-confesion/


UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

410	 vicente a. sanjurjo rivo

pasivos de los discursos de odio previstos en el art. 510 CP. La diferencia entre 
una conducta típica y otra, siguiendo la tesis de Waldron (2012: 105-116) de 
que con el ejercicio de la libertad de expresión no sólo se puede ofender, sino tam-
bién producir un daño real en las personas, es la que media entre las conductas 
expresivas que atacan un cuerpo de creencias y ofenden los sentimientos religio-
sos de las personas que las profesan y aquellas otras que, en cambio, provocan un 
daño en los individuos por profesar una determinada religión o creencia al afectar 
a su estatuto moral y, en consecuencia, a su autonomía personal y a sus posibili-
dades de interacción social, degradando la condición de ciudadanos de los miem-
bros del grupo diana en cuestión.

Sin embargo, la frontera entre las vejaciones a los individuos para ofender sus 
sentimientos religiosos y la humillación, menosprecio o descrédito de las perso-
nas por razón de su pertenencia a una determinada confesión religiosa es en oca-
siones difusa, lo que viene a confirmar esa cierta conexión entre la segunda 
conducta típica descrita en el art. 525 CP y los discursos de odio tipificados en el 
art. 510 CP a la que antes hacíamos referencia. Así, por ejemplo, cuando se dice 
que el catolicismo (y quienes lo profesan) fomenta la pederastia, o que el islam (y 
quienes lo profesan) promueve la pedofilia, podríamos estar ante un supuesto de 
vejaciones a quienes profesan o practican esas creencias religiosas para ofender sus 
sentimientos religiosos (art. 525 CP), pero también ante uno más grave, dentro 
ya del ámbito de tipicidad de los discursos de odio, bien como un supuesto de 
incitación a la violencia o a la discriminación (art. 510.1 CP), o de difamación de 
grupos (art. 510.2 CP), pues ese tipo de discursos podría generar un efecto repu-
tacional negativo de la comunidad religiosa respectiva en su conjunto que podría 
comprometer su estatuto moral, esto es, la autonomía y la libre interacción social 
de sus miembros (Alcácer Guirao, 2019: 23).

La línea que separa ambos supuestos típicos puede ser, como señalábamos, en 
algunos casos no muy nítida, y será necesario acudir al contexto en el que las 
acciones expresivas tuvieron lugar. Al respecto, si consideramos que las conduc-
tas recién descritas podrían ser subsumidas en los comportamientos más graves 
de las expresiones de odio, el contexto que lo justificaría sería uno de crisis, por 
definición excepcional, esto es, de tensión o enfrentamiento social más o menos 
explícito o larvado con relación a los grupos afectados; un caldo de cultivo en el 
que ese discurso de odio pueda verosímilmente calar, comprometiendo el esta-
tuto moral de tales grupos, minando la autonomía individual y dificultando el 
ejercicio de derechos fundamentales de sus miembros, y de ese modo poner en 
riesgo de lesión evidente y altamente probable e inminente la dignidad de los 
miembros del grupo diana, pero no, según creemos, ligada al honor sino a la 
igualdad y a la seguridad de los grupos afectados, que serían los bienes jurídicos 
protegidos con la tipificación de las expresiones de odio.

El ejemplo expuesto suscita, además, con relación a los discursos de odio, un 
problema adicional relacionado con los grupos diana y su naturaleza como sujetos 
pasivos de estos delitos. En efecto, desde un punto de vista teleológico, la 



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 411

tipificación de los discursos de odio obedece a la necesidad de combatir expresio-
nes que puedan dañar el estatuto moral de los miembros de grupos vulnerables, 
intensificando así la estigmatización que ya padecen. Ello plantea los inconve-
nientes derivados de los double standards (Martínez-Torrón, 2016: 29) que, en 
nuestro ejemplo, se traduciría en la dificultad de tipificar la expresión sobre el 
catolicismo (y los católicos) como discurso de odio, ya que, al menos a día de hoy, 
siendo como es la católica la religión hegemónica y con un mayor nivel de insti-
tucionalización en nuestro país, cuesta imaginar que expresiones de ese tipo pue-
dan causar un daño real en el estatuto moral de los católicos, con afectación de su 
autonomía individual, entorpeciendo el ejercicio de sus derechos fundamentales 
y restringiendo sus posibilidades de interacción social.

En definitiva, el art. 525 CP, que criminaliza las ofensas a los sentimientos 
religiosos, es un precepto híbrido o, visto desde una perspectiva dinámica, un 
precepto de transición entre la tipificación de las blasfemias y las expresiones de 
odio religioso. En este sentido, está en buena medida vaciado de contenido y así 
lo interpreta la jurisprudencia que apenas lo aplica. Podría suprimirse sin que 
ello arrojase laguna de punibilidad alguna, por remisión a los tipos genéricos y, 
en su caso, y en contextos muy excepcionales —de crisis— a las expresiones de 
odio. Su vigencia, en cambio, sí arroja dudas de constitucionalidad, al recurrir el 
legislador, a fin de concretar un límite inmanente al derecho fundamental a la 
libertad de expresión, a un bien jurídico —los sentimientos religiosos— que no 
se fundamenta en otros derechos u otros bienes constitucionalmente protegidos.

BIBLIOGRAFÍA CITADA

Alcácer Guirao, R. (2017). Cocinar Cristos y quemar Coranes. Identidad religiosa y Dere-
cho penal. Jueces para la democracia, 90, 1-23.

Alcácer Guirao, R. (2019). Símbolos y ofensas. Crítica a la protección penal de los senti-
mientos religiosos. Revista Electrónica de Ciencia Penal y Criminología, 21, 1-38.

Ash, T. G. (2016). Free Speech: Ten Principles for a Connected World. London: Atlantic 
Books.

Barrero Ortega, A. (2006). La libertad religiosa en España. Madrid: Centro de Estudios 
Políticos y Constitucionales.

Bastida Freijedo, F. J. et al. (2004). Teoría general de los derechos fundamentales en la Consti-
tución española de 1978. Madrid: Tecnos.

Blanco Valdés, R. L. (2010). La construcción de la libertad. Madrid: Alianza Editorial.
Bustos Gisbert, R. (2005). Los derechos de libre comunicación en una sociedad democrá-

tica (art. 10 CEDH). En Santolaya Machetti, P. y García Roca F.J. (coords.), La 
Europa de los derechos: el Convenio Europeo de Derechos Humanos (pp. 529-564). Madrid: 
Centro de Estudios Políticos y Constitucionales.

Carrillo Donaire, J. A. (2015). Libertad de expresión y “discurso del odio” religioso: la 
construcción de la tolerancia en la era postsecular. Revista de Fomento Social, 70, 
205-243.



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

412	 vicente a. sanjurjo rivo

Cianitto, C. (2012). Dalla tutela delle confessioni religiose alla tutela del sentimento 
religioso individuale: l’incompleta trasformazione dell’ordinamento italiano. Revista 
General de Derecho Canónico y Derecho Eclesiástico del Estado, 30, 1-21.

Cugat Mauri, M. (2010). Acerca de la protección penal de los sentimientos religiosos en 
los medios de comunicación. En VV.AA., Medios de comunicación y pluralismo religioso 
(pp. 39-46). Barcelona: Consell de l’Audiovisual de Catalunya, Universitat Autò-
noma de Barcelona.

Díez-Picazo, L. M. (2013). Sistema de derechos fundamentales. Cizur Menor: Thomson 
Civitas.

Fenwick, H. (2011). Civil Liberties and Human Rights. London: Routledge-Cavendisch.
Ferreiro Galguera, J. (1996). Los límites de la libertad de expresión. La cuestión de los senti-

mientos religiosos. Madrid: Servicio de Publicaciones Universidad Complutense de 
Madrid.

García Amado, J. A. (2012). La sentencia de la semana. Absolución de Javier Krahe del 
delito contra los sentimientos religiosos del artículo 525.1 CP. Dura lex (blog), 
13-06-2012. Disponible en: http://garciamado.blogspot.com/2012/06/la-senten-
cia-de-la-semana-absolucion-de.html

García Rubio, M. P. (2014). Arte, religión y Derechos Fundamentales. La libertad de 
expresión artística ante la religión y los sentimientos religiosos (algunos apuntes al 
hilo del caso Javier Krahe). Anuario de Derecho Civil, 67 (2), 397-453.

Garriga Domínguez, A. (2014). El conflicto entre la libertad de expresión y los senti-
mientos religiosos en las sociedades multiculturales. Anuario de Filosofía del Derecho, 
30, 97-115.

Gimbernat Ordeig, E. (2007). Presentación. En Hefendehl, R. (ed.), La teoría del bien 
jurídico. ¿Fundamento de legitimación del Derecho penal o juego de abalorios dogmático? 
(pp. 11-22). Madrid: Marcial Pons.

González Uriel, D. (2018). La religión y su juridificación: (especial consideración de la 
colisión entre la libertad religiosa y la libertad de expresión). Boletín del Ministerio de 
Justicia, 72 (2209), 3-40.

Habermas, J. (1998). Facticidad y validez. Sobre el derecho y el Estado democrático de derecho en 
términos de teoría del discurso. Madrid: Trotta.

Herrera Ceballos, E. (2018). El discurso religioso contra la homosexualidad. Análisis 
desde la perspectiva de la libertad religiosa. Revista General de Derecho Canónico y 
Derecho Eclesiástico del Estado, 47, 1-39.

Herrera Gómez, M. (2004). Generación y transformación de las instituciones sociales: los 
procesos morfoestáticos y los procesos morfogenéticos. Revista Española de Investiga-
ciones Sociológicas, 107, 49-88.

Hill, M. y Sandberg, R. (2009). Blasphemy and Human Rights: An English Experience 
in a European Context. Derecho y religión, 4, 145-159.

Jericó Ojer, L. (2018). Derecho penal y fenómeno religioso: cuestiones relativas a su legi-
timación (artículo 525 CP). En Luzón Peña, D. M. y Díaz y García Conlledo, M. 
(dirs.), Un puente de unión de la ciencia penal alemana e hispana. Liber Amicorum en home-
naje al Profesor Dr. JürgenWolter por su 75.º Aniversario (pp. 537-572). Madrid: Edi-
torial Reus.

Jiménez Campo, J. (2018). Artículo 10.1. En Rodríguez-Piñero y Bravo Ferrer, M. y 
Casas Baamonde, M. E. (dirs.), Arnaldo Alcubilla, E. y Remón Peñalver, J. (eds.), 

http://garciamado.blogspot.com/2012/06/la-sentencia-de-la-semana-absolucion-de.html
http://garciamado.blogspot.com/2012/06/la-sentencia-de-la-semana-absolucion-de.html


UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 413

Pérez Manzano, M. y Borrajo Iniesta, I. (coords.), Comentarios a la Constitución Espa-
ñola, (t. I, pp. 213-229). Madrid: Fundación Wolters Kluwer, Boletín Oficial del 
Estado, Tribunal Constitucional y Ministerio de Justicia.

LibEx (Grupo de Trabajo sobre Libertad de Expresión) (web). Disponible en https://libex.es/
escarnio-de-dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimien-
tos-miembros-confesion/

López Guerra, L. M. (2013). Libertad de expresión y libertad de religión a la luz de la 
jurisprudencia del Tribunal Europeo de Derechos Humanos: blasfemia e insulto a 
la religión. Revista Española de Derecho Europeo, 46, 79-91.

Martínez-Torrón, J. (2016). Libertad de expresión y lenguaje ofensivo: algunos criterios 
prácticos de análisis jurídico. El Cronista del Estado Social y Democrático de Derecho, 60, 
26-33.

Martínez-Torrón, J. (2015). La tragedia de “Charlie Hebdo”: algunas claves para un aná-
lisis jurídico. El Cronista del Estado Social y Democrático de Derecho, 50, 22-31.

Minteguia Arregui, I. (2006). El arte ante el debido respeto a los sentimientos religiosos. 
Revista General de Derecho Canónico y Derecho Eclesiástico del Estado, 11, 1-52.

Morgan, E. S. (2006). La invención del pueblo. El surgimiento de la soberanía popular en Ingla-
terra y Estados Unidos. Buenos Aires: Siglo XXI.

Morillas Cueva, L. (1997). Delitos contra la Constitución (VI). Derechos relativos al ejer-
cicio de los derechos fundamentales y libertades públicas, y al deber del cumpli-
miento de la prestación social sustitutoria (III). En Cobo del Rosal, M. (dir.), Curso 
de Derecho penal español. Parte especial (t. II, pp. 725-743). Madrid: Marcial Pons.

Muñoz Conde, F. (2010). Derecho penal. Parte especial. Valencia: Tirant lo Blanch.
Naranjo de la Cruz, R. (2021). La imposible protección de los sentimientos ofendidos. Marco 

constitucional para futuras decisiones legislativas sobre los sentimientos religiosos. Madrid: 
Marcial Pons.

Palomino Lozano, R. (2009). Libertad religiosa y libertad de expresión. Ius Canonicum, 
49 (98), 509-548.

Pérez-Madrid, F. (2009). Incitación al odio religioso o “hate speech” y libertad de expre-
sión. Revista General de Derecho Canónico y Derecho Eclesiástico del Estado, 19, 1-28.

Portilla Contreras, G. (2016). La represión penal del “discurso del odio”. En Álvarez 
García, F. J. (dir.), Manjón-Cabeza Olmeda, A. y Ventura Püschel, A (coords.), Tra-
tado de derecho penal español: Parte especial. IV. Delitos contra la Constitución (pp. 354-
387). Valencia: Tirant lo Blanch.

Presno Linera, M. Á. (2019). La libertad de expresión en la jurisprudencia del Tribunal 
Europeo de Derechos Humanos y del Tribunal Constitucional (Primera parte). Cua-
dernos Digitales de Formación (CGPJ), Delitos de expresión en una sociedad democrá-
tica, 40, 1-32.

Rawls, J. (1996). Sobre las libertades. Barcelona [etc.]: Paidós. Instituto de Ciencias de la 
Educación de la Universidad Autónoma de Barcelona.

Roca de Agapito, L. (2017). El delito de escarnio de los sentimientos religiosos. Anuario 
de Derecho Eclesiástico del Estado, 33, 557-597.

Rosenfeld, M. (2000). La filosofía de la libertad de expresión en América. Derechos y liber-
tades: revista del Instituto Bartolomé de las Casas, 8, 469-483.

Sandberg, R. y Doe, N. (2008). The strange death of blasphemy. Modern Law Review, 71 
(6), 971-986.

https://libex.es/escarnio-de-dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimientos-miembros-confesion/
https://libex.es/escarnio-de-dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimientos-miembros-confesion/
https://libex.es/escarnio-de-dogmas-creencias-ceremonias-o-ritos-religiosos-ofender-sentimientos-miembros-confesion/


UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

414	 vicente a. sanjurjo rivo

Scolnicov, A. (2016). La libertad religiosa, como derecho a la libertad de expresión. Dere-
com, 20, 1-28.

Solar Cayón, J. I. (2009). La libertad religiosa en la jurisprudencia del Tribunal Europeo 
de Derechos Humanos: el elemento religioso como factor de riesgo. En Arranz de 
Andrés, M. C. y Serna Vallejo, M. (coords.), Estudios de Derecho español y europeo: libro 
conmemorativo de los primeros 25 años de la Facultad de Derecho de la Universidad de Can-
tabria (pp. 867-899). Santander: Universidad de Cantabria.

Solozábal Echavarría, J. J. (1998). Aspectos constitucionales de la libertad de expresión 
y el derecho a la información. Revista Española de Derecho Constitucional, 8 (23), 139-
156.

Stuart Mill, J. (2014). Sobre la libertad. Madrid: Ediciones Akal.
Tamarit Sumalla, J. M. (1989). La libertad ideológica en el Derecho penal. Barcelona: Ed. 

PPU.
Taylor, Ch. (2003). La política del reconocimiento. En Taylor, Ch., El multiculturalismo 

y la “política del reconocimiento” (pp. 43-107). México: Fondo de Cultura Económica.
Teruel Lozano, G. M. (2018). Cuando las palabras generan odio: límites a la libertad de 

expresión en el ordenamiento constitucional español. Revista Española de Derecho 
Constitucional, 38 (114), 13-45.

Valero Heredia, A. (2017). Los discursos del odio. Un estudio jurisprudencial. Revista 
española de derecho constitucional, 37 (110), 305-333.

Vázquez Alonso, V. J. (2016). Libertad de expresión y religión en la cultura liberal. De 
la moralidad cristiana al miedo postsecular. Boletín Mexicano de Derecho Comparado, 
49 (146), 305-341.

Vives Antón, T. S. y Carbonell Mateu, J. C. (2010). Delitos contra la Constitución. En 
Vives Antón, T. S. et. al., Derecho penal. Parte especial (pp. 753-763). Valencia: Tirant 
lo Blanch.

Waldron, J. (2012). The harm in hate speech. Cambridge, Mass: Harvard University Press.
Weinsten, J. (2011). Participatory Democracy as the Central Value of American Free 

Speech Doctrine. Virginia Law Review, 97 (3), 491-514.

***

Title: Anti-religious discourse and freedom of speech: the criminal protection of religious feelings

Abstract: The right to freedom of speech provides greater cover for messages of a political nature than 
for anti-religious, irreverent or religiously offensive messages. This is what emerges, without a solid founda-
tion, from the case law of the ECHR, which is otherwise rather hesitant in this respect. The criminalisation 
of the offence of mockery of beliefs to offend religious feelings (Art. 525 CP) illustrates this different protection 
depending on whether the expressive conduct refers, in general terms, to ideas or to beliefs. It is an empty crim-
inal offence, whose typical conducts are related to the crime of blasphemy and religious hate crimes, and whose 
protected legal right is not of constitutional relevance. Consequently, its repeal would not cause punishability 
loopholes and, on the other hand, its validity raises doubts as to its constitutionality.

Resumen: El derecho a la libertad de expresión ofrece una mayor cobertura al mensaje de carácter polí-
tico que al antirreligioso, o irreverente u ofensivo con la religión. Así se desprende, sin una sólida fundamen-
tación, de la jurisprudencia del TEDH, por lo demás bastante vacilante al respecto. La tipificación del delito 
de escarnio de las creencias para ofender los sentimientos religiosos (art. 525 CP) ilustra esa distinta protec-
ción según la conducta expresiva se refiera, en términos generales, a ideas o a creencias. Se trata de un tipo penal 



UNED.  Teoría y Realidad Constitucional, núm. 51, 2023, ISSN 1139-5583, pp. 385-415

	 ﻿discurso antirreligioso y libertad de expresión…	 415

vacío, cuyas conductas típicas guardan relación con el delito de blasfemia y los delitos de odio religioso, y cuyo 
bien jurídico protegido no alcanza relevancia constitucional. En consecuencia, su derogación no causaría lagu-
nas de punibilidad y, en cambio, su vigencia arroja dudas de constitucionalidad.

Key words: freedom of speech, religious feelings, religious freedom, dignity, right to honour, offence of 
scorn, offence of blasphemy, religious hate crimes.

Palabras clave: libertad de expresión, sentimientos religiosos, libertad religiosa, dignidad, derecho 
al honor, delito de escarnio, delito de blasfemia, delitos de odio religioso.

Fecha de recepción: 18.01.2021      Fecha de aceptación: 23.02.2023

Cómo citar / Citation: Sanjurjo Rivo, V. A. (2023). Discurso antirreligioso y libertad 
de expresión: la tutela penal de los sentimientos religiosos. Teoría y Realidad Constitucional, 51, 
385-415.




