
ISSN: 1130-8508	 RLLCGV, XXX 2025� págs. 271-275

Patri Urkizu y el teatro popular vasco

Francesc Massip
Universitat Rovira i Virgili
francesc.massip@urv.cat

Todo lo que sé sobre teatro popular vasco lo averigüé de la mano del año-
rado Patrizio Urkizu, a quien conocí en octubre de 1983 en Sitges, en el que 
sería el I Simposi Internacional d’Història del Teatre: El teatre durant l’Edat 
Mitjana i el Renaixement, que organizamos con Ricard Salvat (Universitat de 
Barcelona) y Olimpio Musso (Istituto Italiano di Cultura di Barcellona). Con 
su poderosa voz nos introdujo en el mundo de las Pastorales, las farsas y tragi-
comedias de carnaval, e incluso entonó el canto de saludo que da comienzo año 
tras año a la representación de una Pastoral. Cinco años después, nos reencon-
tramos en el fascinante Palau Güell de Antoni Gaudí, que entonces era la sede 
de la Biblioteca y Museo de Artes Escénicas del Institut del Teatre de Barcelo-
na. Allí se celebró el II Simposi, esta vez más específicamente sobre El teatre 
popular a l’Edat Mitjana i el Renaixement, que reunió un nutrido número de 
investigadores de todo el mundo y donde Patri se focalizó en los astolasterrak o 
farsas chariváricas vascas. Como fue en junio, tuve la oportunidad de animar a 
un grupo de profesores a acudir a Berga para asistir a La Patum, una de las per-
vivencias más arcaicas e interesantes de la fiesta del Corpus Christi. En ambos 
simposios Patri formuló su deseo que los grupos de teatro modernos encontra-
ran en las muestras del teatro popular vasco un punto de inspiración, unas raíces 
y un modo de hacer que, imbricado en las nuevas corrientes del teatro mundial, 
llegasen a una síntesis original de lo que pudieran ser las bases de un teatro 
nacional vasco. Dicho y hecho, en 1992, cuando organicé en la Universitat de 
Girona, donde en aquel momento profesaba, el VII Colloque International de la 
Société Internationale pour l’Étude du Théâtre Médiéval (S.I.T.M.), instituimos 
en paralelo un festival de teatro (impulso originario que fue del ulterior festival 
Temporada Alta) bajo el título «Festa i Espectacles de la Tradició», donde con-
currieron grupos de Japón, Europa y América, y en particular el grupo Agerre 
Teatroa que recreó una Pastoral: Pantzart, bajo la dirección de Maite Agirre, 
escenografía de Vicente Ameztoy y asesoramiento de Iñaki Mozos. Los deseos 
de Patri se habían hecho realidad.

Al año siguiente, en julio de 1993, Patri me invitó al curso de verano que 
organizó con la UNED en Vitoria-Gasteiz sobre Teatro tradicional castellano, 
vasco, catalán y gallego. Allí me dio noticia de la Fiesta de la Virgen Blanca, 
que estaba por venir, y de la bajada del Celedón, puesto que sabía que estaba 



272� FRANCESC MASSIP 

preparando un libro sobre los artilugios de vuelo en el teatro medieval y de la 
tradición popular. En 1998 Patri organizó, con la Euskaltzaindia (Real Acade-
mia de la Lengua Vasca) a la que pertenecía como miembro correspondiente, un 
Congreso sobre Teatro Popular en Tolosa y tuvo la gentileza de invitarme, y el 
mismo año hizo lo propio en el Colloque International sur les formes de théâtres 
populaires d’origine médiéval que organizó con la Universidad de Baiona en la 
capital de Iparralde. Por mi parte, en noviembre de 2000 organicé en Manresa, 
en el marco de la Fira d’Espectacles d’Arrel Tradicional Mediterrània, la Mesa 
redonda «Un Pols a la Festa. Iª Jornada de reflexió i debat sobre la Festa» en la 
que Patri Urkizu participó hablando sobre la fiesta en la cultura vasca (ayer y 
hoy). A partir de 2009 pasó a formar parte de nuestro equipo de investigación 
consolidado Literatura, Art i Representació durant la llarga Edat Mitjana (LAi-
REM 2009 SGR 258), grupo interdisciplinar integrado por investigadores de tres 
universidades catalanas (Universitat Rovira i Virgili, Universitat de Barcelona i 
Univesitat Autònoma de Bellaterra) y de otros territorios (Complutense y UNED 
de Madrid, así como de las Universidades italianas de Trento, Messina y Nápo-
les, o la UNAM de México). Con este equipo organizamos en 2011 un Simposio 
internacional sobre «Joglars, ministrils, actors: literatura, música, arts i especta-
cle del segle XII al XVI a l’Europa romànica» que se desarrolló en dos jornadas: 
una en Tarragona i otra en Barcelona (Reial Acadèmia de Bones Lletres), y Patri 
participó en la primera con la ponencia «Canciones vascas del Tardomedioevo y 
del Renacimiento». Fue el inicio de una proficua colaboración investigativa que 
se prolongó, en 2014, con un congreso internacional sobre «Teatralitat popular i 
Tradició», que coincidió con las fiestas de Santa Tecla en Tarragona i de la Mi-
sericòrdia en Reus, con lo que los ponentes pudieron asistir a manifestaciones 
escénicas de elevado interés. Patrizio Urkizu participó, junto a Arantza Fernán-
dez, con una ponencia sobre «Los diálogos de satanes en el teatro vasco». Son 
algunos de los hitos de nuestra complicidad intelectual, como cuando acudimos 
a otros simposios de la S.I.T.M. en Lancaster (1998) o Lille (2007).

Pero es sobre todo en su dimensión amical y humana que me complace evo-
car el prolongado vinculo de amistad que mantuvimos durante años hecho de 
respeto, admiración y cariño mutuo. Recuerdo cuando coincidimos en un par de 
ocasiones en Madrid como miembros del jurado del Premio Nacional de Litera-
tura Dramática, él por la Real Academia de la Lengua Vasca y yo por el Institut 
d’Estudis Catalans. Las reuniones tenían lugar en uno de aquellos edificios ofi-
ciales de grandes proporciones, ajustados a la frialdad del mundo funcionarial 
que los habita, muebles caros e imponentes, de estética arcaica y rancio gusto, 
muy en consonancia con los armatostes borbónicos que caracterizan la arqui-
tectura de la villa y corte. De la docena de miembros, solo tres representábamos 
las lenguas no castellanas y solíamos hacer piña en las votaciones, siempre muy 
escoradas hacia la lengua del imperio. Entre la variopinta fauna que nos reunía-
mos había críticos ingeniosos y sutiles como José Monleón o el entrañable José 
Luis Borau, pero también desagradables y groseros como Luis María Ansón 
(«apo lirdingatsu baten eran» como lo definía Patri en sus memorias),1 con 

1  Eskribu galduen bila, p. 485



PATRI URKIZU Y EL TEATRO POPULAR VASCO� 273

quien nos tocó lidiar en más de una ocasión. Tras las deliberaciones y veredicto, 
Patri me solía llevar a algún restaurante vasco de la capital y aprovechábamos 
para ponernos al día e incluso ir a teatro. Recuerdo que hablamos del film Sol-
dados de Salamina y yo le comenté que, así como conocí a Trueba en una jor-
nada literaria en Tarragona donde exhibió su exquisitez, elegancia y agudeza, 
también había frecuentado a Cercas en Girona, donde compartimos docencia 
en la Universidad, y que me parecía un «arribista». Ahora se confirma que es el 
gran blanqueador del franquismo y de sus herederos borbónicos y, si aquí se hu-
biera juzgado a la dictadura a la manera de Núremberg, no saldría de rositas de 
sus indecorosas justificaciones. En el Teatro de La Abadía, vimos juntos el Auto 
de los Reyes Magos del grupo segoviano Naodamores liderado por una creadora 
tan entusiasta, rigurosa y brillante como Ana Zamora, con la que tuve el honor 
de colaborar en su creación hispanolusa de Dança da Morte que se estrenó en 
el Teatro da Cornucópia de Lisboa (2010).

Al margen de los acontecimientos académicos ya reseñados, Patri me invi-
tó a conocer algunas de las manifestaciones clave del teatro popular éuscaro, 
tan bien conservadas en Iparralde. Así, siempre con su inseparable y exquisita 
compañera Marga Rica, me llevaron a Atharratze-Sorholüze (Tardets), en el te-
rritorio de Zuberoa, para participar de aquel carnaval rural, genuino, auténtico, 
con un abigarrado repertorio de personajes, disfraces y acciones burlescas en la 
plaza y en las calles, animadas por dos grupos representativos: los gorriak (que 
van de rojo) y los beltzak (que van de negro). Allí descubrimos el elegante baile 
del zamaltzain donde un bailarín —en aquel caso una bailarina— vestida de 
casaca roja y calzones negros aterciopelados y tocada con un kohua decorado 
con flores, plumas, guirnaldas y un espejo frontal, danza enfundada en un ca-
ballejo de mimbre y madera que se ha convertido en un símbolo del patrimonio 
inmaterial de Euskal Herria (Zamaltzainaren jauzia). Baila especialmente alre-
dedor de un vaso (godalet dantza) en unas admirables evoluciones y caracoleos 
que demuestran su equilibrio, control y habilidad. Además, interactúa con las 
máscaras de los oficios como los Kerestuak o los Marexalak, que lo castran y lo 
hierran. Por las reacciones del público, comprobé que los diálogos estaban tru-
fados de comicidad y las acciones podían llegar a ser de lo más descabelladas.

Años más tarde, también nos acompañaron a los carnavales navarros de Itu-
ren, Aurtitz y Zubieta (Valle de Malerreka, 2013), donde acudí con mi discípulo 
Eloi Ysàs que preparaba una tesis doctoral sobre la figura del oso en los Piri-
neos, puesto que, en estas manifestaciones, sus protagonistas son los joaldunak 
o portadores de cencerros, tocados con el ttuntturro o capirucha y vestidos con 
pieles de carnero, que escoltan al oso o hartza, cuya identidad permanece en el 
anonimato. Eloi hizo un reportaje en cuyos títulos de crédito agradece a Patri 
su siempre generosa colaboración: Hartza & Joaldunak - Ituren, Zubieta (Bear 
carnival).

Pero quizás el mayor regalo que recibí de Patrizio Urkizu y Marga Rica fue 
que me dieran a conocer una Pastoral, el género del teatro vasco por excelen-
cia, eje de la dramaturgia nacional vasca y escuela viva de la lengua. Fue en 
2010, y aquel verano se organizó en Barkoxe (Zuberoa), en un espacio natural 
al aire libre que me recordó la organicidad del teatro griego y de los viejos 



274� FRANCESC MASSIP 

misterios tardomedievales, con los espectadores dispuestos en torno a la escena 
aprovechando la pendiente de una colina, instalados en gradas de madera des-
montables. De hecho, todo apunta a que aquellos misterios fueron el modelo de 
las pastorales, puesto que éstas conservan bastantes elementos que derivan de 
aquellos. La estructura escénica es un amplio estrado en cuyo fondo se abren 
dos puertas, una azul y una roja, cromatismo que connota significativamente a 
los personajes que salen o entran por ellas. Extremos antagónicos que recogen 
la antigua disposición escénica medieval en los dos polos de paraíso e infierno 
que contienen el entero cosmos. De hecho, en lo alto de la puerta roja se mueve 
un muñeco articulado con perfil de demonio. En el centro, y a un nivel superior 
como en la escena elisabeteana, se disponen los músicos, que acompañan en 
todo momento el espectáculo.

Los argumentos de las Pastorales de antes recorrían los distintos ciclos del 
teatro medieval y postmedieval. Las Pastorales de hoy, aunque han mantenido 
la forma tradicional de escenificación, han ido cambiando la temática, aban-
donando los motivos tradicionales hasta el punto de que se está convirtiendo 
en un teatro nacional con la voluntad de reconstruir el pasado histórico y el 
imaginario autóctono. Antes era una escuela de historia sagrada y catequesis 
bíblica y ahora es la escuela de la historia del pueblo vasco: los santos cristianos 
y los héroes franceses de antaño han sido sustituidos mayoritariamente por los 
héroes de la historia vasca, remotos y recientes. Un teatro popular destinado a 
proveer a la audiencia de los hechos más importantes del país y de sus persona-
jes más famosos, y sobre todo en euskera. Un teatro que deviene una verdadera 
lección de vida desde las raíces e infunde en la población el amor por el idioma 
y la literatura vasca, y por el canto tradicional. Porque, como los misterios del 
Medioevo, las pastorales son fundamentalmente cantadas o cantiladas, con una 
particular dicción melódica de honda expresión. Los únicos parlamentos sin 
entonación musical son reservados a los «satanes» que, como los demonios 
del drama religioso medieval, están privados de música por ser el diablo y sus 
secuaces enemigos de la armonía. El errejenta, director y a menudo autor de la 
obra, nunca abandona la escena, sino que, como el consueta medieval, ordena 
las entradas y salidas de los actores y de los músicos con un banderín rojo y uno 
azul, según dé entrada a unos u otros personajes.

El canto final de la pastoral que vimos en 2010, Xahakoa, obra de Patrick 
Queheille Kanpo, decía: «Hoy la Pastoral está bien arraigada en nuestra casa; 
pero mañana ¿qué será de ella si nos vendemos el alma a la ganancia? La lengua 
del País Vasco, la clave de nuestra cultura, está en nuestras manos».

Patri Urkizu siempre supo mantener en llama viva la dignidad del idioma, 
con el que escribió buena parte de su labor científica y toda su obra literaria 
(poética, narrativa, dramática), como puede leerse en el portal que la recoge: 
Irakasle eta idazlea | Patri Urkizu Sarasua.2 La última vez que le vi me rega-
ló su espléndida autobiografía (Eskribu galduen bila, Lezoko Unibertsitateko 
Udala, 2023), sabia, fresca, minuciosa, que he podido leer con la ayuda del 

2  https://patriurkizu.eus



PATRI URKIZU Y EL TEATRO POPULAR VASCO� 275

traductor del móvil. Esa dignidad literaria reflejaba la suya propia, puesto que 
Patri era una persona de una entereza encomiable: en su trato personal respi-
raba una serenidad que contagiaba sosiego, sin imponer jamás sus puntos de 
vista, antes bien exponiendo sus pensamientos casi como en un susurro, aunque 
con claridad y determinación. Muchas veces había una intención jocosa, crítica 
con el mundo y con las cosas, pero nunca lo expresaba enfadado o alzando la 
voz. Ecuánime y discreto, podía desarmar a su interlocutor con su timidez y 
su ternura. Como vasco de pura cepa que era, le gustaba el buen yantar, y nos 
hizo paladear platos exquisitos cuando le visitábamos en Donosti, donde ejercía 
como el mejor anfitrión, y nos regalaba, en la intimidad, con la entonación de 
melodías ancestrales que le venían de cuna o había descubierto a través de sus 
investigaciones. Unos estudios en los que profundizó de forma pertinaz en las 
raíces de un pueblo y una cultura que nos son tan desconocidos, aún hoy en día 
y dentro de esta sociedad de «naciones ibéricas», que siguen siendo tan ignora-
das por la dominante.

Patri Urkizu sabía muy bien que «una lengua no se pierde porque quienes 
no la saben no la aprendan, sino porque quienes la saben no la practican».3 El 
hecho de escribir en euskera ya es, en sí mismo, todo un desafío. Un posicio-
namiento en el mundo, un punto de vista desde el que analizar la realidad y 
denunciar la distorsión de un Estado incapaz de reconocer su propia diversidad 
y que durante siglos no ha cejado en provocar complejos de inferioridad y pro-
cesos de substitución lingüística entre las lenguas no tanto minoritarias como 
minorizadas a causa de su pulsión exterminadora.

Nunca agradeceremos lo suficiente a Patri su fidelidad y perseverancia en el 
cultivo del idioma más antiguo de Europa como creador y como estudioso de las 
manifestaciones literarias y teatrales más significativas de la cultura vasca. Sin 
duda, su legado dejará una huella inmarcesible para las generaciones futuras.

3  La cita es traducción del canto Ama hizkuntza de Patrick Kanpo, incluido en su Xahakoa 
Pastorala, que vi con Patri mismo el 2010 en Barkoxe (p. 133 del libreto con el texto que seguíamos 
durante el espectáculo): «Hizkuntza bat ez da galtzen / ez dakienek ikasten ez düelako / dakienek, 
hitzegiten ez düelako / baizik».


