
ISSN: 1130-8508	 RLLCGV, XXVII 2022� págs. 181-194

Ramon Llull y la realidad idealizada en el  
Libro de Contemplación1

Ramon Llull and  
the Book of Contemplation Idealized Reality

Maria Lluïsa Ordóñez
UNED

mordonezll@gmail.com 

Resumen: El presente artículo trata de responder a la cuestión de si Ramon 
Llull nos presenta en algunos pasajes del Libro de Contemplación una realidad 
idealizada para permitirle alcanzar su propósito evangelizador. Se define qué 
significa Contemplación en este libro y el papel que se daba a los sentidos hu-
manos en la aprehensión del conocimiento y las corrientes de pensamiento que 
influyeron en el autor a la hora de plantear la relación entre la realidad sensual 
y la intelectual. 

Palabras clave: Contemplación, corrientes de pensamiento, propósito evan-
gelizador, realidad idealizada, realidad intelectual, realidad sensual, sentidos 
humanos.

Abstract: This article answers the question about if Ramon Llull introduces 
us, in some passages of the Book of Contemplation, to an idealized reality that 
allows him to accomplish his evangelizing purposes. He defines the meaning 
of «contemplation» and its role of giving knowledge to human perception. 
Also, it will show the thinking streams that influenced Ramon Llull about the 
relationship between sensual and intellectual reality.

Keywords: Contemplation, currents of thought, evangelizing purpose, ideali-
zed reality, intellectual reality, sensual reality, human senses.

1  Desde ahora: LC. Seguiremos la versión en castellano de Ramon Llull, Libro de Contem-
plación en Dios, Butiñá, Julia (Ed.): Madrid, Centro de Lingüística Aplicada Atenea. Vol I, 2018; 
vol II, 2019; vol. III, 2019.

14 Ordóñez.indd   181 04/10/2022   17:04:28

about:blank


182� MARIA LLUÏSA ORDÓÑEZ

I.- PREÁMBULO

Para «contemplar» es necesario emplear los sentidos, cuyos recursos nos 
permiten guardar lo captado en la memoria, pero las formas de considerar cómo 
accedemos con ellos al acto de contemplar han variado con el paso de los siglos.  
Hoy suponemos que la realidad del mundo que nos rodea la aprehendemos con 
los sentidos y que nuestra mente descodifica esos estímulos y los guarda ade-
cuadamente en nuestras memorias, en especial la de largo plazo. Cuando acce-
demos a nuestros recuerdos para volver a emplear las «imágenes» guardadas, 
sabemos que no recuperamos al cien por cien lo visto, oído, tocado, sentido, 
olido, por ello Jorge Luis Borges (1969: 977) dijo una vez que: «Conocí la me-
moria, / esa moneda que no es nunca la misma». 

Pero ¿cómo se resolvía el tema del mundo del recuerdo en la época del Bea-
to? En aquellos momentos el arte de la memoria formaba parte de la retórica 
siguiendo la tradición de los clásicos (Yates 1966: I,18). Un libro del siglo i a. 
C., de autor anónimo, aunque en la Edad Media se atribuía a Cicerón, hecho que 
le otorgaba un gran prestigio, el Ad Herennium (1997: 198-207), contenía las 
ideas a seguir por los estudiosos. Ad Herennium consideraba que la memoria era 
«el tesoro de las invenciones» y «el guardián de todas las partes de la retórica» 
y que existían dos clases de ella: Una natural y otra artificial. La natural estaba 
innata en la mente y era la que nacía simultáneamente con el pensamiento. La 
artificial era la memoria que se había fortalecido y consolidado por el aprendi-
zaje y una serie de reglas teóricas. Estaba formada por entornos y por imágenes. 

Los entornos (loci) eran los ámbitos determinados por la naturaleza o por 
mano del hombre, de reducidas dimensiones, completos y específicos, y de unas 
características determinadas que permitían abarcarlos con la memoria natural.  
El desconocido autor pone los ejemplos de una casa, de una bóveda. Con el 
nombre de imágenes (simulacra)2 se refería a formas, símbolos, representacio-
nes de aquello que se deseaba recordar. El ejemplo aportado es que, si se quería 
recordar un caballo, un león o un águila, deben situarse sus imágenes en un 
«entorno» específico. Su misión era hacer más profunda la relación entre los 
objetos que se deseaba recordar y los loci.

Dada la diversidad de imágenes posibles sobre un objeto provocada por la 
diversidad de mentes pensantes, recomendaba que cada uno buscara o creara la 
que para él fuera más sugerente y no se acudiera a los repertorios de ellas que 
existían en la época. Los entornos eran, pues, partes muy precisas de un lugar 
bien determinado3 que debían perdurar en nuestra memoria. Representaban un 
medio auxiliar, que ejercía de ordenador al distribuir de forma regular un espa-
cio conocido o inventado (Lausberg 1960: 1087, 402).

2  Según Salvador Núñez, recuerdan a lo que actualmente llamamos memoria eidética. (Réto-
rica a Herenio 1997: n. 54 200).

3  Núñez indica que, actualmente, se situarían en la llamada memoria asociativa, Retorica, 
op. cit., p.201.

14 Ordóñez.indd   182 04/10/2022   17:04:28



RAMON LLULL Y LA REALIDAD IDEALIZADA EN EL LIBRO DE...� 183

A partir de aquí quedaba claro que cuando se meditaba («se contemplaba») 
sobre cualquier tema era necesario el concurso de los dos tipos de memorias y 
de la relación entre los entornos y las imágenes para reconstruir en la mente el 
espacio adecuado para llevar a buen fin esa actividad. Adentrémonos ahora en 
unas páginas de El Libro de Contemplación de la mano de Ramon Llull que nos 
irá llevando hacia su personal modo de «contemplar» y a la presentación por 
etapas de un tema cuya misión era la de ayudarlo en su gran tarea evangeliza-
dora tanto de los no creyentes como de aquellos bautizados que se mostraban 
tibios en la fe.

II.- RAMON LLULL Y SU CONTEMPLACIÓN DE CRISTO

Ramon Llull (1232-1315), en el LC, escribe unas frases donde contempla la 
figura de Cristo crucificado cuyo guion parece seguir el relato de la crucifixión 
en el Evangelio de Juan, 19, 1-34:

Tomó entonces Pilato a Jesús y mandó azotarle. Y los soldados, tejiendo una 
corona de espinas, se la pusieron en la cabeza, le vistieron un manto de púr-
pura y, acercándose a Él, le decían: «¡Salve, rey de los judíos!»; y le daban de 
bofetadas. (…) Había allí un botijo lleno de vinagre. Fijaron en una rama de 
hisopo una esponja empapada en vinagre y se la llevaron a la boca. Cuando 
hubo gustado el vinagre, dijo Jesús: Todo está acabado, e inclinando la cabeza, 
entregó el espíritu (…) pero llegando a Jesús, como le vieron ya muerto, no le 
rompieron las piernas, sino que uno de los soldados le atravesó con su lanza el 
costado, y al instante salió sangre y agua (Nacar+Colunga 1965: 1298-1299)

A medida que va avanzando en capítulos del LC, hace un travelling mental, 
pasando de plano general a primer plano… con el propósito de ir acercando 
el foco del pensamiento en lo más importante de esa figura al contemplarla.  
Detengámonos un momento para aclarar en qué consistía la acción de «contem-
plar» para Ramon Llull.

El franciscano Erhard Wolfram Platzeck aseguraba, que la contemplación 
de la que habla Llull es una observación atenta, detenida y absorta, en la vista 
de cualquier cosa creada y de cualquier pensamiento humano solo en cuanto 
estas cosas o estos pensamientos se ven unidos con Dios, en cuanto nos señalan 
a Dios o nos revelan algo de Dios, conforme a la intención primera.  Así que 
contemplar es ver con los ojos interiores. Veamos las frases en las que el beato 
introduce la meditación sobre Cristo mediante la contemplación: 

1ª frase: Describe unos primeros planos del cuerpo de Jesús a lo largo de un 
tempo desarrollado en una serie de escenas que comienzan con la pobreza de 
Jesús, siguen con la traición de Judas, el prendimiento y los tormentos y finali-
zan con la muerte del Señor: 

Bendito seas Tú, Señor, que quisiste sufrir que tu cuerpo fuese pobre, y ven-
dido, y traicionado, y atado, y rechazado, y azotado y golpeado, y escupido, y 

14 Ordóñez.indd   183 04/10/2022   17:04:28



184� MARIA LLUÏSA ORDÓÑEZ

envilecido, y escarnecido, y clavado, y herido, y crucificado, [tu cuerpo] fue 
muerto, habiéndote dado a beber de una esponja impregnada (LC 2018-2019 
I: 261). 

2ª frase: Reduce el área descriptiva y focaliza la atención de la mente en el 
cuerpo crucificado. La visión de Cristo representado en la cruz recibe el nombre 
de «figura» como si Llull estuviera físicamente ante una escultura o mentalmen-
te viera una forma similar:

Cuando la figura de la cruz muestra, Señor, tu cuerpo desnudo, azotado, clava-
do, herido y muerto, muestra tanta misericordia, que no se podría mostrar más 
(LC 2018-2019 I: 431)

3ª frase: Sigue focalizando el pensamiento en la visión de Cristo crucifica-
do, pero ahora emplea la palabra «imagen», el icono que abre los ojos del alma 
para recordar y amar a Dios-Cristo representado en la cruz:

La imagen que está en la cruz, Señor, está formada y representada con des-
nudez, heridas, tormentos, llantos y muchos dolores (LC 2018-2019 II: 129).

Toda esta imagen debería servir para que, cuando los hombres la vean, co-
miencen sus corazones a llenarse de amor y sus ojos de lágrimas, sigue dicien-
do. Aunque Llull es escéptico respecto al poder de ella sobre el hombre para 
mover a devoción su corazón ni, sus ojos, al llanto. En estas descripciones ob-
servamos que priva el sentido de la vista y se entiende que se emplean las tres 
potencias del alma: el entendimiento que busca la verdad, la voluntad dirigida a 
amar la verdad y la memoria por la cual se recuerda la verdad.

III.- EL SIGLO XIII Y LOS SENTIDOS: LA VISTA

Situémonos en el siglo xiii, el siglo en que Llull escribió el Libro de Con-
templación, y en el tema del papel que se daba a los sentidos humanos en la 
aprehensión del conocimiento a través de estos. Se valoraba que, con los sen-
tidos, se accedía al mundo de las cosas sensibles, en especial con la vista. Res-
pecto a ello,  hubo en Occidente tres tradiciones teóricas sobre la vista humana 
y el órgano de la visión que se mostraron determinantes durante esa época: la 
tradición matemática dedicada al estudio geométrico del espacio cuyos culti-
vadores más eximios fueron Euclides y Ptolomeo; la tradición médica, dedi-
cada a los estudios anatómicos y fisiológicos con Hipócrates y Galeno como 
representantes;  y la tradición filosófica, que fue «física» (en el sentido antiguo 
del término) y se dedicó a cuestiones de naturaleza epistemológica y psicológi-
ca, pertenecientes a la «ciencia natural» cuyos máximos representantes fueron 
Platón y Aristóteles de los que  procedían el neoplatonismo y el aristotelismo, 
vigentes todavía en el siglo xiii.

La corriente platónica, de entre todos los cinco sentidos, valoraba en más 
el de la vista, pues esta era percibida como el más activo de todos, basándose 

14 Ordóñez.indd   184 04/10/2022   17:04:28



RAMON LLULL Y LA REALIDAD IDEALIZADA EN EL LIBRO DE...� 185

en una idea del Timeo de Platón que afirmaba que al humano nunca le llegó, ni 
llegará, un don divino mayor que el de la visión. Este razonamiento se fundaba 
en la idea de que la creación demiúrgica de la vista estaba del lado de la inteli-
gencia y el alma. 

Pero, también, se tenía en cuenta que, Platón, en la República, había es-
tablecido una dicotomía entre lo que es la visión-intelección humana (como 
theôría o contemplatio), respecto de la vista, considerando lo que nos trasmiten 
los ojos, sus órganos.  Esta idea, parecía desacreditar lo dicho antes de la vista 
e interpretar que de toda experiencia sensible resulta un conocimiento incierto 
o engañoso, que se debe reconducir solo a los términos de la contemplación 
interior.  Así pues, la corriente neoplatónica de la cultura cristiana medieval 
siguió no fiándose de la evidencia sensible, obtenida por la vista.  Por ello, en 
De Sacramentis (I, III, 10), San Ambrosio afirmaba que: 

Has visto nada más aquello que era visible. Pero son más grandes las cosas que 
no se ven que las que son visibles, porque las cosas que se ven son temporales 
y las que no se ven son eternas (2 Co 4, 18). 

Y añadía:

No creas solo con los ojos del cuerpo, ya que se ven más las cosas invisibles 
(magis videtur quod non videtur4) porque lo que se ve es temporal y lo invi-
sible es eterno. Se ve más lo que los ojos no perciben, pero es perceptible por 
el alma y por la mente (magis adispiscitur quod oculis non comprehenditur, 
animo autem et mente cernitur) (Ambrosio 2001:15). 

La segunda corriente de pensamiento todavía vigente era la aristotélica que 
afirmaba que hay que entender que, así como son cosas diferentes entre sí el 
color, el sabor, el sonido y el olor, así la naturaleza les ha designado sentidos 
especiales y diversos.

En Magna moralia, afirmaba Aristóteles que percibimos el sonido por el 
oído, el sabor por el gusto, el color por la vista (XXXII, 33-34). y por ello el ojo 
ve y la mente procesa.

Sostenía, también que la visión material constituye un acceso directo al 
conocimiento del mundo que nos rodea porque la vista se asociaba en aquella 
época a los procesos internos de producción de imágenes que son necesarios 
para el pensamiento. Explicó que las percepciones se codifican como «repre-
sentaciones» o phantasmata, que son un tipo de «imagen» intermediario entre 
la opinión y la inteligencia. 

A destacar que, para Aristóteles, una cosa es lo inteligible y otra es lo sensi-
ble, y como el alma es la que nos hace conocer lo uno y lo otro, es preciso que 
la parte del alma que se refiere a lo sensible sea distinta que la que se refiere a 
lo inteligible.  Esa parte del alma que elige y toma una determinación, que obra 

4  Literalmente: «Lo que mejor se ve es aquello que no se ve».

14 Ordóñez.indd   185 04/10/2022   17:04:28



186� MARIA LLUÏSA ORDÓÑEZ

según la razón, se refiere a las cosas sensibles y la acción sucederá «según la 
recta razón», siempre y cuando las pasiones no impidan al entendimiento llevar 
a cabo su propio trabajo. De la misma manera, en la Ética a Nicómaco (I, 13), 
Aristóteles divide la parte racional del alma en dos partes: una, con la que perci-
bimos las clases de entes cuyos principios no pueden ser de otra manera, y otra, 
con las que percibimos los contingentes. 

A la primera la llama científica y a la segunda, razonadora, ya que delibe-
rar y razonar son lo mismo, y nadie delibera sobre lo que no puede ser de otra 
manera. La función de ambas partes intelectivas son las disposiciones según 
las cuales cada parte alcanza la verdad. A partir de aquí surgió una cuestión 
que todavía se debatía en el siglo xiii: ¿Eran fiables estas percepciones, estas 
representaciones? La respuesta era que los términos «fantasía» y «fantasma» 
se empleaban para denotar las impresiones que dejaban en nuestras facultades 
internas los objetos del mundo externo, a la vez que connotaban «imagen» y 
«apariencia», por lo que de una significación neutral se pasó a otra relacionada 
con las ilusiones y los engaños, que conducen a la irrealidad. 

IV.- �EL LIBRO III DEL LIBRO DE CONTEMPLACIÓN Y LA VISTA.  
LA REALIDAD SENSUAL Y LA INTELECTUAL

Llull seguía esta corriente de pensamiento como se puede observar en el Li-
bro III del LC, dedicado a la conexión entre la realidad sensual y la intelectual, 
en cuya distinción XXIII trata el tema de la vista donde, en los capítulos 104 y 
105 (Garcés, 2015), avisa de esos engaños a los que está expuesto aquel que se 
fía sin más de la información proporcionada por la vista pues lo que parece her-
moso a los ojos no siempre se corresponde con lo real así que el hombre debe 
abrir sus ojos «interiores», los espirituales, y atender ante todo a la información 
que estos nos ofrecen ¿Cómo podremos alcanzar el objetivo de abrir los ojos 
espirituales para alejar el engaño de nuestro apercibimiento? Se debió preguntar 
Llull.

Nos lo indica en diferentes capítulos del Libro III, dedicado a la conexión 
entre la realidad sensual i la intelectual, por ejemplo, en el 166:

¡Dios uno, invariable e inmutable! A Ti, Señor Dios, sean dadas alabanza y 
gloria, porque tan viles y mezquinas son las cosas sensuales que en sus mez-
quindades y vilezas se entorpecen y obstaculizan las intelectuales.

Cuando el hombre, Señor, ve corporalmente las figuras, los colores y los ob-
jetos agradables de ver, y cuando oye voces, gritos y ruidos, tan grande es el 
estorbo para los sentidos espirituales que administran los sentidos corporales 
para que se pueda ver y oír, que apenas pueden pensar, ni recordar ni entender 
nada intelectualmente (LC 2018-2019 III: 323). 

Cuanto más se oponen, Señor, las intelectualidades a las sensualidades, más 
discordantes son con ellas mismas en naturaleza; y cuanto más se oponen a 
la naturaleza sensual, más concuerdan con la naturaleza intelectual; y cuanto 
más concuerda el hombre con la naturaleza intelectual que con la sensual, más 

14 Ordóñez.indd   186 04/10/2022   17:04:28



RAMON LLULL Y LA REALIDAD IDEALIZADA EN EL LIBRO DE...� 187

ama la gloria celestial y más menosprecia esta vida temporal (LC 2018-2019 
III: 327.

En el 167:

Tanto supera lo intelectual en nobleza a lo sensual, que las sensualidades, Se-
ñor, no pueden tratarse en las criaturas sino tan solo en los individuos; pero 
las intelectualidades tratan de todo, porque tratan todos los géneros y de las 
especies de los individuos (LC 2018-2019 III: 329).

Llull explica esta conexión como una ascensión epistemológica mediante 
una escala cuyos escalones suben desde las sensualidades a las intelectualidades 
hasta alcanzar el conocimiento de Dios como indica en los dos primeros capí-
tulos de la XXIX distinción, el 169 y el 170, titulados respectivamente: «Cómo 
el hombre percibe y conoce lo intelectual por medio de lo sensual», «Cómo el 
entendimiento humano percibe y entiende unas intelectualidades a través de 
otras», en donde ya se ordena la relación entre los dos niveles, cosa que ayudará 
a eliminar lo engañoso, trascendiendo  el dominio de la sensualidad.

En la distinción XXXI, capítulos 214 a 219, indica la cualidad esencial para 
proceder a la actividad que ha descrito en la distinción XXIX, la sutileza (Hi-
guera 2016: 24-25), actividad intelectual que implica distinguir, dividir, clasifi-
car o, en palabras de Llull: «asuptilar» (sutilizar), o saber captar la finalidad que 
se persigue de relacionar lo sensual con lo intelectual, cosa difícil de distinguir 
o de ver por parte de los sentidos, en el sentido material, o por parte de la inteli-
gencia, en el sentido intelectual, porque somos humanos, no Dios.

En el capítulo 214, «Cómo el hombre tiene sutileza e ingenio, natural o 
accidentalmente», explica los dos modos en que esta cualidad se presenta en el 
hombre. 

La sutileza natural que «se da cuando el hombre está bien organizado y or-
denado en sus miembros corporales» (LC 2018-2019 III: 620), lo que está más 
cerca de las facultades intelectuales que de las sensitivas, lo que Llull considera 
una «disposición» natural. Esta radica siempre en el alma del hombre, quien 
posee un cuerpo dispuesto para realizar la potencialidad que en el alma desea 
la sutileza. De otro lado, «La sutileza accidental» (§3) nos dice «se da cuando 
van en común los sentidos sensuales y los intelectuales, pasando las virtudes del 
alma de la potencia al acto» (LC 2018-2019 III: 623). Esta se deteriora y altera 
más que la sutileza natural. Sin embargo, es más cercana a los sentidos que a las 
facultades intelectuales, aunque reciba el adjetivo de ‘accidental’ por la relación 
que hay entre los sentidos sensuales y el intelecto.

Llull explica que el hombre debe tener una serie determinada de cualidades 
para tener un tipo u otro de sutileza, por ejemplo, el de carácter colérico (de 
complexión cálida) que posee un ingenio natural inclinado hacia las activida-
des intelectuales. Lo que deja claro Llull en este capítulo (214) es que cuando 
el hombre frecuenta y persevera en el uso de los sentidos corporales y de los 
espirituales, las tres potencias del alma racional: la memoria, el entendimiento 
y la voluntad, se ordenan y orientan su actividad en el cuerpo del hombre, aun-

14 Ordóñez.indd   187 04/10/2022   17:04:28



188� MARIA LLUÏSA ORDÓÑEZ

que aquella preparación y ordenación, que coloca las cosas en el lugar que les 
corresponde, no se haga naturalmente por medio de la naturaleza corporal, sino 
que se hace por la naturaleza intelectual.

Y por ello en §19 dice: 

Cuando el hombre es sutil naturalmente, entonces las tres virtudes del alma 
tienen ordenados los lugares para ir de potencia a acto, porque cuando en la 
extrema parte del cerebro la memoria tiene preparado el lugar para recordar y 
en la frente lo tiene para entender y el corazón está preparado para ser valiente 
y animoso, entonces, Señor, el alma está naturalmente ordenada para usar sus 
virtudes (LC 2018-2019 III: 623)  

Yates (1996: 198) ha comentado sobre este asunto y su relación con la tri-
partición del alma5. En §21, Llull (LC 2018-2019 III: 1006-1025) incide en el 
poder de la memoria pues, cuanto mayor es, más puede engendrar «grandeza de 
entendimiento» y «por ello una gran memoria y un gran entendimiento y una 
gran voluntad son ocasión de gran sutileza.» Llull prepara al lector para los con-
tenidos que se resolverán en el Libro V, en donde inicia el método de sustitución 
«algebraica» en el cual las letras representan elementos de la argumentación 
(Rubio 1998: 348).

Llull en el capítulo 352 menciona por primera vez la palabra de origen ára-
be: rams, para referirse a la exposición moral, alegórica o anagógica; y en el 353 
observa que el entendimiento puede captar el sentido correcto de las palabras 
más allá de la literalidad engañosa y mutante para iniciar el camino del cono-
cimiento que lleva a Dios. A partir de aquí, el método que esboza Llull en este 
LC seguirá su camino hacia el Arte, ayudándose de todo tipo de recursos que 
permitan al lector esa ascensión hacia Dios, por ejemplo, en el capítulo 329, §3 
plantea y dice que a través de figurar «la figura sensual» se puede llegar enten-
der intelectualmente las cualidades de Dios: 

sensualmente conviene figurar la figura sensual (…) Y aunque lo que plantee-
mos sensualmente no es verdad, conviene plantearlo sensualmente para poder 
contemplar y adorar y entender mejor intelectualmente tu justicia (LC 2018-
2019 III: 756)  

Según Gayá (1995), una precisión que debemos tener presente es que el 
término significación va unido al de figura y que la significación es entendida 
como la relación que media entre la figura y la realidad. Así que, como el Beato 
consideraba el conocimiento sensual como punto de partida para alcanzar el 

5  «En uno de sus aspectos el arte luliano es un arte de la memoria. Los divinos atributos que 
son sus fundamentos configuran una estructura trinitaria en la que, a los ojos de Lulio, se reflejaba 
la Trinidad, y entendía que deberían usarla las tres potencias del alma que Agustín definió como re-
flejo de la Trinidad en el hombre. Como intellectus, era el arte de conocer y hallar la verdad; como 
voluntas, era el arte de disciplinar la voluntad, dirigiéndola al amor a la verdad; como memoria, 
era el arte con el que se recordaría la verdad.» (el resaltado es nuestro)

14 Ordóñez.indd   188 04/10/2022   17:04:28



RAMON LLULL Y LA REALIDAD IDEALIZADA EN EL LIBRO DE...� 189

conocimiento intelectual, decidió que, además de sus descripciones discursivas 
que podían no ser entendidas por las mentes menos dotadas para la reflexión: 
«hombre necio (…) hombres no creyentes, necios» les llama en el capítulo 247 
(LC 2018-2019 III: 176). Acudiría a la grafía, para hacer visibles de forma tan-
gible los conceptos que expresaba y lograr que esas gentes trascendieran lo 
sensual. Badia (2019: 12) afirma que las representaciones gráficas que aparecen 
en la última parte del Llibre de contemplació indican que, para Llull, la confi-
guración del Arte como método argumentativo va —intrínsecamente— unida a 
formas de razonamiento diagramático. Lo podemos comprobar en el códice de 
la Biblioteca Ambrosiana, manuscrito A, de 1280, escrito en lengua catalana, 
que en el Libro IV presenta una serie de «figuras».

Junto a las figuras, los diagramas arbóreos y las tablas, que hacen más com-
prensible el texto, y que han sido estudiados magníficamente por Bonner + 
Soler (2016: 213-244). Un ejemplo de la coexistencia de los dos recursos lo 
tenemos en el capítulo 247 (LC 2018-2019 III: 170-176) en que se emplea la 
figura de un triángulo como ilustración de los dos niveles cognitivos, uno inte-
lectual, y otro menos cultivado, el llamado sensual. El §28 lo describe a partir 
de la relación entre tres puntos imaginarios a, b y c. Esa relación implica un 
proceso puramente intelectual, ya que es la descripción abstracta del mismo. En 
§30 está dibujada gráficamente la figura y con ello accedemos al nivel sensual.

V.- �LA REPRESENTACIÓN GRÁFICA DE CRISTO EN LA CRUZ  
EN EL LIBRO IV

Es hora de que retomemos las tres frases citadas al principio sobre Cristo 
crucificado y comparemos sus descripciones con dos imágenes de «Árbol de fe 
y de razón en la figura de la cruz» del capítulo 238. Una del manuscrito de la 
Ambrosiana A268: una cruz sin cuerpo yacente del folio 278v (ver Anexo 2).  
Este dibujo, tan «franciscano»6, no tiene mucho que ver con ninguna de las tres 
descripciones, aunque sí pertenece al plano sensual por estar dirigido al senti-
do de la vista. Otra imagen (Soler 2006: 22), de un manuscrito posterior, pero 
cercano al de 1280, el del Colegio de La Sapiencia de Palma (de Mallorca), 
el F143, presenta un Cristo que se acerca más a las descripciones escritas por 
Llull que hemos visto (ver Anexo 1). Tiene el texto dispuesto en los espacios 
libres que quedan entre dos anchas fajas blancas que forman una cruz.  En el 
centro está el crucificado. Un Christus patiens7, con expresión de serenidad 

6  En cuanto la figura de Cristo no aparece, la cruz adquiere todo su simbolismo.
7  En el siglo xiii se había abandonado ya la figura de un Christus triumphans, que había 

vencido a la muerte y, por influencia de las órdenes mendicantes, se extendió la imagen del Chris-
tus patiens, con expresión de aceptación de la muerte en el rostro del cadáver de Jesucristo.  Un 
Chistus patiens occidental podria ser el de la Crucifixión del crucero izquierdo de la Basílica de 
San Francisco en Assis, de Cimabue. Puede consultarse la imagen en https://es.wikipedia.org/wiki/
Cimabue

14 Ordóñez.indd   189 04/10/2022   17:04:28

about:blank
about:blank


190� MARIA LLUÏSA ORDÓÑEZ

en el rostro, igual a la que presenta el Cristo del Maestro bizantino de Pisa8; la 
boca sin curvatura indica la ausencia de sufrimiento; no faltan las cinco llagas 
y el sangrado de la lanzada en el costado derecho. Está cubierto con un gene-
roso perizonium que oculta las partes pudendas y los muslos. Un solo rasgo no 
coincidente: los pies. En el Maestro bizantino están separados, en el dibujo del 
Manuscrito de la Sapiencia están juntos.

En definitiva, estamos en el plano sensual, «que no es verdad» porque es 
fruto de lo guardado en la mente al captar con los sentidos, especialmente el 
de la vista, los objetos (la Cruz) en su contexto físico (en las iglesias como, por 
ejemplo, las de Pisa o las de Chipre) y en su contexto cultural (arte bizantino).  
Llull sabía que esas imágenes en los textos, fruto de un recuerdo, son parciales 
por sensuales en el sentido luliano, pero necesarias para alcanzar el plano inte-
lectual; que un dibujo, una pintura, una escultura, son solamente un apoyo para 
ayudar al hombre, a los fieles, a concretar el acto de contemplación, en donde 
se puede alcanzar el plano real al conseguir la unión con Dios. 

VI.- CONCLUSIÓN 

Ramon Llull no presenta una realidad idealizada de forma consciente, aque-
lla realidad a la que se refiere es verdadera para él, pues afirma que el alma del 
hombre reside en un cuerpo dispuesto a actualizar lo que el alma quiere «sutili-
zar».  Esa sutileza o actividad de «asuptilar» según él, consiste en saber captar 
la finalidad que vincula lo sensual con lo intelectual, cosa difícil de distinguir o 
de ver por parte de los sentidos, la percepción de lo material, o por parte de la 
inteligencia, la facultad intelectual.  No hay que dejar de lado que el arte lulia-
no es un arte de la memoria (que puede resultar engañosa cuando recupera las 
sensaciones percibidas), pero Llull salva esta aparente contradicción mediante 
la tesis de que sus fundamentos, los atributos divinos, presentan una estructura 
trinitaria que debe ser empleada por las tres potencias del alma: intellectus para 
conocer y hallar la verdad, voluntas que disciplina el deseo para amar la verdad, 
y la memoria  que recuerda la verdad.

Aunque Llull se ha mostrado escéptico respecto al poder de las imágenes 
sobre el hombre para conmover el alma, reconoce que se «idealiza la realidad 
del mundo sensible» al recordar lo percibido por los sentidos que distorsionan 
la verdad. Además, considera difícil que todas las personas alcancen la contem-
plación perfecta, razón por la que ha dado un primer paso en su método (Arte), 
apenas esbozado en este Libro de Contemplación, en el que elimina todo aque-

8  Datado hacia 1230. Puede consultarse la imagen en  https://it.wikipedia.org/wiki/Maestro_
bizantino_del_Crocifisso_di_Pisa. También se parece al Cristo del siglo xii (1192) que se conserva 
en la iglesia de Panagia tou Araka (Monasterio de la Virgen Maria), en el pueblo de Lagoudhera 
cercano a Limasol (Chipre). Me pregunto si pudo Llull haberla visto en su estancia en Chipre, 
cuando fue huésped del Gran Maestre del Temple, Jacques de Molay, en Limasol, en 1302 (Plaza 
2015: 62). Puede consultarse la imagen en  https://www.tripadvisor.com/LocationPhotoDirectLink
-g3870266-d6981714-i313850006-Panayia_tou_Araka-Troodos_Limassol.html. 

14 Ordóñez.indd   190 04/10/2022   17:04:28

https://it.wikipedia.org/wiki/Maestro_bizantino_del_Crocifisso_di_Pisa
https://it.wikipedia.org/wiki/Maestro_bizantino_del_Crocifisso_di_Pisa
https://www.tripadvisor.com/LocationPhotoDirectLink-g3870266-d6981714-i313850006-Panayia_tou_Araka-Troodos_Limassol.html
https://www.tripadvisor.com/LocationPhotoDirectLink-g3870266-d6981714-i313850006-Panayia_tou_Araka-Troodos_Limassol.html


RAMON LLULL Y LA REALIDAD IDEALIZADA EN EL LIBRO DE...� 191

llo que puede menoscabar la veracidad de los conceptos e impedir que alcance-
mos el conocimiento intelectual para así poder contemplar y entender a Dios.

VII.- BIBLIOGRAFÍA

Ambrosio, «De Mysteriis», 15, en Rovira Belloso, J. J. (2001): Los Sacramen-
tos, símbolos del espíritu, Barcelona, Centre de Pastoral Litúrgica, Biblio-
teca Litúrgica, 15.

Ambrosio, «De Sacramentis», I, III, 10; también III, II,12, en Rovira Belloso, 
J.J. (2001): Los Sacramentos, símbolos del espíritu, Barcelona, Centre de 
Pastoral Litúrgica, Biblioteca Litúrgica, 15.

Anónimo: Retórica a Herenio, introducción, traducción y notas de Salvador 
Núñez. 1997, Madrid, Gredos, BCG, nº 244, Libro III, pp. 198-207.

Aristóteles: «De la razón» en Magna moralia, Madrid, 2011, Gredos, BCG, 
núm. 390, cap. XXXII: pp. 33-34.

—  «El alma, sus partes y sus virtudes» en Ética a Nicómaco, Madrid, 1998, 
Gredos, BCG, nº 89, I, 13, pp.157-159.

Badia, L. (2019) «L’Art de Llull segons L’Art i la Lògica» en Ramon Llull 
i Anthony Bonner, Conferencia, Palma, 3 de diciembre de 2019. [https://
catedraramonllull.uib.cat/digitalAssets/581/581624_text-Llull_Bonner-de-
LBadia---cApia.pdf] .

Badia, L. et al. (eds.) (2016) «Les representacions gràfiques al Llibre de Con-
templació de Ramon Llull» en Els Manuscrits, el saber i les lletres  a la 
Corona d’Aragó, 1250-1500, Barcelona, PAM.

Bonner, A. + Soler, A. (2015) «Les figures Lul·lianes: La seva naturalesa i la 
seva funció com a raonament diagramàtic», Studia Lulliana, núm. 55, pp. 
3-30.

—  (2016): «Les representacions gràfiques al Llibre de Contemplació de Ra-
mon Llull» en Badia, L. et al. (eds.) Els Manuscrits, el saber i les lletres  a 
la Corona d’Aragó, 1250-1500, Barcelona, PAM.

Borges, J. L. (1969): «JUAN, I, 14», en «Elogio de la Sombra», Obras Comple-
tas, 1974, Buenos  Aires, Emecé.

Garcés, L. F. (2015) «La virtud aristotélica como camino de excelencia humana 
y las acciones  para alcanzarla», Discusiones Filosóficas. P. U. Caldas (Co-
lombia), Año 16, Nº 27, Jun.-Dic. 2015, pp.127-146. [http://www.scielo.
org.co/pdf/difil/v16n27/v16n27a08.pdf].

Gayá, J. (1995) «Significación y demostración en el Libre de Contemplació de 
Ramón Llull», Instrumenta Patristica, núm. 26, pp. 477-499. 

14 Ordóñez.indd   191 04/10/2022   17:04:28



192� MARIA LLUÏSA ORDÓÑEZ

Higuera, J. (2016) «El silencio de Aristóteles y los praedicamenta en la obra 
luliana», Anuario Filosófico, Pamplona, SPUN, vol. 49, nº1, pp. 24-25

Lausberg, H. (1960) «Memoria», Manual de Retórica Literaria, Fundamentos 
de una ciencia de la Literatura, Madrid, Gredos, BRH, nº 15, vol II.

Ramon Llull, Libro de Contemplación en Dios, Butiñá, J. (ed.), Madrid, Centro 
de Lingüística Aplicada Atenea. Vol I, 2018; vol II, 2019; vol. III, 2019.

Nácar, E. + Colunga, A. (eds.) (1965) Sagrada Biblia, Madrid, BAC, pp. 
1298-1299.

Palacios Martín, B. (1996) «Los dominicos y las órdenes mendicantes en el 
siglo xiii» en De la Iglesia Duarte, J. et al. (eds.) VI Semana de Estudios 
Medievales: Nájera, 31 de julio al 4 de agosto de 1995, Logroño, IER.

Platzeck, E. W. (1978) «La contemplación religiosa de Ramon Llull en los pri-
meros años de su actividad literaria (1271-1276)», Studia Lul·liana, vol. 22, 
pp. 87-115.

Plaza, C. (2015) «Jacques de Molay i Ramon Llull. Política, ordes militars i 
projectes de croada», Studia Lulliana, vol. 55, p. 55-81.

Rubio, J. E. (1998) El Llibre de Contemplació en Déu de Ramon Llull. (Els 
Orígens de l’Art lul.liana), València, IIFV.

Soler, A. (2006) «Descripció del manuscrit lul·lià F-143 del Col.legi de la Sa-
piència de Palma» en Massot i Muntaner, J. + Gulsoy, J. (eds.) Homenatge 
a Joseph Gulsoy, Barcelona, PAM,  = Estudis de Llengua i Literatura Cata-
lanes, nº 53, vol I.

Soler, A. + Bonner, A. (2016) «Les representacions gràfiques al Llibre de Con-
templació de Ramon Llull» en Badia, L. et. al. (eds.) Els Manuscrits, el 
saber i les lletres  a la Corona d’Aragó, 1250-1500, Barcelona, PAM.

Vázquez Janeiro, I. (1996) «Los estudios franciscanos medievales en España» 
en  De la Iglesia Duarte, J. et. al (eds.) (1996) Actas. VI Semana de Estudios 
Medievales: Nájera, 31 de julio al 4 de agosto de 1995, Logroño, IER.

Yates, F. (1966) El arte de la memoria, Madrid, Siruela.

14 Ordóñez.indd   192 04/10/2022   17:04:28



RAMON LLULL Y LA REALIDAD IDEALIZADA EN EL LIBRO DE...� 193

Anexo 1

Fuente: (Soler 2006: 22) 

14 Ordóñez.indd   193 04/10/2022   17:04:28



194� MARIA LLUÏSA ORDÓÑEZ

Anexo 2

Arbre de fe e de raó en la figura de la creu, cap 238, Biblioteca Ambrosiana, 
Ms. A 268, 278v, (Badia 2016: p. 217). 

14 Ordóñez.indd   194 04/10/2022   17:04:29


