ISSN: 1130-8508 RLLCGYV, XXVII 2022 pags. 181-194

Ramon Llull y la realidad idealizada en el
Libro de Contemplacion'

Ramon Llull and
the Book of Contemplation Idealized Reality

MARIA LLUTISA ORDORNEZ

UNED
mordonezll @ gmail.com

Resumen: El presente articulo trata de responder a la cuestion de si Ramon
Llull nos presenta en algunos pasajes del Libro de Contemplacion una realidad
idealizada para permitirle alcanzar su propdsito evangelizador. Se define qué
significa Contemplacién en este libro y el papel que se daba a los sentidos hu-
manos en la aprehension del conocimiento y las corrientes de pensamiento que
influyeron en el autor a la hora de plantear la relacién entre la realidad sensual
y la intelectual.

Palabras clave: Contemplacion, corrientes de pensamiento, propdsito evan-
gelizador, realidad idealizada, realidad intelectual, realidad sensual, sentidos
humanos.

Abstract: This article answers the question about if Ramon Llull introduces
us, in some passages of the Book of Contemplation, to an idealized reality that
allows him to accomplish his evangelizing purposes. He defines the meaning
of «contemplation» and its role of giving knowledge to human perception.
Also, it will show the thinking streams that influenced Ramon Llull about the
relationship between sensual and intellectual reality.

Keywords: Contemplation, currents of thought, evangelizing purpose, ideali-
zed reality, intellectual reality, sensual reality, human senses.

' Desde ahora: LC. Seguiremos la version en castellano de Ramon Llull, Libro de Contem-
placion en Dios, Butiiid, Julia (Ed.): Madrid, Centro de Lingiiistica Aplicada Atenea. Vol I, 2018;
vol II, 2019; vol. III, 2019.


about:blank

182 MARIA LLUISA ORDONEZ

.- PREAMBULO

Para «contemplar» es necesario emplear los sentidos, cuyos recursos nos
permiten guardar lo captado en la memoria, pero las formas de considerar cémo
accedemos con ellos al acto de contemplar han variado con el paso de los siglos.
Hoy suponemos que la realidad del mundo que nos rodea la aprehendemos con
los sentidos y que nuestra mente descodifica esos estimulos y los guarda ade-
cuadamente en nuestras memorias, en especial la de largo plazo. Cuando acce-
demos a nuestros recuerdos para volver a emplear las «imdgenes» guardadas,
sabemos que no recuperamos al cien por cien lo visto, oido, tocado, sentido,
olido, por ello Jorge Luis Borges (1969: 977) dijo una vez que: «Conoci la me-
moria, / esa moneda que no es nunca la misma».

Pero ;como se resolvia el tema del mundo del recuerdo en la época del Bea-
to? En aquellos momentos el arte de la memoria formaba parte de la retdrica
siguiendo la tradicion de los clasicos (Yates 1966: 1,18). Un libro del siglo 1 a.
C., de autor an6nimo, aunque en la Edad Media se atribufa a Cicerén, hecho que
le otorgaba un gran prestigio, el Ad Herennium (1997: 198-207), contenia las
ideas a seguir por los estudiosos. Ad Herennium consideraba que la memoria era
«el tesoro de las invenciones» y «el guardidn de todas las partes de la retdrica»
y que existian dos clases de ella: Una natural y otra artificial. La natural estaba
innata en la mente y era la que nacia simultdneamente con el pensamiento. La
artificial era la memoria que se habia fortalecido y consolidado por el aprendi-
zaje y una serie de reglas tedricas. Estaba formada por entornos y por imdgenes.

Los entornos (loci) eran los ambitos determinados por la naturaleza o por
mano del hombre, de reducidas dimensiones, completos y especificos, y de unas
caracteristicas determinadas que permitian abarcarlos con la memoria natural.
El desconocido autor pone los ejemplos de una casa, de una béveda. Con el
nombre de imdgenes (simulacra)® se referia a formas, simbolos, representacio-
nes de aquello que se deseaba recordar. El ejemplo aportado es que, si se queria
recordar un caballo, un leén o un 4guila, deben situarse sus imdgenes en un
«entorno» especifico. Su mision era hacer mas profunda la relacién entre los
objetos que se deseaba recordar y los loci.

Dada la diversidad de imédgenes posibles sobre un objeto provocada por la
diversidad de mentes pensantes, recomendaba que cada uno buscara o creara la
que para €l fuera mds sugerente y no se acudiera a los repertorios de ellas que
existian en la €poca. Los entornos eran, pues, partes muy precisas de un lugar
bien determinado® que debian perdurar en nuestra memoria. Representaban un
medio auxiliar, que ejercia de ordenador al distribuir de forma regular un espa-
cio conocido o inventado (Lausberg 1960: 1087, 402).

2 Segun Salvador Nuiiez, recuerdan a lo que actualmente llamamos memoria eidética. (Réto-

rica a Herenio 1997: n. 54 200).
*  Nuifiez indica que, actualmente, se situarian en la llamada memoria asociativa, Retorica,
op. cit., p.201.



RAMON LLULLY LA REALIDAD IDEALIZADA EN EL LIBRO DE... 183

A partir de aqui quedaba claro que cuando se meditaba («se contemplaba»)
sobre cualquier tema era necesario el concurso de los dos tipos de memorias y
de la relacién entre los entornos y las imdgenes para reconstruir en la mente el
espacio adecuado para llevar a buen fin esa actividad. Adentrémonos ahora en
unas paginas de El Libro de Contemplacion de la mano de Ramon Llull que nos
ird llevando hacia su personal modo de «contemplar» y a la presentacion por
etapas de un tema cuya misién era la de ayudarlo en su gran tarea evangeliza-
dora tanto de los no creyentes como de aquellos bautizados que se mostraban
tibios en la fe.

IL.- RAMON LLULL Y SU CONTEMPLACION DE CRISTO

Ramon Llull (1232-1315), en el LC, escribe unas frases donde contempla la
figura de Cristo crucificado cuyo guion parece seguir el relato de la crucifixién
en el Evangelio de Juan, 19, 1-34:

Tom¢ entonces Pilato a Jestis y mandé azotarle. Y los soldados, tejiendo una
corona de espinas, se la pusieron en la cabeza, le vistieron un manto de pur-
pura y, acercindose a El, le decfan: «jSalve, rey de los judios!»; y le daban de
bofetadas. (...) Habia alli un botijo lleno de vinagre. Fijaron en una rama de
hisopo una esponja empapada en vinagre y se la llevaron a la boca. Cuando
hubo gustado el vinagre, dijo Jesus: Todo estd acabado, e inclinando la cabeza,
entreg6 el espiritu (...) pero llegando a Jesus, como le vieron ya muerto, no le
rompieron las piernas, sino que uno de los soldados le atraves con su lanza el
costado, y al instante sali6 sangre y agua (Nacar+Colunga 1965: 1298-1299)

A medida que va avanzando en capitulos del LC, hace un travelling mental,
pasando de plano general a primer plano... con el propésito de ir acercando
el foco del pensamiento en lo mas importante de esa figura al contemplarla.
Detengdmonos un momento para aclarar en qué consistia la accién de «contem-
plar» para Ramon Llull.

El franciscano Erhard Wolfram Platzeck aseguraba, que la contemplacion
de la que habla Llull es una observacion atenta, detenida y absorta, en la vista
de cualquier cosa creada y de cualquier pensamiento humano solo en cuanto
estas cosas o estos pensamientos se ven unidos con Dios, en cuanto nos sefialan
a Dios o nos revelan algo de Dios, conforme a la intencién primera. Asi que
contemplar es ver con los ojos interiores. Veamos las frases en las que el beato
introduce la meditacion sobre Cristo mediante la contemplacion:

1? frase: Describe unos primeros planos del cuerpo de Jests a lo largo de un
tempo desarrollado en una serie de escenas que comienzan con la pobreza de
Jesus, siguen con la traicién de Judas, el prendimiento y los tormentos y finali-
zan con la muerte del Sefior:

Bendito seas Tu, Sefior, que quisiste sufrir que tu cuerpo fuese pobre, y ven-
dido, y traicionado, y atado, y rechazado, y azotado y golpeado, y escupido, y



184 MARIA LLUISA ORDONEZ

envilecido, y escarnecido, y clavado, y herido, y crucificado, [tu cuerpo] fue
muerto, habiéndote dado a beber de una esponja impregnada (LC 2018-2019
I. 261).

2* frase: Reduce el 4rea descriptiva y focaliza la atencién de la mente en el
cuerpo crucificado. La vision de Cristo representado en la cruz recibe el nombre
de «figura» como si Llull estuviera fisicamente ante una escultura o mentalmen-
te viera una forma similar:

Cuando la figura de la cruz muestra, Sefior, tu cuerpo desnudo, azotado, clava-
do, herido y muerto, muestra tanta misericordia, que no se podria mostrar mas
(LC 2018-20191: 431)

3* frase: Sigue focalizando el pensamiento en la visién de Cristo crucifica-
do, pero ahora emplea la palabra «imagen», el icono que abre los ojos del alma
para recordar y amar a Dios-Cristo representado en la cruz:

La imagen que estd en la cruz, Sefior, estd formada y representada con des-
nudez, heridas, tormentos, llantos y muchos dolores (LC 2018-2019 II: 129).

Toda esta imagen deberia servir para que, cuando los hombres la vean, co-
miencen sus corazones a llenarse de amor y sus ojos de ldgrimas, sigue dicien-
do. Aunque Llull es escéptico respecto al poder de ella sobre el hombre para
mover a devocién su corazdn ni, sus ojos, al llanto. En estas descripciones ob-
servamos que priva el sentido de la vista y se entiende que se emplean las tres
potencias del alma: el entendimiento que busca la verdad, la voluntad dirigida a
amar la verdad y la memoria por la cual se recuerda la verdad.

III.- EL SIGLO XIII'Y LOS SENTIDOS: LA VISTA

Situémonos en el siglo xiii, el siglo en que Llull escribi6 el Libro de Con-
templacion, y en el tema del papel que se daba a los sentidos humanos en la
aprehension del conocimiento a través de estos. Se valoraba que, con los sen-
tidos, se accedia al mundo de las cosas sensibles, en especial con la vista. Res-
pecto a ello, hubo en Occidente tres tradiciones tedricas sobre la vista humana
y el érgano de la visién que se mostraron determinantes durante esa época: la
tradicién matemadtica dedicada al estudio geométrico del espacio cuyos culti-
vadores mds eximios fueron Euclides y Ptolomeo; la tradiciéon médica, dedi-
cada a los estudios anatémicos y fisiologicos con Hipdcrates y Galeno como
representantes; y la tradicidn filoséfica, que fue «fisica» (en el sentido antiguo
del término) y se dedicé a cuestiones de naturaleza epistemoldgica y psicoldgi-
ca, pertenecientes a la «ciencia natural» cuyos maximos representantes fueron
Platén y Aristételes de los que procedian el neoplatonismo y el aristotelismo,
vigentes todavia en el siglo XiiI.

La corriente platénica, de entre todos los cinco sentidos, valoraba en maés
el de la vista, pues esta era percibida como el mds activo de todos, basandose



RAMON LLULLY LA REALIDAD IDEALIZADA EN EL LIBRO DE... 185

en una idea del Timeo de Platén que afirmaba que al humano nunca le llegd, ni
llegard, un don divino mayor que el de la vision. Este razonamiento se fundaba
en la idea de que la creacion demitrgica de la vista estaba del lado de la inteli-
gencia y el alma.

Pero, también, se tenia en cuenta que, Platon, en la Repiiblica, habia es-
tablecido una dicotomia entre lo que es la visién-inteleccion humana (como
theoria o contemplatio), respecto de la vista, considerando lo que nos trasmiten
los ojos, sus 6rganos. Esta idea, parecia desacreditar lo dicho antes de la vista
e interpretar que de toda experiencia sensible resulta un conocimiento incierto
o engafioso, que se debe reconducir solo a los términos de la contemplacidn
interior. Asi pues, la corriente neoplatonica de la cultura cristiana medieval
siguidé no fidndose de la evidencia sensible, obtenida por la vista. Por ello, en
De Sacramentis (1, 111, 10), San Ambrosio afirmaba que:

Has visto nada mas aquello que era visible. Pero son mas grandes las cosas que
no se ven que las que son visibles, porque las cosas que se ven son temporales
y las que no se ven son eternas (2 Co 4, 18).

Y afiadia:

No creas solo con los ojos del cuerpo, ya que se ven mds las cosas invisibles
(magis videtur quod non videtur4) porque lo que se ve es temporal y lo invi-
sible es eterno. Se ve mds lo que los 0jos no perciben, pero es perceptible por
el alma y por la mente (magis adispiscitur quod oculis non comprehenditur,
animo autem et mente cernitur) (Ambrosio 2001:15).

La segunda corriente de pensamiento todavia vigente era la aristotélica que
afirmaba que hay que entender que, asi como son cosas diferentes entre si el
color, el sabor, el sonido y el olor, asi la naturaleza les ha designado sentidos
especiales y diversos.

En Magna moralia, afirmaba Aristételes que percibimos el sonido por el
oido, el sabor por el gusto, el color por la vista (XXXII, 33-34). y por ello el ojo
ve y la mente procesa.

Sostenia, también que la vision material constituye un acceso directo al
conocimiento del mundo que nos rodea porque la vista se asociaba en aquella
época a los procesos internos de produccion de imagenes que son necesarios
para el pensamiento. Explic6 que las percepciones se codifican como «repre-
sentaciones» o phantasmata, que son un tipo de «imagen» intermediario entre
la opinién y la inteligencia.

A destacar que, para Aristételes, una cosa es lo inteligible y otra es lo sensi-
ble, y como el alma es la que nos hace conocer lo uno y lo otro, es preciso que
la parte del alma que se refiere a lo sensible sea distinta que la que se refiere a
lo inteligible. Esa parte del alma que elige y toma una determinacién, que obra

4 Literalmente: «Lo que mejor se ve es aquello que no se ve».



186 MARIA LLUISA ORDONEZ

segln la razon, se refiere a las cosas sensibles y la accién sucedera «segin la
recta razon», siempre y cuando las pasiones no impidan al entendimiento llevar
a cabo su propio trabajo. De la misma manera, en la Etica a Nicomaco (1, 13),
Aristételes divide la parte racional del alma en dos partes: una, con la que perci-
bimos las clases de entes cuyos principios no pueden ser de otra manera, y otra,
con las que percibimos los contingentes.

A la primera la llama cientifica y a la segunda, razonadora, ya que delibe-
rar y razonar son lo mismo, y nadie delibera sobre lo que no puede ser de otra
manera. La funcién de ambas partes intelectivas son las disposiciones segin
las cuales cada parte alcanza la verdad. A partir de aqui surgié una cuestién
que todavia se debatia en el siglo xii1: ;jEran fiables estas percepciones, estas
representaciones? La respuesta era que los términos «fantasia» y «fantasmax
se empleaban para denotar las impresiones que dejaban en nuestras facultades
internas los objetos del mundo externo, a la vez que connotaban «imagen» y
«apariencia», por lo que de una significacién neutral se pasé a otra relacionada
con las ilusiones y los engafios, que conducen a la irrealidad.

IV.- EL LIBRO III DEL LIBRO DE CONTEMPLACION Y LA VISTA.
LA REALIDAD SENSUAL'Y LA INTELECTUAL

Llull seguia esta corriente de pensamiento como se puede observar en el Li-
bro III del LC, dedicado a la conexién entre la realidad sensual y la intelectual,
en cuya distincién XXIII trata el tema de la vista donde, en los capitulos 104 y
105 (Garcés, 2015), avisa de esos engaiios a los que esta expuesto aquel que se
fia sin més de la informacién proporcionada por la vista pues lo que parece her-
moso a los 0jos no siempre se corresponde con lo real asi que el hombre debe
abrir sus 0jos «interiores», los espirituales, y atender ante todo a la informacién
que estos nos ofrecen {Como podremos alcanzar el objetivo de abrir los ojos
espirituales para alejar el engafio de nuestro apercibimiento? Se debi6 preguntar
Llull.

Nos lo indica en diferentes capitulos del Libro III, dedicado a la conexién
entre la realidad sensual i la intelectual, por ejemplo, en el 166:

iDios uno, invariable e inmutable! A Ti, Sefior Dios, sean dadas alabanza y
gloria, porque tan viles y mezquinas son las cosas sensuales que en sus mez-
quindades y vilezas se entorpecen y obstaculizan las intelectuales.

Cuando el hombre, Sefior, ve corporalmente las figuras, los colores y los ob-
jetos agradables de ver, y cuando oye voces, gritos y ruidos, tan grande es el
estorbo para los sentidos espirituales que administran los sentidos corporales
para que se pueda ver y oir, que apenas pueden pensar, ni recordar ni entender
nada intelectualmente (LC 2018-2019 III: 323).

Cuanto mas se oponen, Sefior, las intelectualidades a las sensualidades, mas
discordantes son con ellas mismas en naturaleza; y cuanto mds se oponen a
la naturaleza sensual, mds concuerdan con la naturaleza intelectual; y cuanto
mds concuerda el hombre con la naturaleza intelectual que con la sensual, mas



RAMON LLULLY LA REALIDAD IDEALIZADA EN EL LIBRO DE... 187

ama la gloria celestial y mds menosprecia esta vida temporal (LC 2018-2019
III: 327.

Enel 167:

Tanto supera lo intelectual en nobleza a lo sensual, que las sensualidades, Se-
flor, no pueden tratarse en las criaturas sino tan solo en los individuos; pero
las intelectualidades tratan de todo, porque tratan todos los géneros y de las
especies de los individuos (LC 2018-2019 III: 329).

Llull explica esta conexién como una ascension epistemoldgica mediante
una escala cuyos escalones suben desde las sensualidades a las intelectualidades
hasta alcanzar el conocimiento de Dios como indica en los dos primeros capi-
tulos de la XXIX distincién, el 169 y el 170, titulados respectivamente: «Cémo
el hombre percibe y conoce lo intelectual por medio de lo sensual», «Cémo el
entendimiento humano percibe y entiende unas intelectualidades a través de
otras», en donde ya se ordena la relacion entre los dos niveles, cosa que ayudara
a eliminar lo engafoso, trascendiendo el dominio de la sensualidad.

En la distincion XXXI, capitulos 214 a 219, indica la cualidad esencial para
proceder a la actividad que ha descrito en la distinciéon XXIX, la sutileza (Hi-
guera 2016: 24-25), actividad intelectual que implica distinguir, dividir, clasifi-
car o, en palabras de Llull: «asuptilar» (sutilizar), o saber captar la finalidad que
se persigue de relacionar lo sensual con lo intelectual, cosa dificil de distinguir
o de ver por parte de los sentidos, en el sentido material, o por parte de la inteli-
gencia, en el sentido intelectual, porque somos humanos, no Dios.

En el capitulo 214, «Cémo el hombre tiene sutileza e ingenio, natural o
accidentalmente», explica los dos modos en que esta cualidad se presenta en el
hombre.

La sutileza natural que «se da cuando el hombre est4 bien organizado y or-
denado en sus miembros corporales» (LC 2018-2019 III: 620), lo que estd més
cerca de las facultades intelectuales que de las sensitivas, lo que Llull considera
una «disposicién» natural. Esta radica siempre en el alma del hombre, quien
posee un cuerpo dispuesto para realizar la potencialidad que en el alma desea
la sutileza. De otro lado, «La sutileza accidental» (§3) nos dice «se da cuando
van en comun los sentidos sensuales y los intelectuales, pasando las virtudes del
alma de la potencia al acto» (LC 2018-2019 III: 623). Esta se deteriora y altera
mads que la sutileza natural. Sin embargo, es mds cercana a los sentidos que a las
facultades intelectuales, aunque reciba el adjetivo de ‘accidental’ por la relacion
que hay entre los sentidos sensuales y el intelecto.

Llull explica que el hombre debe tener una serie determinada de cualidades
para tener un tipo u otro de sutileza, por ejemplo, el de caracter colérico (de
complexién célida) que posee un ingenio natural inclinado hacia las activida-
des intelectuales. Lo que deja claro Llull en este capitulo (214) es que cuando
el hombre frecuenta y persevera en el uso de los sentidos corporales y de los
espirituales, las tres potencias del alma racional: la memoria, el entendimiento
y la voluntad, se ordenan y orientan su actividad en el cuerpo del hombre, aun-



188 MARIA LLUISA ORDONEZ

que aquella preparacion y ordenacién, que coloca las cosas en el lugar que les
corresponde, no se haga naturalmente por medio de la naturaleza corporal, sino
que se hace por la naturaleza intelectual.

Y por ello en §19dice:

Cuando el hombre es sutil naturalmente, entonces las tres virtudes del alma
tienen ordenados los lugares para ir de potencia a acto, porque cuando en la
extrema parte del cerebro la memoria tiene preparado el lugar para recordar y
en la frente lo tiene para entender y el corazén estd preparado para ser valiente
y animoso, entonces, Sefior, el alma estd naturalmente ordenada para usar sus
virtudes (LC 2018-2019 III: 623)

Yates (1996: 198) ha comentado sobre este asunto y su relacién con la tri-
particion del alma’®. En §21, Llull (LC 2018-2019 III: 1006-1025) incide en el
poder de la memoria pues, cuanto mayor es, mas puede engendrar «grandeza de
entendimiento» y «por ello una gran memoria y un gran entendimiento y una
gran voluntad son ocasién de gran sutileza.» Llull prepara al lector para los con-
tenidos que se resolverdn en el Libro V, en donde inicia el método de sustitucién
«algebraica» en el cual las letras representan elementos de la argumentacién
(Rubio 1998: 348).

Llull en el capitulo 352 menciona por primera vez la palabra de origen 4ra-
be: rams, para referirse a la exposicién moral, alegdrica o anagdgica; y en el 353
observa que el entendimiento puede captar el sentido correcto de las palabras
mads alld de la literalidad engafiosa y mutante para iniciar el camino del cono-
cimiento que lleva a Dios. A partir de aqui, el método que esboza Llull en este
LC seguird su camino hacia el Arte, ayuddndose de todo tipo de recursos que
permitan al lector esa ascension hacia Dios, por ejemplo, en el capitulo 329, §3
plantea y dice que a través de figurar «la figura sensual» se puede llegar enten-
der intelectualmente las cualidades de Dios:

sensualmente conviene figurar la figura sensual (...) Y aunque lo que plantee-
mos sensualmente no es verdad, conviene plantearlo sensualmente para poder
contemplar y adorar y entender mejor intelectualmente tu justicia (LC 2018-
2019 II1: 756)

Segin Gayd (1995), una precisiéon que debemos tener presente es que el
término significacion va unido al de figura y que la significacion es entendida
como la relacién que media entre la figura y la realidad. Asi que, como el Beato
consideraba el conocimiento sensual como punto de partida para alcanzar el

> «Enuno de sus aspectos el arte luliano es un arte de la memoria. Los divinos atributos que
son sus fundamentos configuran una estructura trinitaria en la que, a los ojos de Lulio, se reflejaba
la Trinidad, y entendia que deberian usarla las tres potencias del alma que Agustin definié como re-
flejo de la Trinidad en el hombre. Como intellectus, era el arte de conocery hallar la verdad; como
voluntas, era el arte de disciplinar la voluntad, dirigiéndola al amor a la verdad; como memoria,
era el arte con el que se recordaria la verdad.» (el resaltado es nuestro)



RAMON LLULLY LA REALIDAD IDEALIZADA EN EL LIBRO DE... 189

conocimiento intelectual, decidié que, ademads de sus descripciones discursivas
que podian no ser entendidas por las mentes menos dotadas para la reflexion:
«hombre necio (...) hombres no creyentes, necios» les llama en el capitulo 247
(LC 2018-2019 III: 176). Acudiria a la grafia, para hacer visibles de forma tan-
gible los conceptos que expresaba y lograr que esas gentes trascendieran lo
sensual. Badia (2019: 12) afirma que las representaciones graficas que aparecen
en la ultima parte del Llibre de contemplacio indican que, para Llull, la confi-
guracion del Arte como método argumentativo va —intrinsecamente— unida a
formas de razonamiento diagramatico. Lo podemos comprobar en el cédice de
la Biblioteca Ambrosiana, manuscrito A, de 1280, escrito en lengua catalana,
que en el Libro IV presenta una serie de «figuras».

Junto a las figuras, los diagramas arboéreos y las tablas, que hacen mas com-
prensible el texto, y que han sido estudiados magnificamente por Bonner +
Soler (2016: 213-244). Un ejemplo de la coexistencia de los dos recursos lo
tenemos en el capitulo 247 (LC 2018-2019 III: 170-176) en que se emplea la
figura de un tridngulo como ilustracion de los dos niveles cognitivos, uno inte-
lectual, y otro menos cultivado, el llamado sensual. EI §28 lo describe a partir
de la relacién entre tres puntos imaginarios a, b y c. Esa relacién implica un
proceso puramente intelectual, ya que es la descripcion abstracta del mismo. En
§30 estd dibujada graficamente la figura y con ello accedemos al nivel sensual.

V.- LA REPRESENTACION GRAFICA DE CRISTO EN LA CRUZ
EN EL LIBRO IV

Es hora de que retomemos las tres frases citadas al principio sobre Cristo
crucificado y comparemos sus descripciones con dos imdgenes de «Arbol de fe
y de razén en la figura de la cruz» del capitulo 238. Una del manuscrito de la
Ambrosiana A268: una cruz sin cuerpo yacente del folio 278v (ver Anexo 2).
Este dibujo, tan «franciscano»®, no tiene mucho que ver con ninguna de las tres
descripciones, aunque si pertenece al plano sensual por estar dirigido al senti-
do de la vista. Otra imagen (Soler 2006: 22), de un manuscrito posterior, pero
cercano al de 1280, el del Colegio de La Sapiencia de Palma (de Mallorca),
el F143, presenta un Cristo que se acerca mas a las descripciones escritas por
Llull que hemos visto (ver Anexo 1). Tiene el texto dispuesto en los espacios
libres que quedan entre dos anchas fajas blancas que forman una cruz. En el
centro esta el crucificado. Un Christus patiens’, con expresion de serenidad

¢ En cuanto la figura de Cristo no aparece, la cruz adquiere todo su simbolismo.

7 En el siglo xm se habia abandonado ya la figura de un Christus triumphans, que habia
vencido a la muerte y, por influencia de las 6rdenes mendicantes, se extendi6 la imagen del Chris-
tus patiens, con expresion de aceptacion de la muerte en el rostro del caddver de Jesucristo. Un
Chistus patiens occidental podria ser el de la Crucifixion del crucero izquierdo de la Basilica de
San Francisco en Assis, de Cimabue. Puede consultarse la imagen en https://es.wikipedia.org/wiki/
Cimabue



about:blank
about:blank

190 MARIA LLUISA ORDONEZ

en el rostro, igual a la que presenta el Cristo del Maestro bizantino de Pisa?; la
boca sin curvatura indica la ausencia de sufrimiento; no faltan las cinco llagas
y el sangrado de la lanzada en el costado derecho. Estd cubierto con un gene-
roso perizonium que oculta las partes pudendas y los muslos. Un solo rasgo no
coincidente: los pies. En el Maestro bizantino estan separados, en el dibujo del
Manuscrito de la Sapiencia estdn juntos.

En definitiva, estamos en el plano sensual, «que no es verdad» porque es
fruto de lo guardado en la mente al captar con los sentidos, especialmente el
de la vista, los objetos (la Cruz) en su contexto fisico (en las iglesias como, por
ejemplo, las de Pisa o las de Chipre) y en su contexto cultural (arte bizantino).
Llull sabia que esas imdgenes en los textos, fruto de un recuerdo, son parciales
por sensuales en el sentido luliano, pero necesarias para alcanzar el plano inte-
lectual; que un dibujo, una pintura, una escultura, son solamente un apoyo para
ayudar al hombre, a los fieles, a concretar el acto de contemplacién, en donde
se puede alcanzar el plano real al conseguir la unién con Dios.

VIL.- CONCLUSION

Ramon Llull no presenta una realidad idealizada de forma consciente, aque-
lla realidad a la que se refiere es verdadera para €l, pues afirma que el alma del
hombre reside en un cuerpo dispuesto a actualizar lo que el alma quiere «sutili-
zar». Esa sutileza o actividad de «asuptilar» segun él, consiste en saber captar
la finalidad que vincula lo sensual con lo intelectual, cosa dificil de distinguir o
de ver por parte de los sentidos, la percepcion de lo material, o por parte de la
inteligencia, la facultad intelectual. No hay que dejar de lado que el arte lulia-
no es un arte de la memoria (que puede resultar engafiosa cuando recupera las
sensaciones percibidas), pero Llull salva esta aparente contradicciéon mediante
la tesis de que sus fundamentos, los atributos divinos, presentan una estructura
trinitaria que debe ser empleada por las tres potencias del alma: intellectus para
conocer y hallar la verdad, voluntas que disciplina el deseo para amar la verdad,
y la memoria que recuerda la verdad.

Aunque Llull se ha mostrado escéptico respecto al poder de las imdgenes
sobre el hombre para conmover el alma, reconoce que se «idealiza la realidad
del mundo sensible» al recordar lo percibido por los sentidos que distorsionan
la verdad. Ademas, considera dificil que todas las personas alcancen la contem-
placidén perfecta, razon por la que ha dado un primer paso en su método (Arte),
apenas esbozado en este Libro de Contemplacion, en el que elimina todo aque-

8

Datado hacia 1230. Puede consultarse la imagen en https://it.wikipedia.org/wiki/Maestro
bizantino del Crocifisso di Pisa. También se parece al Cristo del siglo x11 (1192) que se conserva
en la iglesia de Panagia tou Araka (Monasterio de la Virgen Maria), en el pueblo de Lagoudhera
cercano a Limasol (Chipre). Me pregunto si pudo Llull haberla visto en su estancia en Chipre,
cuando fue huésped del Gran Maestre del Temple, Jacques de Molay, en Limasol, en 1302 (Plaza
2015: 62). Puede consultarse la imagen en https://www.tripadvisor.com/LocationPhotoDirectLink
-23870266-d6981714-1313850006-Panayia tou Araka-Troodos Limassol.html.


https://it.wikipedia.org/wiki/Maestro_bizantino_del_Crocifisso_di_Pisa
https://it.wikipedia.org/wiki/Maestro_bizantino_del_Crocifisso_di_Pisa
https://www.tripadvisor.com/LocationPhotoDirectLink-g3870266-d6981714-i313850006-Panayia_tou_Araka-Troodos_Limassol.html
https://www.tripadvisor.com/LocationPhotoDirectLink-g3870266-d6981714-i313850006-Panayia_tou_Araka-Troodos_Limassol.html

RAMON LLULLY LA REALIDAD IDEALIZADA EN EL LIBRO DE... 191

llo que puede menoscabar la veracidad de los conceptos e impedir que alcance-
mos el conocimiento intelectual para asi poder contemplar y entender a Dios.

VIL- BIBLIOGRAFIA

Ambrosio, «De Mysteriis», 15, en Rovira Belloso, J. J. (2001): Los Sacramen-
tos, simbolos del espiritu, Barcelona, Centre de Pastoral Littrgica, Biblio-
teca Liturgica, 15.

Ambrosio, «De Sacramentis», I, III, 10; también III, 11,12, en Rovira Belloso,
J.J. (2001): Los Sacramentos, simbolos del espiritu, Barcelona, Centre de
Pastoral Litdrgica, Biblioteca Litdrgica, 15.

Anénimo: Retorica a Herenio, introduccion, traducciéon y notas de Salvador
Niiez. 1997, Madrid, Gredos, BCG, n° 244, Libro III, pp. 198-207.

Aristételes: «De la razén» en Magna moralia, Madrid, 2011, Gredos, BCG,
nim. 390, cap. XXXII: pp. 33-34.

— «El alma, sus partes y sus virtudes» en Efica a Nicomaco, Madrid, 1998,
Gredos, BCG, n° 89, 1, 13, pp.157-159.

Badia, L. (2019) «L’Art de Llull segons L’ Art i la Logica» en Ramon Llull
i Anthony Bonner, Conferencia, Palma, 3 de diciembre de 2019. [https://
catedraramonllull.uib.cat/digital Assets/581/581624_text-Llull_Bonner-de-
LBadia---cApia.pdf] .

Badia, L. et al. (eds.) (2016) «Les representacions grafiques al Llibre de Con-
templacié de Ramon Llull» en Els Manuscrits, el saber i les lletres a la
Corona d’Arago, 1250-1500, Barcelona, PAM.

Bonner, A. + Soler, A. (2015) «Les figures Lul-lianes: La seva naturalesa i la
seva funcié com a raonament diagramatic», Studia Lulliana, ndm. 55, pp.
3-30.

— (2016): «Les representacions grafiques al Llibre de Contemplacié de Ra-
mon Llull» en Badia, L. ef al. (eds.) Els Manuscrits, el saber i les lletres a
la Corona d’Arago, 1250-1500, Barcelona, PAM.

Borges, J. L. (1969): «<JUAN, I, 14», en «Elogio de la Sombra», Obras Comple-
tas, 1974, Buenos Aires, Emecé.

Garcés, L. F. (2015) «La virtud aristotélica como camino de excelencia humana
y las acciones para alcanzarla», Discusiones Filosdficas. P. U. Caldas (Co-
lombia), Afio 16, N° 27, Jun.-Dic. 2015, pp.127-146. [http://www.scielo.
org.co/pdf/difil/v16n27/v16n27a08.pdf].

Gaya, J. (1995) «Significacion y demostracion en el Libre de Contemplacio de
Ramoén Llully, Instrumenta Patristica, nim. 26, pp. 477-499.



192 MARIA LLUISA ORDONEZ

Higuera, J. (2016) «FEl silencio de Aristételes y los praedicamenta en la obra
luliana», Anuario Filosofico, Pamplona, SPUN, vol. 49, n°1, pp. 24-25

Lausberg, H. (1960) «Memoria», Manual de Retorica Literaria, Fundamentos
de una ciencia de la Literatura, Madrid, Gredos, BRH, n° 15, vol II.

Ramon Llull, Libro de Contemplacion en Dios, Butifia, J. (ed.), Madrid, Centro
de Lingiiistica Aplicada Atenea. Vol I, 2018; vol II, 2019; vol. III, 2019.

Nécar, E. + Colunga, A. (eds.) (1965) Sagrada Biblia, Madrid, BAC, pp.
1298-1299.

Palacios Martin, B. (1996) «Los dominicos y las 6rdenes mendicantes en el
siglo x1r» en De la Iglesia Duarte, J. et al. (eds.) VI Semana de Estudios
Medievales: Ndjera, 31 de julio al 4 de agosto de 1995, Logroiio, IER.

Platzeck, E. W. (1978) «La contemplacioén religiosa de Ramon Llull en los pri-
meros afios de su actividad literaria (1271-1276)», Studia Lul-liana, vol. 22,
pp. 87-115.

Plaza, C. (2015) «Jacques de Molay i Ramon Llull. Politica, ordes militars i
projectes de croada», Studia Lulliana, vol. 55, p. 55-81.

Rubio, J. E. (1998) El Llibre de Contemplacio en Déu de Ramon Llull. (Els
Origens de I’Art lul.liana), Valencia, IIFV.

Soler, A. (2006) «Descripcié del manuscrit lul-lia F-143 del Col.legi de la Sa-
piencia de Palma» en Massot i Muntaner, J. + Gulsoy, J. (eds.) Homenatge
a Joseph Gulsoy, Barcelona, PAM, = Estudis de Llengua i Literatura Cata-
lanes, n°® 53, vol 1.

Soler, A. + Bonner, A. (2016) «Les representacions grafiques al Llibre de Con-
templacio de Ramon Llull» en Badia, L. et. al. (eds.) Els Manuscrits, el
saber i les lletres a la Corona d’Arago, 1250-1500, Barcelona, PAM.

Vazquez Janeiro, 1. (1996) «Los estudios franciscanos medievales en Espafia»
en De la Iglesia Duarte, J. et. al (eds.) (1996) Actas. VI Semana de Estudios
Medievales: Ndjera, 31 de julio al 4 de agosto de 1995, Logroiio, IER.

Yates, F. (1966) El arte de la memoria, Madrid, Siruela.



RAMON LLULLY LA REALIDAD IDEALIZADA EN EL LIBRO DE...

FUENTE: (SOLER 2006: 22)




194 MARIA LLUISA ORDONEZ

|

Arbre de fe e de rao en la figura de la creu, CAP 238, BIBLIOTECA AMBROSIANA,
Ms. A 268, 278V, (BADIA 2016: P. 217).



