
ISSN: 1130-8508	 RLLCGV, XXVII 2022� págs. 159-172

Sobre la dinamicidad de Llull a través del Libro de 
Contemplación en Dios

On the Dynamism of Llull through  
The Book of Contemplation in God

Julia Butiñá
UNED

juliabutinya@gmail.com

Resumen: Se exponen aspectos del rasgo dinámico del Llibre de Contempla-
ció en Déu de Ramón Llull, vistos tanto desde su composición, como desde su 
proyección. Ello revitaliza la concepción del filósofo mallorquín en los oríge-
nes de la corriente humanista, no sólo como divulgador de un nuevo saber sino 
de un revolucionario dinamismo aperturista, en el que en buena parte coincide 
con Dante.

Palabras clave: Llibre de Contemplació en Déu, Ramón Llull, Humanismo, 
dinamicidad, Dante.

Abstract: Aspects of the dynamic feature of Ramon Llull’s Llibre de Con-
templació en Déu are exposed, both from its internal composition and from its 
projection. This revitalizes the conception of the Mallorcan philosopher at the 
origins of the humanist current, not only as a disseminator of a new knowledge 
but also of a revolutionary openness dynamism, in which he largely coincides 
with Dante.

Key words: Llibre de Contemplació en Déu, Ramon Llull, Humanisme, dy-
namism, Dante.

12 Butiñá.indd   159 04/10/2022   17:05:00



160� JULIA BUTIÑÁ

En el seminario sobre Llull y el entendimiento figurativo (21-22 abril 2021), 
a raíz de la publicación del III volumen de la traducción al español del Llibre de 
Contemplació en Déu (op. 2; LdC) y en el seno del Proyecto de Investigación 
que dirige el profesor José Higuera sobre esta temática en la Universidad de 
Oporto,1 me centré en el elemento figurativo en Llull y en Dante. Al poder pu-
blicarse con alguna mayor amplitud, destacaré la perspectiva de la dinamicidad.

Dado que en las presentaciones de los anteriores volúmenes —como co-
ordinadora— atendí a la complejidad de la tarea traductora, así como de las 
principales soluciones adoptadas, aquí sólo aludiré al principal objetivo: el de 
lograr un punto dulce entre la lengua original y la de llegada, aspiración que 
comenzó por convertir en Tú el Vos de la conversación entre Llull y la divinidad 
que sustenta toda la obra. Este desiderátum es relevante tratándose de una obra 
variopinta en contenidos y de un autor medieval que se expresa con un lenguaje 
renovador y muy singular, y que es exigente con la belleza y el rigor de los 
vocablos,2 como desarrolla después en la Retòrica nova (op. 97). Esforzarse 
desde distintos ángulos por adecuar una lengua a otra, a ocho siglos de distancia 
y sin tradición anterior en trasvases, procurando mantener la esencia del lengua-
je propio del autor y la mejor adaptación al original catalán, debe redundar en 
una lectura fiel, pero más accesible y cercana a la mentalidad actual; de modo 
que, tratándose de un autor que abunda en juegos de palabras y conceptuales, 
puede suponer incluso una vía para acceder al texto catalán primigenio.3

Retomando ahora el entendimiento figurativo, temática que desde diversos 
ángulos afecta a esta obra y que Llull comparte con Dante, resaltaremos el 
dinamismo,4 nota que junto con el placer informa el movimiento humanista.5 
La primera razón que justifica hablar de dinamicidad6 en el LdC7 se debe a ser 
una obra de la que derivan la mayoría de las 280 obras lulianas catalogadas 
(Domínguez Reboiras 2018: 31-32); y aunque este análisis requeriría un trabajo 
de mayor envergadura, nos referiremos principalmente —en una abstracción 

1  Pueden verse los resúmenes en: https://ifilosofia.up.pt/proj/fdtw/ramon_llull_y_el_intelec-
to_figur

2  Se puede apreciar en las notas, pues —aunque restrictivas— permiten valorar la riqueza de 
la lengua de Llull, tanto en el contexto de su propio caudal (Colom 1986) como en el de la lengua 
catalana, para cuya constitución fue elemento determinante (Ferrando 2018: 18). Las notas refe-
rentes a la versión latina posibilitan la comparación con la fórmula original.

3  Una traducción adecuada incluso permite allanar pasajes áridos; así, en los que representan 
conceptos con letras hemos utilizado corchetes para las equivalencias, a fin de facilitar su compren-
sión. (Cfr. el cap. el 336, Llull, 2019-21, III, p. 835, n. 411).

4  En el III simposio de La Nucia (2021b, Delits prohibits) vinculé la idea placentera al carác-
ter dinámico con la comparación de una planta que crece y germina y da fruto, entendiendo que la 
faceta motora de un movimiento cultural arranca del ansia de renovación.

5  En cuanto al Humanismo, nos atenemos a la consideración de Miguel Batllori «como una 
sucesión de textos y doctrinas que reflejan los problemas que el hombre moderno afronta en su 
lento proceso de separación del mundo medieval» (Butiñá 2004: 84).

6  El concepto ha sido destacado ya en Llull por Salvador Galmés desde Dinamisme de Ra-
mon Llull (1934), cfr. Rosselló (2021: 111). 

7  En el seminario mencionado de Oporto, varias intervenciones aludieron al efecto expan-
sivo de la obra.

12 Butiñá.indd   160 04/10/2022   17:05:00

about:blank
about:blank


SOBRE LA DINAMICIDAD DE LLULL A TRAVÉS DEL LIBRO DE ...� 161

escalonada y selectiva— al dinamismo que desde las primeras obras lulianas, 
datadas alrededor del decenio de los 70, se despliega hacia el futuro en la línea 
de la modernidad. Línea que, desde las Humanidades, en cuanto es divergente 
del panorama firmemente establecido en su tiempo, se adscribe a la corriente 
humanista (Butiñá 2020a: 1-3), como cambio que —aunque pausado— fue in-
tenso y revolucionario para la historia de la cultura. 

Desde una perspectiva filológica, no extraña hallar a Llull entre sus oríge-
nes8 dado que es un autor que abre su producción con una obra, el LdC, que es 
un pozo de dinamismo para las materias que toca, de la mística a las científicas, 
como observa Pere Villalba aludiendo al efecto multiplicador de esta «deu ori-
ginària de tota l’obra posterior lul·liana» y donde aprecia ya «constants delito-
ses» en los variados, expresivos y efusivos encabezamientos de los capítulos 
(Villalba 2015: 115-116). Y desde esta perspectiva, hay que considerar que su 
efectividad parece estar viva en nuestros días, por el empuje de los estudios y 
actividades a partir de la celebración de su centenario en 2006, entre los que po-
demos contar esta misma traducción y muy destacadamente con el Enchiridium 
theologicum lullianum, cuyo recopilador, Jordi Gayà, reconoce una función 
idónea actualmente para la figura de Llull, gran artífice de la actitud dialoga-
dora: «La seva teologia ha d’estimular la reflexió teològica actual en el context 
d’una Església que se sent impulsada al diàleg i a la missió» (p. 10).

I.- LLULL Y EL HUMANISMO TEMPRANO

En cuanto a la función de Llull en su contexto temporal conviene tener en 
cuenta el planteamiento del congreso del Instituto de Filosofía de la Univer-
sidad Complutense de Madrid (El diálogo de las lenguas: la emergencia del 
pensamiento en vernáculo (siglos xiii-xvi), que compendiaba en el programa 
(Villacañas et al. 2021): 

La traducción y redacción de textos filosóficos o científicos en lengua vernácu-
la siguió en gran medida los derroteros del poder cortesano y comercial que se 
nutrió, primero de la enseñanza escolástica y después del humanismo (s. xiii-
xvi). (…) El complejo léxico lógico-metafísico de la escolástica tardía asistió 
a la emergencia de un saber que evitaba la rigidez de esta tradición, pero que 
deseaba conocerla, acumularla o servirse de ella (…). La difusión acelerada 

8  Esto es acorde con lo que se ha expresado ya desde la filosofía y la teología, pues en el 
libro de Richard Blum (1999) se le presenta, en el primer capítulo, como el primer filósofo del 
Renacimiento: Charles Lohr, Ramon Lull (1232-1336). Aktivität Gottes und Hominisierung der 
Welt (Actividad divina y hominización del mundo), pp. 11-21. En la introducción de Blum ya se 
indica cómo la obra de Llull apunta a una justificación de la subjetividad y autonomía del pensa-
miento —considerada aportación básica de la filosofía humanista y renacentista—, aspecto que 
desarrolla Lohr haciendo ver cómo la lógica y teología luliana abren nuevos horizontes mediante 
la función pontifical del entendimiento humano para descubrir e indagar la dimensión infinita del 
mundo finito. Agradezco esta información a Fernando Domínguez Reboiras.

12 Butiñá.indd   161 04/10/2022   17:05:00



162� JULIA BUTIÑÁ

del conocimiento, característica de la modernidad, tuvo en las lenguas verná-
culas un vehículo de creciente importancia.

Lógicamente, en dicho congreso se contó con Llull, sobre quien recayeron 
cuatro conferencias —la misma cifra que para Dante—, siendo incluso objeto 
de la sesión de apertura (Ramon Llull y la vernacularización del saber en la 
baja edad media, a cargo de Lola Badia), donde se le estimó pionero en desa-
rrollar una ciencia nueva en el contexto de ese cambio emergente y en relación 
con el conocimiento en lengua romance. 

Considerar a Llull en este enclave del siglo xiii a partir de su aportación 
a la ciencia en vulgar, dentro de un entorno internacional, supone un avance, 
habiéndose indicado como el momento de los inicios del Humanismo, aun no 
siendo este movimiento el enfoque explícito del congreso. Implica progresión 
porque tal posición luliana —como precedente del Humanismo en estas letras y 
Corona— era algo que había sido, si no discutido o atacado, al menos desatendi-
do por buena parte de la Filología Catalana; mientras que el reconocimiento de 
su presencia ahí demuestra que es natural y lógica, puesto que, coherentemente, 
la renovación de las ciencias va adherida a la renovación de la mentalidad.9 Tal 
consideración coincide además con la reivindicación que se ha llevado a cabo 
en los últimos decenios en torno a la génesis del Humanismo en la Corona de 
Aragón desde distintos campos, como la traducción (Martines 2011).

Todo ello suscribe la entidad y condición pionera de Llull, reforzando su 
proyección en la estela humanista, según destacamos en esta presentación, que 
puede ser significativa. Por otro lado, dadas sus afinidades y refiriéndonos a los 
orígenes humanistas, priorizaremos su paralelismo con Dante; si bien el influjo 
de este, tras ser asumido inmediatamente por figuras del calibre de Boccaccio 
y Petrarca, se ha admitido siempre, mientras que la repercusión luliana ha sido 
hostilizada, debido a la persecución inquisitorial, y consiguientemente bastante 
ignorada incluso en su propia cultura (Gómez 2021). 

Sobre la relación Llull-Dante se han efectuado comparaciones a menudo, 
pero nunca se han llevado a cabo suficientemente. Repararemos con preferencia 
en el recurso figurativo, que comparten ambos. 

II.- LLULL-DANTE

Partimos del Convivio (a.1307), título que muestra ya el sentido imaginativo 
aludiendo al banquete de la sabiduría, al que se nos invita. Dejamos de lado el 

9  En cuanto no puede desvincularse la contribución científica luliana de su proceso intelec-
tual y personal, cfr. Sampedro «Pensamiento y sociedad ideal en el Llibre d’intenció de Ramon 
Llull, c. 1276-1283», en el mismo congreso. Por otro lado, varias comunicaciones inciden en apre-
ciar una direccionalidad hacia el futuro, pues «la literatura laica adapta y sirve de progreso para 
el pensamiento medieval en su camino para crear el perfil intelectual de la modernidad» (Augusto 
Nava Mora, «Filosofía, ciencia y política en Dante: la reflexión metodológica sobra la naturaleza 
humana»). 

12 Butiñá.indd   162 04/10/2022   17:05:00



SOBRE LA DINAMICIDAD DE LLULL A TRAVÉS DEL LIBRO DE ...� 163

I tratado, en que comparte con Llull, desde el inicio del Libro del gentil y los 
tres sabios (op. 11), la valoración de la lengua romance, pues —aunque es tema 
principal en la confrontación de los dos autores— es más conocido (Martines 
2020). Seguidamente, en el tratado II, explica los cuatro métodos empleados 
para interpretar las Escrituras (literal, alegórico, moral y anagógico), a los que 
Llull recurre también en nuestro LdC. Dante ejemplifica su argumentación con 
Orfeo y aplica el lenguaje metafórico a su enamoramiento de la Filosofía, a la 
vez que el LdC combina —p. e., en el capítulo 354 (Llull 2019-21, III: 1026)— 
diversos elementos alegóricos, ocultando con figuras —como hace Dante con 
aquel relato— una verdad bajo un bello engaño, en un texto altamente extraño, 
bello y sugerente.

No son exclusivos de ellos esos cuatro métodos, pero es notable que ambos 
lo llevan a extremos —así en la Divina Comedia y en las Artes lulianas—, utili-
zando el lenguaje figurativo para escritos filosóficos. Además, los dos declaran 
el mismo motivo para hacerlo: la limitación de la palabra frente al conocimien-
to, puesto que, debido a su carga sensual, la primera no puede expresar tanto la 
verdad como el entendimiento la puede entender; por tanto, «hablamos en este 
sitio y en muchos otros sitios por semblanzas —dichas sensualmente y enten-
didas intelectualmente— (…) por esto lo que decimos no entendemos decirlo 
al pie de la letra, sino al entendimiento» (Llull 2019-2021, III: 752-753), según 
argumenta iniciando los capítulos algebraicos. Idea específicamente luliana, 
a la que dedica todo un capítulo (155): «El entendimiento, Señor, tiene más 
perfección para conocer la verdad, que la palabra para poder revelarla» (Llull 
2019-21, II, p. 273). He ahí la necesidad de la figura para expresar el pensa-
miento. Dante asimismo en el tratado III, explicando su canción, dice que deja 
todo aquello que su entendimiento no comprende «y, además, gran parte de lo que 
este entiende, porque no sabría expresarlo»;10 luego, tratando del amor, que es 
inefable y es parte de la sabiduría, imagina dos ciudades en las antípodas, Lucía 
y María, aproximadamente equidistantes de Roma. Mientras que en el LdC se 
representan las antípodas con un círculo,11 explicando —como ejemplo, con la 
finalidad de mortificar lo sensual para entender— que a veces parece posible lo 
imposible y viceversa. En los dos observamos, pues, la aplicación ambivalente 
—filosófica y geográfica— de su pensamiento mediante figuras. Su versión sim-
bólica de la imaginación en filosofía supone una gran audacia y modernidad; 
puesto que tropos y símbolos, que empleaban ambos por medio de la vía ima-
ginativa —gracias al móvil subyacente de conectar mejor con la audiencia para 
una mayor comprensión—, constituían toda la tecnología a su alcance.

O sea que, si para ampliar su audiencia en textos filosófico-teológicos los 
dos recurren a usar una lengua distinta a la habitual, llevados por el afán de una 
comunicación más efectiva, los dos acuden a la imagen, lo cual tampoco era 
habitual en tales textos. Así mismo, los dos construyen su propia lengua, que 
cincelan por medio de neologismos; son muy célebres los de Llull, que en otras 
versiones se ha optado por dejar sin traducir, y recientemente se ha hecho refe-

10  El convite, en Dante (1980: 610).
11  Llull (2019-2021): II, cap. 175, 25-26, pp. 380-381, n. 172 y 183.

12 Butiñá.indd   163 04/10/2022   17:05:00



164� JULIA BUTIÑÁ

rencia a las invenciones de Dante12 para las ocasiones en que no existía vocablo 
en lengua vulgar.

Y aunque hoy se investiguen más las lenguas en contacto, que los contactos 
literarios —no tan fácilmente constatables por no ser sensuales (Butiñá 2021a), a 
pesar de ser mucho más eficientes—, así como para acercar un texto es útil una 
traducción acertada, la literatura comparada ayuda asimismo a entenderlo. Por 
todo ello, conviene aguzar el método comparatista entre ellos dos, lo que afecta al 
LdC en cuanto establece ya la metodología figurativa. 

Y viéndose fortalecidos los inicios humanísticos al reforzarse por medio de 
la conexión Dante-Llull,13 conviene recordar lo expuesto en el congreso citado 
de la Complutense atendiendo a la idea de dinamicidad, que hay que tener en 
cuenta por las secuelas, empuje e intensidad de la renovación que se anunciaba, 
pues —por medio de la lengua vernácula— se iban a propulsar no sólo las cien-
cias sino también la aplicación de la imaginación a gran escala.14 Dinamismo 
—aunque lento, de hondo calado—, que fue efusivo a causa de los síntomas 
formales innovadores y de los contenidos motivadores y regeneradores, que 
configuraron los inicios de la corriente; todo ello entendiendo que sus funda-
mentos experimentan y manifiestan una orientación que se diferenciaba en pro-
fundidad de la más tradicional Edad Media debido a su postura más benévola 
o transigente.15 

La nueva óptica aperturista, como aspiración de los dos principales autores 
de finales del siglo xiii, Llull y Dante, se caracteriza sobre todo por la voluntad 
de una comunicación eficaz y más amplia.16 Pero la disposición hacia el otro, 

12  trashumanar, «ir más allá de lo humano»; o con l’ali si plaude, «con las alas batiendo» 
(Manguel 2021: 5).

13  En los comentarios posteriores del seminario de Oporto se enlazó mi exposición con la del 
profesor Martines, quien también hizo referencia al binomio Llull-Dante por compartir el mismo im-
pulso aperturístico del momento, el cual marca un nuevo talante. Así, se hizo referencia al movimiento 
humanista, que ambos preludian y en cuyo caudal futuro se cuenta con una dispersa influencia luliana 
en autores de esa corriente, como en Montaigne a través de Sibiuda (Llull 2019-2021: 12); si bien Llull 
no suele nombrarse, sea por desconocimiento —como sucede en este caso— sea por el riesgo provoca-
do por la fuerte oposición doctrinal —en el caso de Bernat Metge y muchos otros, como el Cusano—.

14  En relación con el LdC, el profesor Higuera habló de «alegorización magnética que con-
duce a cualquier receptor al asombro»; frase que enlaza con la aportación de Vicent Martines, se-
gún quien «La última parte del siglo xiii y la primera del xiv contienen una efervescencia artística, 
cultural política, social en la Europa Occidental (…); conocimiento enciclopédico para abrirlo a 
quien quiera mirar con atención, y maravillarse con él». Por otro lado, Rosa Planas, refiriéndose 
a los contenidos tan variados de la obra dijo que «tiene cualidades para gustar a todo género de 
lector imaginativo».

15  Se aprecia una simple muestra cotejando la caridad en los dos autores que tratamos —
estimados generalmente como «cristianísimos»— y en los inquisidores —sobresalientes, por lo 
general, por su índole inmisericorde—; es decir, la virtud principal del cristianismo se aplicaba 
entonces en direcciones opuestas y además antitética en este último caso. 

16  El aperturismo hacia el otro —que he utilizado en trabajos anteriores bajo el concepto de 
«gentilismo»— se aviene con la nota de la dinamicidad; aspecto este de innecesaria confirmación 
en Dante y que en el LdC queda suscrito por sus más de dos mil páginas de novedosos recursos; 

12 Butiñá.indd   164 04/10/2022   17:05:00



SOBRE LA DINAMICIDAD DE LLULL A TRAVÉS DEL LIBRO DE ...� 165

que expresa Llull en otra obra de época cercana,17 el Libro del gentil y los tres 
sabios, defendiendo la lengua vernácula, declarando la voluntad de ensanchar la 
audiencia y estrenando una temática elevada para el pueblo que no sabía latín, la 
había aplicado ya en el LdC, abriendo una brecha al elaborar una obra insólita, 
tanto por la novedad de la recepción como de los medios (imágenes); lo cual, 
tratándose de un poeta, incluía el sentido del placer y la belleza. 

El rasgo dinámico, que consideramos propio del LdC, acorde con la ex-
troversión del pensamiento luliano, y que va adherido —pero que excede— al 
hecho del cambio de lengua, se genera en la misma palabra, que necesita una 
proyección a fin de ser más eficaz (simbólica, geométrica, etc.; es decir, figura-
tiva). La figura, por tanto, colabora con el pensamiento como faceta expansiva 
de la palabra.18 Desde un plano filológico podría considerarse un hecho de di-
namismo acentuado.

Así pues, la primera obra elevada en lengua catalana —escrita a fin y efecto 
de conectar mejor con el lector, como bien evidencia que la escribiera primero 
en árabe, dirigida a esos lectores— fue enriquecida por medio del recurso téc-
nico de la imagen. Al igual que Dante lo aplica en la Divina Comedia tras haber 
explicado en el Convivio planteamientos y motivos similares para emplear el 
lenguaje figurativo y alegorías. De manera que, si Llull deja tantas reproduc-
ciones gráficas explicativas de su Arte y en esta obra contamos ya con anuncios 
figurativos, que preludian las características ruedas y ficciones alegóricas, Dan-
te nos deja en el Convivio unos principios teóricos que sustentarán la riqueza 
imaginativa de la Comedia. 

Ambos han pretendido abrir, expandir su pensamiento y doctrina, dando 
instrucción a los laicos directa y personalmente, sin intermediarios —sea per-
sona culta clerical sea la lengua latina—. Su conjunción propició el desarrollo 
de la renovación de Occidente; observación que se complementa con la emer-
gencia del saber. 

Momento cultural el de los orígenes del Humanismo donde constatamos un 
trazo primordial en ambas personalidades a través de la figura del gentil, dado 
que es el modelo moral frente a los sabios religiosos en el Libro del gentil ci-
tado, así como lo es también en la Comedia, dado que es un pagano (Virgilio), 
quien juzga y enseña al personaje-Dante (al cristiano). Concordancia capital, 
que, como un foco, ilumina el recorrido literario de ambos.

entre ellos, la percepción visual se encuentra intensificada, hasta el punto de que el profesor Higue-
ra, en Oporto, habló de «provocación figurativa».

17  El Llibre del gentil se data aproximadamente entre 1274-83 y el de Contemplación, entre 
1271-1274.

18  No en vano, su discípulo Tomás Le Myésier resume con miniaturas la vida y doctrina del 
maestro en el Breviculum. Y en esas conversaciones ficticias, «como criterio de selección, Lulio 
propone escoger lo más «útil e inteligible”, lo cual nos confirma la consciencia que tenía del carác-
ter eminentemente práctico del Arte, muy lejano de la disquisición y recreación del pensamiento 
escolástico, que a la muerte del Maestro Raimundo inició un declive inevitable» (Llull 2021: 162). 
Practicismo de acento moderno que es acorde con otras notas apuntadas, como el tono placentero 
o el signo positivo y jovial, tan explícito en los tres primeros capítulos del LdC. 

12 Butiñá.indd   165 04/10/2022   17:05:00



166� JULIA BUTIÑÁ

La fecundación del pensamiento y de las actitudes morales en las dos lite-
raturas es casi inmediata, pues repercuten en un marco estrecho generacional. 
Ahora bien, si tras dicha génesis, respecto a Dante, se hallan los grandes italia-
nos, Boccaccio y Petrarca, de acentuada apertura al clasicismo y determinantes 
para un nacimiento consolidado del factor clasicista, es distinto el efecto de la 
asimilación de Metge, pues —a pesar de su declarada absorción del elemento 
clásico— falló la comprensión de su gran obra, Lo somni, dada la ocultación 
del influjo de Llull por la adversidad doctrinal reinante.19 Ello no obsta para 
que Llull y Dante anticipen el cambio que, sólida pero calladamente, en una 
temprana emancipación del poder eclesiástico, inicia el pensamiento europeo. 

III.- LLULL-METGE

Ya en los 90 califiqué a Bernat Metge de buen lulista (Butiñá 1994-1995) 
por el diálogo Lo somni, centrándome en tres fuentes: el Llibre del gentil, el 
tratado De anima rationali (op. 67) y el poema Lo Desconhort (op. 63).

El enlace entre el filósofo mallorquín y el humanista barcelonés no sólo 
interesa a la línea que estamos siguiendo, sino que permite progresar en la ver-
tebración de la cultura catalana, que hunde en Llull sus raíces. Por otro lado, 
el carácter humanista de Metge ofrece aspectos válidos en la actualidad —en 
la tendencia propia del europeísmo—, mientras que el de grandes humanistas 
laureados ha quedado relegado respecto a lo moderno (Butiñá 2020c); así ve-
mos que el Secretum, posterga el amor humano o exige escoger entre este y el 
amor divino, conduciendo al misoginismo, que se condena en el III libro. Hay 
que resaltar que la actitud metgiana es coherente con la influencia que asume de 
Llull, pues expresa la apertura al gentil desde sus inicios (Metge 2007: 69 y n. 
43) y muestra su sello a lo largo del diálogo (pp. 84, 85, 107, 111…).

Asimismo, otra idea fundamental luliana recogida por Metge es la necesaria 
justicia en otra vida, que asume como el principal argumento frente a la inmor-
talidad; de nuevo, pues, Metge se ancla en Llull, con una intertextualidad del 
De anima rationali, que ya acogió Riquer.20 Así rubrica la disposición ética, a la 
que se decanta en los libros siguientes.

La tercera ocasión de mayor influencia se funda en un solo vocablo (Met-
ge 2007: 230, n. 355): desconhort, expresivo del desconsuelo que le produce 
la posición de la cristiandad renovada, refiriéndose al Petrarca que —bajo el 
personaje del maléfico Tiresias— condena (Butiñá 2002: 343-356); lo ejecuta 
literariamente de modo magistral reproduciendo, con idéntico sentido, el des-
consuelo de Llull expresado en Lo desconhort.

19  Difícilmente puede entenderse Lo somni en plenitud sin la influencia luliana (Butiñá 2002, 
2006, 2022). 

20  «Anima est immortalis ratione finis ad quem est creata; nam ipsa est creata ad memoran-
dum, intelligendum et amandum Deum», cit. de Metge (1959: 193 y n. 21). 

12 Butiñá.indd   166 04/10/2022   17:05:00



SOBRE LA DINAMICIDAD DE LLULL A TRAVÉS DEL LIBRO DE ...� 167

Reflexiones como estas nos remiten también a la dinamicidad por la fuerza 
con que Metge rechaza el pensamiento petrarquesco o acoge el luliano. Recep-
ción que muestra haber imprimido carácter por informar también una obrita que 
es clave en el puzzle de estos orígenes: el Griselda, pues encarna una discusión 
puramente humanística en cuanto es exponente de lo diglósico (Butiñá 2020b, 
c). Ahora bien, si esta obra sirve para clarificar ideas a los estudiosos y por 
constituir la primera prosa humanística de esta península, su repercusión fue 
nula, porque la simbiosis boccacciano-metgiana de la traducción de Metge no 
se correspondió con el sentir de Europa, donde se extendió el Griseldis latino 
petrarquesco, de nobles vestiduras formales pero afín a la mentalidad tradicio-
nal. De modo que, con este último sello, se pasó al movimiento siguiente: el 
Renacimiento, más acomodaticio y menos revolucionario.

Volvemos a la intertextualidad del De anima rationali haciendo observar 
que generalmente se ha valorado en ella el contenido ético por la necesidad de 
una justicia futura, pero la primera parte, referente al fin del hombre, es arrai-
gadamente luliana. Habiendo avivado esta idea gracias al P. Josep Mª Benítez 
(2003: 10-11), la he rastreado en varias obras, obteniendo resultados de altas 
frecuencias. Es precisamente la idea que resalta Metge en su libro I de filosofía-
teología entre los argumentos de la inmortalidad (Metge 2007: 82-84).21 Idea 
que no extraña, pues, que vuelva a aparecer en un importante humanista poste-
rior, de mucha trascendencia. 

IV.- LLULL Y SAN IGNACIO

La proyección o contacto de Llull sobre el santo de Loyola —sólo apuntada 
antes someramente (Batllori 1993: 134-135, 161…)— suscribe una tendencia 
asentada, pues es sabido que «La espiritualidad luliana tomó nuevo impulso 
en el Renacimiento, al igual que había ocurrido en Francia, en que los lulis-
tas, como Léfèvre d’Étaples, eran asimismo erasmistas»22. Ahora bien, el tema 
adquiere relieve a través de la aportación del jesuita Josep Mª Benítez (2003: 
10-11), quien localiza una frase esencial luliana en una obra capital del santo 
fundador.23 Y si bien me remito a sus publicaciones pendientes, lo aporto aquí 
por tratarse de un dato valioso que refuerza la sombra de Llull más allá del ám-
bito de la península ibérica. 

V.- A MODO DE CONCLUSIONES

El espíritu de renacer y renovar no cabría subrayarlo en los trecentistas ita-
lianos citados, insignes continuadores que dan carta de crédito al tándem Llull-

21  Los argumentos lulianos —los últimos de la exposición— son los que reconoce como más 
convincentes (Metge 2007: 84).

22  Tomado de Batllori (Butiñá 2004: 92). Influencia conocida en otros humanistas, como 
Nicolás de Cusa (Butiñá 2009) o Alain de Varènes (Llull 2021: III, 12).

23  Se confirma en la reciente entrevista de Gómez i Oliver (2021).

12 Butiñá.indd   167 04/10/2022   17:05:00



168� JULIA BUTIÑÁ

Dante como prehumanistas o primerísimos en la línea del Humanismo, muy a 
pesar de los rasgos medievales que puedan denotar (Branca).

Pero su repercusión nos hace volver a reflexionar sobre la fuerza del movi-
miento humanista en sus orígenes, en atención al LdC y su momento histórico-
cultural.24 Pues, situado en esta panorámica, ofrece un valor añadido al que 
pueda tener desde el punto de vista teológico-filosófico e incluso lingüístico, 
ya que sus revolucionarias novedades y su ardor intelectual y afectivo, abren un 
enérgico impulso de cambio. 

La apertura hacia la gentilidad por medio del rescate de los autores clásicos 
—en correspondencia con la efectuada por Llull hacia el gentil (pagano-maho-
metano)— ya la había iniciado el De Civitate Dei, pero no se dieron en el entor-
no africano de san Agustín las circunstancias que dinamizaran tal aportación en 
lo cultural y tardó siglos en recuperarse. De donde se desprende la importancia 
del primer momento italo-catalán (Dante-Llull), en el tránsito al siglo xiv,25 
como se valoró desde la Corona de Castilla.26 

El arraigo reconocido en Dante para estos orígenes viene avalado por la 
admiración que se desprende de la valoración y las obras sobre él por parte de 
Boccaccio y Petrarca; pero si estas figuras no son novedad como despertador 
del Humanismo, sí lo es contar con la personalidad de Llull. De ahí el valor de 
habérsele reconocido recientemente en el congreso citado de la Complutense 
(2021) a raíz del análisis científico y lingüístico, lo cual conjuga con el encuadre 
correspondiente desde la Filología (Butinyà & Cortijo 2011); es más, investiga-
ciones futuras pueden depararnos sorpresas debido a las grandes incógnitas que 
encierra aún la Divina Comedia (Butiñá 2021a y 2020a: 178-181). 

La traza luliana, a causa de su postura frente a la ciencia en conjunción 
con la vernacularización lingüística —reconocida recientemente como antici-
pación—, contribuye a incluirlo en el espectro del cambio, a pesar de no haber 
incorporado a los clásicos, cosa que sí hizo Dante. Pues conviene recordar que 
la energía impulsora —común en dicho tándem— radica en el concepto apertu-
rístico, que cada uno entendió a su manera; si bien conjuntamente se fundó en 
aferrarse a la fuerza motora del amor (Butiñá 2021). 

En cuanto al movimiento en sí, con el tiempo prevaleció la posición clasi-
cista, dando lugar a otro movimiento, el Renacimiento, con el que no hay que 

24  En el debate de Oporto, Rosa Planas dijo que la aportación luliana enriqueció «la cultura 
desvalijada de su empuje trascendente», como se encontraba a finales del siglo xiii; coyuntura 
vivaz y vigorosa que —continuación del predominio occitano— apuntó así mismo como explosiva 
Vicent Martines.

25  Nos hemos referido al segundo momento (s. XIV) por las traducciones del Griselda y será 
exquisito el tercer momento, el napolitano (s. XV).

26  Los escritores castellanos del Trescientos dirigían su mirada hacia las lenguas de la Coro-
na de Aragón no sólo por «la importancia política y militar de la Corona, sino también porque se 
desarrollaba allí una cultura que para Castilla tenía una importancia semejante a la que después iba 
a tener la italiana» (Pascual 2020: 125-126). Resulta relevante la entrada en escena de la Corona de 
Castilla (González Rolán 2004), así como su interacción.

12 Butiñá.indd   168 04/10/2022   17:05:00



SOBRE LA DINAMICIDAD DE LLULL A TRAVÉS DEL LIBRO DE ...� 169

confundirlo; ello devino principalmente a causa de la personalidad de Petrarca 
y su alta fama —a la que alude Metge repetida e incluso burlescamente (Butiñá 
2002: 282)—, así como también a su mayor adecuación al viejo sentir tradicio-
nal (Butiñá 2020c: 64), lo que facilitó su propagación.

Hay que tener presente además que no sólo el christianus arabicus se abrió 
a los árabes, sino también Dante; si bien éste no experimentó el estímulo del 
apostolado doctrinal, que singulariza a Llull. Ahora bien, la asunción de los 
clásicos efectuada por el italiano propulsa la panorámica artística, de la que 
no carece sin embargo el filósofo mallorquín, poeta, trovador y autor literario. 
Son diferentes maneras de enfocar el mismo impulso innovador con diferentes 
consecuciones de proyección; hemos visto algunas concomitancias en cuanto a 
la lengua y la imagen, pero ambos conllevan otras coordenadas, como el racio-
nalismo, el naturalismo y las libertades humanas, en conjunción con el deseo de 
renovación de las ciencias y sus aplicaciones.

Las tres paradas efectuadas aquí con tres grandes patriarcas de la corriente 
humanista trazan un esbozo del Humanismo en la península ibérica, con viajes 
de ida y vuelta con la itálica (Butiñá 2021a, b). Y si precede el momento italo-
catalán de finales del siglo xiii, hay que reflexionar acerca de su dispar prolon-
gación. No son temas baladís, ya que los cánones que se emprendieron todavía 
configuran o son patrones de la mentalidad occidental.27

Por lo tanto, insistimos en que se requieren investigaciones sobre Llull y 
Dante, dado que se trata de un momento neurálgico en que surgen importantes 
manifestaciones de un mismo pensamiento y sensibilidad en el campo filosófico 
y el literario —además del ímpetu científico y lingüístico observado en el con-
greso aludido—. Ambos autores participan del mismo mundo, el mediterráneo, 
que desde entonces sellaría el movimiento humanista.

Y más aún es necesario recuperar el sello luliano en la cultura catalana,28 
muy borroso todavía, puesto que mientras que Dante fue libremente asumido 
por sus congéneres conformando el Humanismo, Metge tuvo que esconderlo; 
mientras tanto, circulaba más libremente por Europa (Cusa, Montaigne…) o fue 
bien aceptado en la Corona de Castilla (Cisneros), alcanzando resonancia en un 
humanista como san Ignacio.

VI.- BIBLIOGRAFÍA

Badia, L. (2021) Ramon Llull y la vernacularización del saber en la baja edad 
media, en Villacañas, J. L. et alii.

27  Capítulo pendiente de mayor análisis es el referente a las consecuencias del desarraigo 
de Llull, quien tuvo obras en el Índice de libros prohibidos —vigente hasta 1966—; la especial 
incidencia de la pureza doctrinal en esta península en los siglos en que se abre paso la modernidad, 
tras el inicial enfoque humanístico, lleva a recapacitar sobre su posterior evolución intelectual 
frente a Centroeuropa. 

28  Hay que celebrar la reciente aparición del Enchiridium a cargo de Jordi Gayà i Estelrich 
que, en un volumen de más de mil páginas, ofrece una rica muestra de la obra del gran filósofo.

12 Butiñá.indd   169 04/10/2022   17:05:00



170� JULIA BUTIÑÁ

Batllori, M. (1993) Ramon Llull i el lul·lisme, Obra Completa II, «Biblioteca 
d’estudis i investigacions» 19, València: Tres i Quatre.

Benítez i Riera & J. Mª & Gómez i Oliver, V. (2003) 31 jesuïtes es confessen. 
Imago mundi, prólogo Benitez i Riera, pp. 10-11, «Biblioteca Universal» 181, 
Barcelona: Empúries.

Blum, P. R. (1999) Philosophen der Renaissance: eine Einführung, Darmstadt, 
Primus Verl.

Branca, V. (2010) Boccaccio medievale, Milano: Rizzoli.

Butiñá, J. (2022) «Descifrando Lo somni y sus técnicas literarias», Mirabilia/Med-
Trans 4, 2022, en prensa.

—  (2021a) En el centenario de Dante: Tres calas italo-catalanas del Humanis-
mo en la Corona de Aragón y tres hipótesis», eHumanista/IVITRA, 2021/2, 
pp. 76-96.

—  (2021b) «Entre Dante i Llull germina l’Humanisme: el primer moment italo-
català», sección: Les arrels de l’Humanisme: plaents visions, en III Simposi 
Delits prohibits [on line], La Nucia, Universitat d’Alacant (12-14 de julio): 
https://www.youtube.com/watch?v=C3fYqbaI-lU&feature=youtu.be

—  (2020a) «Dels primeríssims humanistes a Llull», eHumanista/IVITRA 18, 
pp. 166-187 [https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/default/files/sitefiles/
ivitra/volume18/3.1.%20Butinya%CC%80.pdf ]

—  (2020b) «Les pobres Griseldes s’anaren empobrint amb els segles», po-
nencia en el congreso Internacional Virtual de la Universitat de València, 
Scripta. Revista Internacional de Literatura i Cultura Medieval i Moderna 
16, pp. 267-278 [https://ojs.uv.es/index.php/scripta/article/view/19230]

—  (2020c) «Deu petiteses que magnifiquen la Griselda catalana», Mirabilia/ 
MedTrans 12, pp. 48-66 [https://www.revistamirabilia.com/sites/default/fi-
les/medtrans/pdfs/03._julia.pdf]

—  (2018/1) «El paso de la Filosofía a la Ética: Ramón Llull y Bernat Met-
ge», Mirabilia/MedTrans 7, pp. 36-52 [https://www.revistamirabilia.com/
medtrans/issues/mirabilia-medtrans-07-2018-1]

—  (2009) «De la recepció de Llull a Alemanya. (El «Liber de Ciuitate mundi» 
front al «De pace fidei» de Nicolau de Cusa)», Lluc 867, coord. R. Planas, 
pp. 33-36.

—  (2006) Detrás de los orígenes del Humanismo: Ramón Llull. Madrid: UNED.

—  (2004) Reseña a «De l’Humanisme i del Renaixement de Miquel Batllori» y 
«Sobre el Humanismo catalán y otras periodizaciones», en Del Humanismo. 
Revista de Lenguas y Literaturas Catalana, Gallega y Vasca 9, pp. 79-98 y 251-
278 [http://revistas.uned.es/index.php/RLLCGV/article/view/5867/5594]

—  (2002) En los orígenes del Humanismo: Bernat Metge. Madrid, UNED.

12 Butiñá.indd   170 04/10/2022   17:05:00

about:blank
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/default/files/sitefiles/ivitra/volume18/3.1. Butinya
https://www.ehumanista.ucsb.edu/sites/default/files/sitefiles/ivitra/volume18/3.1. Butinya
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


SOBRE LA DINAMICIDAD DE LLULL A TRAVÉS DEL LIBRO DE ...� 171

Butiñá, J. «Metge, un bon lul·lista i admirador de Sant Agustí», Revista de Fi-
lología Románica 11-12 (1994-95), pp. 149-170 [https://revistas.ucm.es/
index.php/RFRM/article/view/RFRM9495110149A/12280]

Butinyà, J. + Cortijo, A. (eds.) (2011) L’humanisme a la Corona d’Aragó (en 
el contex hispànic i europeu), «Scripta Humanistica» 165, Potomac (Mary-
land), Scripta Humanistica.

Colom, R. (1986) Nou Glossari General Lul·lià, Centre de Documentació Ra-
mon Llull, 5 vols. [http://nggl.ub.edu/glossari]

Dante Alighieri (1980) Obras completas, Madrid, BAC.

Domínguez Reboiras, F. (2018) «Soy de libros trovador.» Catálogo y guía a las 
obras de Raimundo Lulio, Madrid, Sindéresis.

Ferrando, A. (2018) Aportacions a l’estudi del català literari medieval, Univer-
sitat Jaume I: Castelló de la Plana. 

Gómez i Oliver, V. (2021) «Josep M. Benítez. Sant Ignasi es va inspirar en	
Ramon Llull», entrevista, Ara, 31 de juliol de 2021, pp. 30-32.

González Rolán, T. (2004) «Los comienzos del humanismo renacentista en Es-
paña», Revista de Lenguas y Literaturas catalana, gallega y vasca, 9, pp. 
23-28 [http://revistas.uned.es/index.php/RLLCGV/article/view/5867/5594]

Higuera, J. (2021) «El lenguaje del árbol de la luz» en el zoom workshop, 
Ramon Llull y el intelecto figurativo: https://ifilosofia.up.pt/proj/fdtw/
ramon_llull_y_el_intelecto_figur

Llull, R. (2021) Enchiridium theologicum lullianum, ed. J. Gayà Estelrich, Bar-
celona, Ateneu Universitari Sant Pacià. Facultat de Teologia de Catalunya, 
2021. «Grans Textos Cristians», núm. 1.

—  (2021) Breviculum sev Electorivm Parvum, eds. F. Domínguez Reboiras + 
A. Vega Esquerra, Madrid, Liber Millenium. 

—  (2019-2021) Libro de Contemplación en Dios, 3 vols., Madrid, Atenea. 

—  (1960) Obres essencials, vol. II, Barcelona, Selecta.

Manguel, A. «¿Por qué somos dantescos?», Babelia. El País, 5-6-2021, pp. 1-5.

Martines, V. (2021) «Ramón Llull, Francesc Eiximenis y Ferran Valentí. Tres 
pasos del Humanismo cívico en la Corona de Aragón. La virtud debe ser-
vir al interés general y evitar la tiranía», III Simposi «Delits prohibits», La 
Nucia, Universitat d’Alacant (12-14 de julio) [https://www.youtube.com/
watch?v=1Vi6OhWSq9g]

—  (2020) «La questione della lingua a finales del siglo xiii: Ramon Llull y 
Dante Alighieri en el alba del primer Humanismo», II Simposi «Delits pro-
hibits» [on line], La Nucia, Universitat d’Alacant (19-20 de junio) [https://
www.youtube.com/watch?v=P56SVv6pUvw].

12 Butiñá.indd   171 04/10/2022   17:05:00

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


172� JULIA BUTIÑÁ

Martines, V. (2011) «Famoso ystorial greco… Les lliçons dels clàssics, les tra-
duccions i l’Humanisme a la Corona d’Aragó entre la fi del segle XIV i el 
XV», en Butiñá + Cortijo (2011), pp. 375-408.

Metge, B. (2007) Lo somni, ed. bil., intr. y notas de J. Butiñá, Madrid, Atenea.

—  (1959) Obras de Bernat Metge, ed. bil., intr. y notas de M. de Riquer, Barce-
lona: Universidad de Barcelona.

Pascual, J. A. (2020) «Notas léxicas sobre el aragonés. A propósito de la tra-
ducción de la Agricultura de Palladio al castellano», Revista de Inves-
tigación Lingüística 23, pp. 105-131 [https://revistas.um.es/ril/issue/
view/19811/2761]. 

Planas, R. (2021) El contemplador contemplado en: Ramon Llull y el in-
telecto figurativo [zoom workshop: https://ifilosofia.up.pt/proj/fdtw/
ramon_llull_y_el_intelecto_figur]

Rosselló Bover, P. (2016) «El dinamisme de Salvador Galmés. Entre dos cente-
naris lul·lians», El procés. Monogràfic Ramon Llull 8, pp. 107-112 [https://
projectetraces.uab.cat/tracesbd/proces/2016/proces_a2016n8p107.pdf].

Villacañas, J. L. et alii (2021), El diálogo de las lenguas: la emergencia del 
pensamiento en vernáculo (siglos xiii-xvi), Congreso Internacional, Ma-
drid, UCM. [Cuaderno de resúmenes: https://issuu.com/celestepedro/docs/
vern-bookabstracts].

Villalba, P. (2015) Ramon Llull. Vida i obres. Anys 1232-1287/1288. Vol. I, Bar-
celona: Institut d’Estudis Catalans.29

29  Como coordinadora de la traducción, reitero mi agradecimiento a IVITRA y a su director, 
Vicent Martines, que ha confiado en nuestra labor filológica y entendido la necesidad de dar a co-
nocer una obra muy principal de Llull, como germen de su pensamiento, y que no estaba traducida 
al español; también al profesor Higuera por la organización del seminario, que recogemos aquí, 
subrayando su contribución a la labor traductora, ya que se ocupó de los capítulos relativos a los 
árboles, que contienen expresiones peculiares de compleja solución.

12 Butiñá.indd   172 04/10/2022   17:05:00

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

